JESUIT-KRAUSS-MCCORMICK LIBRARY

3 9967 00028 6588

heistos

9es

Wilhelm Bouffet





ACCESSION NUMBER

SHELF NUMBER

39611 The Virginia Tibrary Mc Cormick Theological Seminary Presbyterian Church, Chicago.

From the

Hund.

RECEIVED 22n. 1915





# Knrios Christos

Geschichte des Christusglaubens von den Anfängen des Christentums bis Irenaeus

Don

### D Wilhelm Bousset

Professor ber Theologie an der Universität Göttingen

Mit ausführlichen Registern



Göttingen Vandenhoeck & Ruprecht 1913

McCORMICK THEOLOGICAL SEMINARY
McGAW MEMORIAL LIBRARY
800 WEST BELDEN AVENUE
CHICAGO, ILLINOIS 80614

### Sorschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments

In Derbindung mit

Dr. Herm. Ranke und Dr. Arth. Ungnad Prof. d. Aegyptol. in Heidelberg Prof. d. oriental. Philol. in Jena herausgegeben von

D Wilh. Bousset und D Herm. Guntel prof. d. Theol. in Göttingen prof. d. Theol. in Gießen

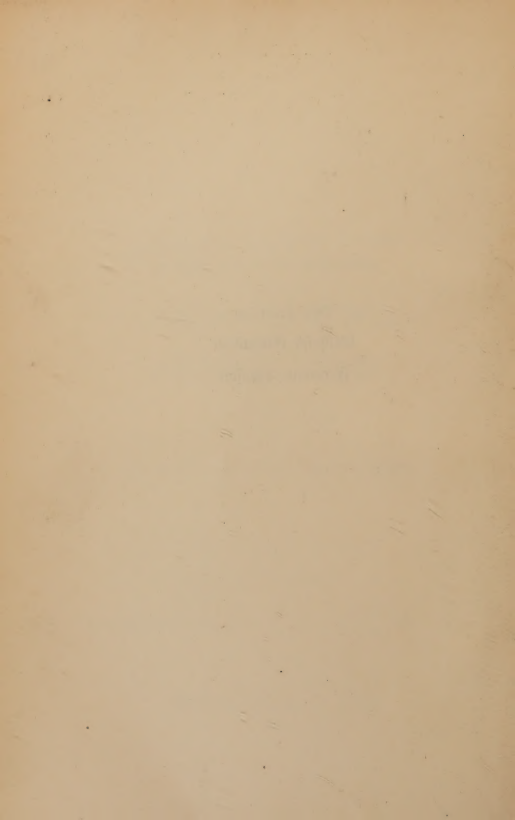
Neue Folge, 4. Heft Der ganzen Reihe 21. Heft

Copnright 1913 by Vandenhoed & Ruprecht in Göttingen

## VIRGINIA LIBRARY YOUNGOOM YHAMMES LIADROOMY

198 198 187

Den Freunden Wilhelm Heitmüller Hermann Schuster



#### Dormort.

Das porliegende Buch ist aus einer Arbeit über den Sinn des Terminus kúpios im neuen Testament allmählich wie aus einem Keime erwachsen. Es könnte beinahe fraglich erscheinen, ob jekt nach Abschluß des Ganzen der Buchtitel "Kyrios Christos" zutreffend und sinnentsprechend sei. Und man könnte gegen seine Wahl einwenden, daß doch gerade in der Arbeit der Nachweis geführt wird, daß die palaestinensische Urgemeinde diese Bezeichnung noch nicht kannte. Dennoch habe ich nach reiflicher überlegung mich entschlossen, an jener überschrift festzuhalten. Das Thema "Kprios Christos" beherrscht eben doch die Darstellung dieses Buches: das wird jeder leicht erkennen, der das Ganze überschaut. Zugleich sollte mit dieser überschrift eine Eigentümlichkeit des vorliegenden Werkes getennzeichnet werden. Knrios Christos ist Jesus von Nazareth im wesentlichen als der im Kultus verehrte Herr seiner Gemeinde. Und von der Praris des Kultus und des Gemeindegottesdienstes versucht das vorliegende Werk überall den Ausgangspunkt zu nehmen und die Entwickelung der Dinge zu versteben. Es ist das kein gang neuer Gesichts= punkt; in letter Zeit haben sich die Stimmen gemehrt, die energisch auf die Wichtigkeit und Notwendigkeit dieser Betrachtung hinwiesen. Immerhin meine ich, daß das vorliegende Werk für unser Gebiet wohl zum ersten Male die hier erhobenen programmatischen Sorderungen in einer zusammenhängenden und umfassenden Darstellung zu verwirklichen gesucht hat.

Ich habe mich ferner in der vorliegenden Darstellung bemüht, eine doppelte Schranke, durch welche die Forschung auf diesen Gebieten bisher beengt war, nach Kräften zu beseitigen.

Einmal handelt es sich hier um die Beseitigung der Scheidewand zwischen neutestamentlicher Theologie und altsirchlicher Dogmengeschichte. Sür die Erkenntnis längst, wenigstens zu einem guten Teil, überwunden, beherrscht sie doch die Praxis infolge der ja freilich notwendigen Teilung der Arbeit weithin. Die neutestamentlichen Theologien schließen eben mit dem neuen Testament ab, obgleich den meisten Sorschern sich wohl

schungen sind, abgebrochene und zwar ziemlich willkürlich abgebrochene Fragmente zu geben. Die Dogmengeschichten geben vielsach einen kurzen Rückblick auf das neutestamentliche Zeitalter. Aber dieses erscheint dann als die abgeschlossene, gleichsam klassische Periode; Erscheinungen wie die des Paulus und des Johannes werden nicht eigentlich ganz in den Fluß dogmengeschichtlicher Entwicklung hineingestellt.

hier wirft zugleich die große und doch verkehrte Grundthese Ritschls immer noch nach, daß sämtliche große Erscheinungen des neuen Teftaments por allem und in erster Linie vom Boden des alten Testaments aus zu perstehen seien, und daß sie deshalb in einem spezifischen Abstand von allen folgenden Gestaltungen des Christentums stünden. Aber eben diese Anschauung wird sich nicht halten laffen. Der große und entscheidende Einschnitt in die Entwickelung des Christentums ist durch seinen übertritt auf beidenchristliches Gebiet in seinen allerersten Anfängen markiert. Kein anderes Ereignis kommt dem an Wichtigkeit gleich. Die hier dargestellte Geschichte der Christologie sucht dafür einen Beweis zu erbringen, und die Christologie stellt eben doch das Zentrum der Gesamtentwickelung dar. Scharf wird sich in der Darstellung der Abstand zwischen der palästinensischen und der jerusalemischen Urgemeinde zwischen Jerusalem und Antiochia herausheben, und zugleich wird es. hoffe ich, deutlich werden, inwiefern Paulus von vornherein in das Milieu der hellenistischen Urgemeinden hineingehört. Und damit wäre dann weiter ein Beitrag zu dem großen Problem Paulus und Jesus geliefert. So bilden denn auch die beiden ersten Kapitel meines Buches. die von der jerusalemischen Urgemeinde handeln, gleichsam nur die Ginleitung, den Auftakt zu der folgenden Darstellung, die in gleichmäßigem Sluß bis zum Ende des zweiten Jahrhunderts hinabführt.

Schwieriger war es natürlich, den Endpunkt der Untersuchung zu bestimmen. Denn irgendwo muß ja freilich die Darstellung zunächst abgebrochen werden. Ich glaube aber, daß ich hier recht gesehen habe, wenn ich Irenaeus an den Schluß meines Werkes gestellt habe. Man darf doch wohl urteilen, daß mit Irenaeus ein vorläufiger Abschluß erreicht ist. Es ist recht eigentlich die Gestalt dieses Kirchenvaters, die am Schluß des ersten Bandes von harnacks Dogmengeschichte in einer alles beherrschenden Position steht. — Tertullian und hippolyt stehen auf seinen Schultern und sür die Entwickelung der spezisisch kirchlichen Theologie bedeutet Irenaeus mehr als Klemens und Origenes trotz deren größerer geistiger Bedeutung. Auf dem Gebiet der Christologie

wird es die vorliegende Darstellung, hoffe ich, noch besonders deutlich machen, wie gerade bei Irenaeus alle Linien der bisherigen Entwickelung deutlich zusammenlaufen. Bei ihm ist in der Tat ein Abschluß gegeben; die Gestaltung des christologischen Dogmas ist hier ungefähr vollendet, so daß alles, was nun noch nach ihm kommt, nur als weitere Konsequenz und Auswirkung betrachtet werden kann. Und während man m. E. nirgends sonst im zweiten Jahrhundert mit einer zusammenhängenden Darstellung abbrechen kann, ohne diese empsindlich zu stören, so ist sie hier bei einem naturgemäßen Abschluß angelangt.

Die zweite Schranke für die Forschung, die ich in dem porliegenden Werke mich weiter niederzulegen bemühte, ist die der Abtrennung der Religionsgeschichte des Urchristentums von der allgemeinen Entwickelung des religiösen Lebens, welches das Christentum im Zeitalter seiner ersten Jugend umgibt. - Nicht, als wollte ich irgendwie den Anspruch erheben, als geschähe hier etwas Neues und Unerhörtes zum ersten Mal. Auf einem Gebiet haben sich die hier erhobenen Sorderungen sogar schon schlechthin durchgesetzt. Für das Evangelium Jesu und die überlieferung der Urgemeinde sind jest wohl alle forscher bereit, die frucht= barkeit einer Betrachtung zuzugestehen, welche das Milieu spätjüdischer Betrachtungsweise in entschlossener und umfassender Weise gum Derständnis heranzieht. Für die spätere Zeit hat harnad mit seiner Dogmengeschichte die Scheidewand zwischen der driftlichen Religionsgeschichte und der umgebenden Außenwelt endgültig niedergerissen, wenn er auch gunächst den Blick mehr auf die Berührungen der christlichen Theologie mit der griechischen Philosophie lenkte. Bereits in den Werken von Anrich und Wobbermin über das griechische Musterienwesen und in der Arbeit von Ang über den Ursprung des Gnostigismus murde diese Betrachtung wesentlich erweitert und von der Theologie und Philosophie auf die gesamte Frömmigkeit ausgedehnt. - Dabei bleibt noch ein Gebiet umstritten, das der paulinisch-johanneischen grömmigkeit, ja man fann sagen, der Entwickelung des Christentums, sobald es mit dem übergang von Jerusalem nach Antiochia in das hellenistische Milieu übertritt. hier erheben sich die neuen Sorderungen; man wird trot aller Einflusse, die für dieses Christentum von Seiten des Judentums und des alten Testaments anzuerkennen sind, dennoch m. E. sich dazu entschließen gesamtes Werden innerhalb dessen der Kulturwelt des müssen. griechisch=römischen Reiches in die hier sich bietenden großen religionsgeschichtlichen Zusammenhänge einzustellen. Und es steht zu erwarten, daß diese Art der Arbeit eine eben so große und vielleicht noch größere

Befruchtung, Bereicherung und Klärung unserer Erkenntnis im Gefolge haben wird, wie seiner Zeit die gruchtbarmachung des palästinensischen Milieus für das Evangelium Jesu und die evangelische Überlieferung hier auf diesem Gebiete stehen wir in den Ander Urgemeinde. fängen einer neuen Arbeit von weitreichenden noch garnicht gang absehbaren Erfolgen und Konsequenzen. - Wir wären aber mit diesen Anfängen noch nicht so weit, wenn uns hier nicht in einer bisher nicht erhörten Weise die Arbeit der Philologen zu hilfe gekommen wäre. Erst seitdem die klassische Philologie, die Grenzen ihres früheren Arbeits= gebietes überschreitend, sich in immer steigendem Mage der späteren Antife des Diadochenzeitalters und darüber hinaus zugewandt hat, erst seitdem das große Programm Dronsens einer Geschichte des hellenismus, in dessen Mittelpunkt das Werden des Christentums zu steben habe, sich so seiner Erfüllung um einen guten Schritt genähert hat, liegen die Dinge so, daß nun auch die theologische Arbeit auf diesem Gebiet einsetzen und die ihr vor allem gestellte Riesenaufgabe ins Auge fassen kann. Pflicht der Dankbarkeit ist es hier, eine gange Reihe von Sorschern zu nennen, die hier die Bahn gebrochen haben. Ohne die großen Anregungen und Sörderungen, ohne die zusammenfassenden Arbeiten, wie sie von Sorschern wie Usener und Dieterich, Cumont und Wendland, Reigenstein und Norden, E. Schwart und Geffden und so manchen andern mehr gegeben sind, ware die Arbeit, wie sie uns jest gestedt ist, noch eine Unmöglichkeit, ware auch das vorliegende Werk nicht geschrieben. Aber auch theologische Sorscher haben sich den Philologen als Mitarbeiter an dem gleichen Endziel längst zur Seite gestellt; ich verweise in erster Linie auf die Anregungen, die Pfleiderer, Eichhorn und Gunkel gegeben haben, auf die eindringenden Untersuchungen Beitmüllers, sowie die Arbeiten von Deikmann und J. Weiß, Liehmann u. a. Dor allem ist es eine Freude zu seben. wie der uns durch den Tod entrissene Altmeister unseres Sorschungsgebietes. heinrich holymann, namentlich in der zweiten Auflage seines großen Werkes über neutestamentliche Theologie, noch offenen Sinn und helles Auge für die neuen hier sich meldenden Aufgaben bewiesen hat. - Wir Jüngeren haben die Arbeit mit der Aufgeschlossenheit für neue Fragen und Problemstellungen, die ihn zierte, und in Dankbarkeit gegen ihn fortzusegen.

Aber gegen diese starke Hineinziehung des Entwickelungsprozesses der Christologie in die allgemeinen religionsgeschichtlichen Zusammenhänge werden sich andrerseits freilich die stärksten Bedenken erheben. Und in erster Linie wird man uns jezt voraussichtlich Cumonts großzügige und fein abwägende Ausführungen in der Vorrede1) zu seinem Werk "die orientalischen Religionen im römischen heidentum" entgegen= halten! Demgegenüber tann nicht nachdrücklich genug darauf aufmertsam gemacht werden, daß Cumont selbst sein Urteil auf das Verhältnis des Christentums zu der ausgebildeten form des Mysterienwesens einschränkt, in der es uns im Westen, im Caufe des zweiten nachdriftlichen Jahrhunderts entgegentritt. Ausdrücklich weist er andrerseits darauf hin, daß mit seinen Ausführungen das Problem, wie sich das Christentum zu dem hellenistisch orientalischen Synkretismus verhalte. nicht entschieden sei. "So führt die Untersuchung der dem Christentum wie den orientalischen Mysterien gemeinsamen Lehren und Bräuche fast immer über die Grenzen des römischen Reiches hinaus und zurück bis in den hellenistischen Orient. Dort wurden die religiösen Dorstellungen geprägt, die sich unter den Caesaren im lateinischen Europa einburgerten, dort ist der Schlussel noch nicht gelöster Rätsel 3u suchen."

Auf diese Sätze Cumonts dürfen sich diejenigen Sorscher nicht mehr berufen, die a limine unsere gesamte Betrachtungsweise durch den hinweis darauf ablehnen, daß die Blütezeit des Musterienwesens im römischen Reich erst an das Ende des zweiten nachdristlichen Jahrhunderts falle. Es ist ja richtig, in den höheren Schichten der römisch (griechischen) Gesellschaft beginnt der religiöse Synkretismus und die orientalische Mystik erst etwa mit der Regierung des Commodus. der Literatur der Gebildeten kommt diese schwüle Mnstik erst in der zweiten hälfte des zweiten Jahrhunderts allmählich zur herrschaft, ich nenne Namen wie Numenios von Apameia, Aristides, Apulejus, Maximus von Tyrus u. a. Vorher ist namentlich die römische Literatur - ich nenne Seneca und Plinius, Epiktet und Mark Aurel - durchaus vom Geist der genuinen Stoa beherrscht und selbst die noch verhältnismäßig bescheidenen orientalisch-mystischen Elemente, die mit Poseidonios von Apameia zwei Jahrhunderte früher in die Stoa und in die griechische Philosophie einströmen, tommen hier weniger gur Geltung.

Aber es ist hier ein großer Unterschied zu machen. Rom und vor allem Griechenland sind trotz aller synkretistischen Strömungen nicht der Orient. Was hier in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts aufbricht, hat eine lange Vorgeschichte, die vor allem in Syrien (Kleinsasien) und Ägypten sich abspielt. Das Christentum aber kam aus dem

<sup>1)</sup> Aufgenommen in die deutsche Abers. von Gehrich 1910 p. VI-XIII.

Orient, und die geistige Heimstätte der heidenchristlichen Kirche war zunächst Sprien (Antiochia) und das sübliche Kleinasien (Tarsus), in zweiter Linie von frühester Zeit an Ägppten. Und zum andern hat das Christentum in seinen Anfängen, zu denen vor allem Paulus, Johannes, die Gnosis zu rechnen sind, nichts, aber auch gar nichts mit der eigentslich philosophischen Literatur der gebildeten Kreise und ihrer geschichtslichen Entwickelung zu tun. Was hier erst im Laufe des zweiten Jahrshunderts in die höhe steigt, das kann in einer tiefer liegenden Schicht längst lebendig gewesen sein.

Und das ist in der Tat der Sall gewesen. Es ist neuerdings immer allgemeiner anerkannt, daß die Bewegung der driftlichen Gnosis nur unter der Voraussetzung verständlich wird, daß in ihr eine schon in pordristlichem Zeitalter vorhandene und unabhängig vom Christentum (und Judentum) entstandene Geistesströmung von gang charatteristischer haltung in das Christentum ihre Wellen hineinschlägt. Wendland hat mit Recht in der zweiten Auflage seiner "hellenistisch römischen Kultur" seinen Abschnitt über den Gnostigismus aus der Schilderung des Christentums herausgenommen und por diese gestellt. Und die Tatsache, daß das ohne starke Veränderung des Textes geschehen konnte, ja daß nun erst recht alles in der Darstellung an dem ihm gebührenden Platz erscheint, zeigt am besten, wie alles auf jene neue Erkenntnis hindrangt. Einen weiteren Beweis für diese Anschauung liefert die Beobachtung, daß wir neben der speziell vom Christentum berührten und durch dristliche Einflüsse umgestalteten Gnosis eine rein hellenistisch anostische Literatur besitzen. Sie liegt jett dank der neuesten Sorschungen auf diesem Gebiet - erkennbar por uns in den hermetischen Traktaten, in den Oracula Chaldaica und anderen verwandten Erscheinungen, sie dringt mit Numenios von Apameia in die philosophische Literatur ein, sie erstreckt sich mit ihrem Einfluß bis tief in die neuplatonische Philosophie. Denn trotdem Plotin diese gesamte Richtung ablehnte und mit ihr in erbittertem Kampf stand, sind seine Nachfolger von der freien geistigen höhe ihres Meisters gesunken.

Nun pflegt man sich allerdings gegenüber den auffälligen Parallelen, welche gerade diese Literatur, und namentlich die hermetischen Traktate zur neutestamentlichen Frömmigkeit bieten, hinter dem Altersbeweis zu verschanzen. Man tröstet sich damit, daß hier ein Schriftenkreis vorliege, dessen Alter man mit Sicherheit und Bestimmtheit nicht über das dritte nachchristliche Jahrhundert hinüber zurück könne. — Demzgegenüber wird Reihenstein doch mit seinem Versuch recht behalten,

diese Literatur in ihren Grundlagen und ältesten Bestandteilen bis ins erste Jahrhundert gurudguverfolgen. Ich hoffe die Untersuchung an diesem Punkt noch einmal weiterführen zu können. nur so viel gesagt sein, daß wir uns mit den Grundlagen der hermetischen Literatur im frühanostischen Zeitalter befinden. hier kann für die, welche sich gar zu sehr auf den bis jetzt erkannten terminus ad quem für diese Literatur verlassen, doch jeder Tag neue überraschungen bringen, die sie zum Umlernen zwingen werden. Ich verweise in diesem Zusammenhang nur darauf, daß neuerdings ein lateinischer Schriftsteller, dessen Name vielfach im Zusammenhang mit dieser mnstischen Literatur erscheint, und den die meisten forscher in das neuplatonische Zeitalter zu datieren pflegten: Cornelius Cabeo, seinen Platz, wie mir scheint, definitiv im ersten Jahrhundert erhalten hat, namentlich durch den Nachweis, daß er bereits von Sueton benutt wird 1). Jest bedarf es nur noch des weiteren Nachweises, daß dieser Cornelius Cabeo im wesent= lichen der von Arnobius in seinem zweiten Buche adv. nationes betämpfte Gegner ist - eine Annahme, die icon mehrfach und mit guten Gründen gemacht ist - dann ruckt auch die synkretistische Schrift der Oracula Chaldaica und vor allem die Zentrallehre der älteren hermetischen Traktate (Befleckung der Seele durch die Caster der Planetensphären) nachweislich in das erste Jahrhundert, in das paulinisch-jobanneische Zeitalter.

Ja, wenn wir noch weiter zurückgehen, so rückt auch der jüdische Philosoph Philo in diesen Zusammenhang ein. Man beginnt allmählich zu erkennen, daß die Gesamterscheinung Philos weder verständlich wird, wenn man seinen Ausgangspunkt von der griechischen Philosophie nimmt, noch wenn man beim alten Testament und beim Judentum einsetzt, noch endlich wenn man Philo als eine Mischung aus beiden Saktoren begreift. Es zeigt sich bei Philo unverkennbar ein drittes Element, das seiner Gestalt erst das charakteristische Gepräge gibt, nämlich ein starker Einschlag hellenistisch-orientalischer mosterioser Frömmigkeit. Philo ist weder Philosoph noch einsach ein Dertreter jüdisch-alttestamentlicher Religiosität. Bei ihm zeigt sich als ein Novum eine relizgiöse Mystik, deren Entstehung und herkunft noch ein Problem ist.

Und wiederum, wenn wir von hier aus wieder an das Ende des ersten christlichen Jahrhunderts zu Plutarch gehen, so sinden wir bei

<sup>1)</sup> Dgl. die vortreffliche Arbeit von B. Boehm, de Cornelii Labeonis aetate. Differtat. Königsberg 1913.

ihm eine ganze Welt psinchologischer, eschatologischer und dämonologischer Anschauungen, dazu kosmologischer Spekulationen und dualistischer Grundstimmungen, die man bisher vielkach auf ältere philosophische Spekulationen eines Poseidonios oder eines Xenokrates zu verteilen gesucht hat. Es zeigt sich auch hier ein überschüssiges Element halb volkstümzlicher, halb gesehrter Spekulationen, synkretistisch orientalisch bedingter Phantasien, deren Quellen noch nicht erforscht sind.

So schließen sich die Ringe zur Kette zusammen: Philo, die hermetische Citeratur, die Quellen von Plutarchs populären phantastischen Spekulationen, Oracula Chaldaica, die Vorläuser der christlichen Gnosis — und dazu gesellt sich noch etwa ein Teil der Citeratur, die unter dem Namen des Neupythagoräismus geht, und so manche Fragmente religiöser Citeratur, die uns in den Zauberpapyri erhalten sind — das alles bildet eine eigentümliche Welt sür sich von einer besondern, nicht zu verkennenden Struktur.

Und diese Literatur, wenn man eben hier von Literatur sprechen darf, steht andrerseits in erkennbarem Zusammenhang mit derjenigen praktisch-kultischen Frömmigkeit, die wir kaum anders als unter dem Namen der Mnsterienfrömmigkeit und dem Begriff des Mnsterienwesens zusammenfassen können. Es ist namentlich von Brebier in seinem Werk über Philo trefflich nachgewiesen, wie so manche Grundgedanken und Grundstimmungen philonischer Frömmigkeit nur von dorther ihre Erklärung finden. Die Sammlung der hermetischen Traktate, wie sie uns im hermes Trismegistos als einem Ausschnitt aus einer viel reicheren Literatur und in verwandten Fragmenten vorliegt, ist in dieser Sorm gang sicher halbphilosophische Literatur. Aber sie weist ihrerseits deutlich auf eine religiöse Literatur von direkt kultischer Abzweckung und auf eine praktisch ausgeübte Frömmigkeit wie auf Kreise, in denen diese herrschte, zurud. Die dristliche Gnosis ist eine Bewegung von ausgesprochen praktischem Charakter, eine grömmigkeit geheimnispoller Weihen und Sakramente.

Und dieser Zusammenhang mit praktischer Religiosität, mit Kult und Gemeindesrömmigkeit, gibt jener ganzen Literatur ihren Charakter und ihre haltung. Jene charakteristische Mischung von Religion und philosophischer Gedankenbildung, von Mystik und gedankenmäßiger Reslezion, erklärt sich auf diese Weise. Die Stimmung der kleinen religiös ergriffenen Kreise der Geweihten, die sich zur Welt und der Masse draußen im Gegensat wissen, setzt sich um in allerlei Spekulationen von schroff dualistischer Haltung; die Erfahrung der Ekstase erzeugt eine

religiöse Psphologie von einer erstaunlich supranaturalen Tendenz; der Kultus mit seinen geheimnisvollen Weihen vergeistigt sich zu einer auf geheimnisvoller Offenbarung ruhenden Weltanschauung, in der verstiegene Geistigkeit und ein naturhafter Supranaturalismus in wunderlicher Verschlingung liegen.

Diesen großen Zusammenhängen und der von hier aus sich aufdrängenden Frage gegenüber, ob nicht die Entwickelung des hellenistischen Christentums und namentlich die Gedankenwelt eines Paulus und 30= hannes in diese Zusammenhänge einzustellen seien, wird man nicht mehr von vornherein mit dem Dochen darauf begegnen können, daß der genaue Altersbeweis für viele der in Betracht tommenden Zeugnisse noch nicht geführt sei. Ich kann hier auch Cumont nicht gang recht geben, wenn er (p. VIII) urteilt: "Es handelt sich da um eine Reihe von sehr verwickelten Prioritäts= und Abhängigkeitsfragen, die sich nicht ohne große Kühnheit en bloc erledigen lassen. Vielmehr sind sie in jedem einzelnen Sall verschieden zu beantworten und einige werden, wie ich fürchte, stets unlösbar bleiben." Denn es handelt sich ja hier nicht um Fragen der literarischen Abhängigkeit im einzelnen. Es wird kein Forscher behaupten wollen, daß Paulus gerade diese hermetica gelesen habe, oder allgemeiner, daß das Christentum von dieser oder jener bestimmten Mysterienreligion abhängig sei. Nicht einmal die Frage, ob Paulus und Johannes mit Philo bekannt gewesen seien, wird sich erledigen lassen. Es kommt vielmehr auf die Erkenntnis großer geistiger Zusammenhänge an, auf die Einsicht, daß etwa mit den genannten Erscheinungen die geistige Atmosphäre umschrieben sei, innerhalb deren das Wachstum der dristlichen Religion erfolgt ist und aus der heraus ihre Entwickelung zu einem guten Teil verständlich wird. - Es handelt sich dabei andererseits nicht um verhältnismäßig irrelevante und nur interessante Analogien und Parallelen, sondern vielmehr um die Ertenntnis, daß eine auf eignem Boden gewachsene Frömmigkeit sich frühzeitig mit dem Evangelium Jesu amalgamiert hat und eine Neubildung mit diesem eingegangen ist, die uns unverständlich bleiben wurde, so lange wir jene nicht kennen. - Man sollte diese Frage mit derselben Unvoreingenommenheit ins Auge fassen, mit der man jetzt den Berührungen der evangelischen und der paulinischen mit der judischen Literatur gegen= übersteht. Wenn wir 3. B. Berührungen zwischen Paulus und der judischen Literatur vom Ende des ersten nachdristlichen Jahrhunderts und aus noch späterer Zeit feststellen, etwa hinsichtlich des Themas Glaube und Werke oder der Erbsünden= resp. der Erbtodtheologie (IV. Esra,

sprisches Baruchbuch), wenn wir sehen, daß jüngere rabbinische Zunftsgenossen des Paulus auch ihrerseits die Erfahrung der ekstatischen Ershebung ins Paradies kannten, so werden wir nicht auf die Zeitdissernz pochen, auch kaum eine Abhängigkeit des Rabbinismus von Paulus ansnehmen, sondern bereitwillig die parallelen Erscheinungen auf den gemeinssamen Boden zurücksühren, auf dem sie gewachsen sind. — Das tut auch Cumont in seinen vorsichtigen und abwägenden Aussührungen. Er weist an einem Einzelfall (der Auffassung der Religion als eines Militärzdienset) die Unmöglichkeit nach, eine bestimmte christliche Anschauung etwa aus dem Kultus der Mithrasdiener abzuseiten. Aber er kommt dann bei seiner Erörterung zu dem Urteil, diese Vorstellung sei offenbar älter als das Christentum und als der Mithriazismus, sie habe sich in den Militärmonarchien der assatzelichen Diadochen entwickelt.

Bei alledem ist eines allerdings als ausgeschlossen vorausgesett, nämlich die Annahme, daß das Chriftentum seinerseits weithin bei den in Betracht kommenden analogen Erscheinungen auf die religiöse Umwelt eingewirkt habe. Das scheint mir nicht nur nach dem bekannten Grundsatz Reitzensteins ausgeschlossen zu sein, daß es schlechthin undenkbar sei, daß die driftliche Religion nicht nur auf eine einzelne, sondern auf eine gange Reihe von Religionen, bei denen sich die Analogiebildungen gleicherweise zeigen, gewirkt haben könne. Es kommt noch ein zweiter Grund hinzu. Es handelt sich bei den in Frage stehenden Erscheinungen, etwa beim Saframent, bei der supranaturalen, dualistischen Psychologie (der Pneumalehre), bei dem raditalen Dualis= mus und Pessimismus des paulinisch johanneischen Christentums, bei dem religiösen Endziel der Vergottung und dem Weg dahin, der Gottesschau, und fügen wir sogleich das Thema dieses Buches dazu: bei dem Kyrios= glauben und dem Kyrioskult, um lauter Erscheinungen, die auf dem Boden der alttestamentlich judischen Religion und des genuinen Evangeliums Jesu zu begreifen, sehr schwer, ja unmöglich sein wurde. Oder will man allen Ernstes behaupten, das Sakrament sei eine originale Schöpfung der Religion, die mit der Predigt Jesu begann, und sei von der religiösen Umwelt etwa dieser entlehnt?! Das wird man kaum können, man müßte denn mit Albert Schweitzer 1), der aber das hier vorliegende Problem viel stärker als andere die Religionsgeschichte a limine abweisende Sorscher empfunden hat, den verzweifelten Versuch magen, das dristliche Sakrament - aus der Eschatologie abzuleiten.

<sup>1)</sup> Geschichte der paulinischen Forschung v. d. Reformation bis auf die Gegenwart. 1911. S. 189.

Aber wendet man ein, man könne sich nicht denken, daß por allem ber Apostel Paulus, der gewesene Rabbine, so wesentlich aus dem hellenistisch=orientalischen Milieu zu begreifen sei. Ja neuerdings hat Schweitzer 1) gegen die religionsgeschichtliche Forschungsmethode eingewandt, daß sie die ganze folgende Entwickelung unverständlich mache. Daulus etwas so gewaltig Neues gebracht habe, dann sei es schwer verständlich, daß das Urchristentum ihn weiterhin in seiner Mitte getragen habe. Wenn Paulus bereits das Christentum hellenisiert oder orientalisiert habe, dann bleibe das altum silentium über den Apostel in der folgenden Entwickelung des Christentums unverständlich, die doch eben die Hellenisierung des Christentums darstelle. Ja mit ihren Thesen leiste die religionsgeschichtliche Sorschung den Ultra-Tübingern Dorfpann, d. h. sie begünstige die These, daß man mit Paulus aus dem Urchristentum in eine spätere Zeit auszuwandern habe, oder man musse den hellenisierungs= und Orientalisierungsprozeß in die palästinensische Ur= gemeinde mit Guntel und Maurenbrecher gurudverlegen und schlieflich gar mit Drews und B. W. Smith die Person und das Evangelium Jesu in diesen Prozest auflösen. Ich kann mich hier kurz fassen, weil ich glaube, daß mein Buch eine fortlaufende Widerlegung dieser Thesen darstellt. Der Satz, daß es unverständlich bleibe, wie das absolut Neue des paulinischen Christentums nach religionsgeschichtlicher Auffassung im Urchristentum hatte ertragen werden konnen, wird widerlegt durch die Ausführungen im dritten und vierten Kapitel meines Buches. es richtig ist, daß es sich bei den wesentlichsten Herübernahmen (Kyrios= fult und Saframent) um einen mehr unbewuften Dorgang im Gemeindeleben handelt, und daß Paulus auf dem Jundament dieses Gemeinde= glaubens erst weiterbaut und dem hier unausgesprochen Vorliegenden den Ausdruck und die Sprache verleiht, so wird jene rapide Entwickelung perständlich und denkbar. Daß das Christentum der ersten hälfte des zweiten Jahrhunderts nicht unmittelbar an Paulus anknüpft, ja stillschweigend an ihm vorübergeht, wird dann begreiflich, wenn man sieht, daß die "Hellenisierung" des Christentums etwa bei den Apologeten mit ihrer optimistisch rationalen Gesamtanschauung etwas gang anderes ist als seine Amalgamierung mit orientalisch synkretistischer Mystik mit ihrem Dualismus und Pessimismus, wie sie bei Paulus (Johannes) und in der Gnosis vorliegt. (Was dann am Ende des zweiten Jahrhunderts als Endziel der Entwickelung herauskommt, das ist nicht das eine und

<sup>1)</sup> Ebend. S. 179ff.

nicht das andere. Wir können es den kirchlich temperierten, den von allen gnostischen Gefahren und Tendenzen entkleideten Paulinismus nennen. Es ist, wenn wir nach einem berühmten Dorbild die Termini wählen wollten, die allmähliche Orientalisierung und Umgestaltung des Christentums zum Synkretismus gegenüber der akuten Orientalisierung bei Paulus und in der Gnosis). Und so begreift sich auch das altissimum silentium über Paulus in der ersten hälfte des zweiten nachschristlichen Jahrhunderts. — Und zum Schluß — wir haben durchaus nicht nötig, mit der Annahme jenes Prozesses der "hellenisierung" resp. der Orientalisierung des Christentums ins palästinensische Urchristentum ober gar ins Evangelium Jesu zurückzugehen. Denn der entscheidende und gar nicht wegzudeutende Einschnitt des Christentums liegt eben bei seinem übertritt vom palästinensischen auf hellenistisches Gebiet. hier und nur hier ist der Anfang jener stürmischen Entwickelung, die das Christentum zu Beginn durchmacht, naturgemäß gegeben.

Aber man wird die Frage aufwerfen, wie man es sich zu denken habe, daß an Daulus, den rabbinisch gesinnten Juden, die Grundgedanken und Grundstimmungen hellenistisch orientalischer grömmigkeit hätten berankommen können. Das ist eine nicht leicht zu erledigende Man wird aber - gang abgesehen von den eben schon andeuteten Einflüssen der hellenistischen Urgemeinde - für die personlichen Eigentümlichkeiten paulinischer Gesamtanschauung darauf hinweisen dürfen, daß Paulus nun einmal Diasporajude gewesen ist. Von vornherein hier ein unmöglich aussprechen, hieße benn doch die Tatsachen, die zu deutlich sprechen, vergewaltigen. Wir haben auch keinen zweiten gewesenen Rabbinen und Pharifäer aufzuweisen, der so die griechische Sprache für seine Zwede zu beherrschen verstanden hat, wie Paulus. Freilich wird zugestanden werden mussen, daß Paulus mit der praktischen kultischen Frömmigkeit seiner Zeit nie in intimere Berührung getreten sein kann. Eine irgendwie persönliche Kenntnis gar einer Mnsterienreligion bei ihm anzunehmen, verbietet beides, die rabbinische Eigenart des Paulus und eben die Natur der Mysterienreligionen. Aber wir werden annehmen dürfen, daß es schon im paulinischen Zeitalter eine religiöse Literatur gab, die sich von dem unmittelbar Kultischen und Praktischen gänzlich gelöst hatte und weiteren Kreisen zugänglich war. Und die Vorstellung, daß Paulus berartige nur halb der Literatur angehörige erbauliche Schriften, wie sie in den hermetischen Traktaten, in den erbaulichen, rein religiösen Partien der Zauberliteratur vorlagen, gekannt habe, scheint mir näher zu liegen, als daß der Apostel irgend eine wirklich

griechische, philosophische Schrift gelesen hätte. So mag schon der Pharisäer Paulus manche fremdartige Gedanken, manche eigentümlichen Spekulationen und mysteriösen Grundstimmungen in seinem Innern aufgespeichert und grübelnd durchdacht haben, ohne daß er irgendwie für die Reinheit seiner ererbten Religion, die doch nur aus ganzschlichten, elementaren und einfachen Sähen und wesentlich in Ritus und Praxis bestand, zu fürchten brauchte. Dann kamen die starken und stürmischen Impulse, die von der neuen Christusreligion auf ihn einstürmten. Und wie bei einem Eisbruch die träge Masse in Slußgerät und die Eisschollen sich stoßen und schieben und über einander türmen, so ist nun die Gedankenmasse des Paulus in Fluß geraten und hat sich zu wunderlichen Massen aufgetürmt, und das Ergebnis war — die paulinische Theologie.

Das ist nur als ein Versuch gemeint, einen in der Tat nicht ganz leicht verständlichen Vorgang einigermaßen verständlich zu machen. Im allgemeinen aber wird man gut tun, über Möglichkeiten und Unmöglichkeiten auf diesem Gebiet nicht allzusehr a priori zu theoretisieren, weder nach der einen noch nach der anderen Seite. Der tatsächliche geschichtliche Verlauf hat sich immer noch als wunderbarer, mannigsaltiger und reicher erwiesen, als vorweg aufgestellte Theorien. Die religionsgeschichtliche Arbeit ist sicherlich auf diesem Gebiet nicht aus vorgesaßten Theorien enistanden, sie hat sich unter dem Iwang der Tatsachen gestaltet. Sie kann auch gar nichts Bessers tun, als in immer intensiverer Arbeit die Tatsachen selbst zum Reden zu bringen. Dann wird von selbst der Streit über die Theorien sich klären und verstummen. Ob es mir in dem vorliegenden Buch gelungen ist, die Tatsachen selbst sprechen zu lassen und an den wirklichen Gang der Dinge näher hersanzukommen, das mögen die dazu Berufenen beurteilen.

Eine Zeit hindurch habe ich mich wohl mit dem Plan getragen, in einem noch größer angelegten Werk das Werden des Christentums im Milieu der hellenistisch römischen Kultur zu schreiben. Mehr und mehr kam mir die Erkenntnis, daß zu einem solchen Unternehmen der Stand der Arbeiten im allgemeinen und im besonderen mein Können noch nicht zureichend sei. So konzentrierte ich meine Arbeit auf dies eine Problem. Freilich steht nun die Geschichte und Entwickelung des Christusglaubens so sehr im Zentrum des allgemeinen Werdens des Christentums, daß ich mich in der Darstellung vielsach jener allgemeineren und umfassenderen Aufgabe genähert habe. Ich hoffe, daß dennoch die vielsachen Ausblicke und Erkurse in die allgemeine Entwickelung hinein

die Einheit und den Fortschritt des Ganzen nicht wesentlich stören, vielmehr als nühlich und notwendig empfunden werden. Die Behandlung eines so im Mittelpunkt des ganzen gelegenen Themas eröffnet nach allen Seiten Ausblicke bis an die Peripherie. Aber ich glaube, daß die Arbeit dennoch ihren erkennbaren Mittelpunkt behalten hat. Im Zitieren von Siteratur bin ich sparsam gewesen, nur was mich wirklich förderte, ist genannt. Auf Vollständigkeit mache ich gar keinen Anspruch. Größere Polemiken und Auseinandersehungen sind auf die wesentlichsten Punkte beschränkt. Dafür habe ich die Quellen selbst, namentlich in den letzten Kapiteln um so ausgiediger zu Worte kommen lassen.

Die scharssinnige Untersuchung vom W. Haupt, Worte Jesu und Gemeindeüberlieserung, sowie der Aufsatz von Joh. Weiß, das Problem der Entstehung des Christentums, und die Schrift von Krebs, das religionsgeschichtliche Problem des Urchristentums, sind mir erst während oder nach Abschluß des Werkes zu Gesicht gekommen.

Für freundliche und unermübliche hilfe bei der Korrektur spreche ich meinem jungen Freunde herrn stud. theol. Nahnsen meinen herzlichen Dank aus.

Göttingen, September 1913.

Wilhelm Bousset.

### Inhalts=Verzeichnis.

|                                                                                                                                                                 | Seite                         |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| Kapitel I                                                                                                                                                       | •••••                         |
| Jesus der Messias:Menschenschn im Glauben der palästinensischen Urgemeinde $\mathbf{S}.1-40.$                                                                   |                               |
|                                                                                                                                                                 | 1-27<br>27-31<br>32-40        |
| Kapitel II<br>Das vom Standpunkt des Glaubens an den Menschenschn<br>gezeichnete Bild Jesu von Nazareth S. 40—92.                                               |                               |
| Einleitung: Die Entstehung unserer Evangelien I. Die Messiasbogmatik 1. Die Messiasbogmatik bei Markus S. 47—52, besonders in der Leidensgeschichte S. 52–57. – | 40 – 47                       |
| 2. Innerhalb der Logien S. 57-60, besonders Mt. 1127 ff.                                                                                                        |                               |
| 2. Innerhalb der Logien S. 57–60, besonders Mt. 1127 ff. S. 60–63. — 3. Bei Matthaeus und Lukas S. 63–65. — 4. Der Titel Sohn Gottes S. 65–70                   | <b>4</b> 7 – <b>7</b> 0       |
| 2. Innerhalb der Cogien S. $57-60$ , besonders Mt. $11_{27}$ ff. S. $60-63$ . — 3. Bei Matthaeus und Cukas S. $63-65$ . — 4. Der Titel Sohn Gottes S. $65-70$   | <b>4</b> 7 – 70<br>70 – 79    |
| 2. Innerhalb der Cogien S. $57-60$ , besonders Mt. $11_{27}$ ff. S. $60-63$ . — 3. Bei Matthaeus und Cutas S. $63-65$ . — 4. Der Titel Sohn Gottes S. $65-70$   |                               |
| 2. Innerhalb der Cogien S. $57-60$ , besonders Mt. $11_{27}$ ff. S. $60-63$ . — 3. Bei Matthaeus und Cutas S. $63-65$ . — 4. Der Titel Sohn Gottes S. $65-70$   | 70 – 79                       |
| 2. Innerhalb der Cogien S. $57-60$ , besonders Mt. $11_{27}$ ff. S. $60-63$ . — 3. Bei Matthaeus und Cutas S. $63-65$ . — 4. Der Titel Sohn Gottes S. $65-70$   | 70 – 79<br>79 – 82            |
| 2. Innerhalb der Cogien S. $57-60$ , besonders Mt. $11_{27}$ ff. S. $60-63$ . — 3. Bei Matthaeus und Cutas S. $63-65$ . — 4. Der Titel Sohn Gottes S. $65-70$   | 70 – 79<br>79 – 82<br>82 – 88 |

| Kapitel III                                                                                                                  | Seite     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Die heidenchristliche Urgemeinde S. 92-125.                                                                                  |           |
| Einleitung: Die Bedeutung des Saktors der hellenistischen Ur-                                                                |           |
| gemeinde und die Quellen                                                                                                     | 92 - 94   |
| I. Jurudtreten der Citel Christos und Menschensohn. Der neue                                                                 |           |
| Titel Kyrios. Dieser nicht ableitbar von Mar = διδάσκαλος.                                                                   | 94—99     |
| II. Die fultische Bedeutung des Knriostitels                                                                                 | 99—108    |
| III. Die religionsgeschichtliche Herkunft des Titels. Er stammt nicht                                                        |           |
| aus der Septuaginta S. 108—109. — Sein Gebrauch im                                                                           |           |
| hellenistisch=römischen Regentenkult S. 109—112. — Der son-                                                                  |           |
| stige religiöse Gebrauch des Knriostitels (Kleinasien, Ägnpten,                                                              |           |
| Syrien, Gnostiker, hermetische Literatur) S. 112—118. — Sinn                                                                 |           |
| des Uniostitels und seine Herübernahme ins Christentum                                                                       | 100 101   |
| S. 118-120 (Christustult und Engelfult S. 120-121)                                                                           | 108—121   |
| IV. Weitere Konsequenzen. Der Knrios des alten Testaments, der Glaube an den Knrios. Schlußbetrachtung                       | 121-125   |
| Glaube an den Khrios. Sujiugvettauftung                                                                                      | 121-120   |
| Kapitel IV                                                                                                                   |           |
| <b>Paulus S. 125—186.</b>                                                                                                    |           |
| Einleitung: Der personlich gegenwärtige herr                                                                                 | 125 – 126 |
| I. Ausgangspunkt: die Identifikation von κύριος und πνευμα. Die                                                              |           |
| populäre und die paulinische Vorstellung vom Geist S. 126—129. Der schrosse Supranaturalismus in der paulinischen Auffassung |           |
| vom Geist S. 129–133. – Inkongruenzen S. 133—134                                                                             | 126—134   |
| II. Die Herkunft der Pneumalehre. — Weder aus dem alten Testas                                                               | 120104    |
| ment noch aus der griechischen Philosophie S. 134—136.                                                                       |           |
| Philo, Hermetischer Schriftenkreis, Gnosis S. 136—142                                                                        | 134—142   |
| III. Die Identifikation von κύριος und πνεύμα. Herkunft dieser                                                               |           |
| Knrios = Pneuma = Auffassung. Nicht aus dem Bekehrungs=                                                                      |           |
| erlebnis vor Damastus S. 142—144. — Hinter dem persönlich                                                                    |           |
| gegenwärtigen Herrn steht der im Kult gegenwärtige S. 144—148.                                                               |           |
| IV. Die Christusmystik des Paulus (& Χριστφ είναι). Religions-                                                               | 142—148   |
| geschichtliche Differenzen und Analogien S. 148—151. — Das                                                                   |           |
| soziologische Element in der Christusmnstit und entgegengesette                                                              |           |
| Beobachtungen. Paulus der Pneumatiker und der Mystagoge                                                                      |           |
| S. 151—156. — Christusmnstiff und Gottesmnstiff S. 157                                                                       | 148—157   |
| V. Die Christus-Adam-Theologie und deren schroffer Dualismus und Supranaturalismus S. 158—160. — Die Bedeutung des           |           |
| # 1                                                                                                                          | 150 164   |
| VI. Religionsgeschichtliche Analogien. Der leidende und sterbende                                                            | 158—164   |
| Gott. Zusammenhänge zwischen Mythos und Kultus des                                                                           |           |
| leidenden und sterbenden Gottes S. 164—172. — Jusammen-                                                                      |           |
| fassung S. 172—174                                                                                                           | 165—174   |
| VII. Konsequenzen. Der Christusglaube. Hertunft des Glaubens-                                                                | 100-114   |
| begriffes (Stoa, Philo, hermetischer Schriftenkreis) S. 174—177.                                                             |           |
| Die Eigentümlichkeit des paulinischen Glaubens (an Jesus                                                                     |           |
| Christus) S. 177—180                                                                                                         | 174—180   |
|                                                                                                                              |           |

|                                                                                                                                | ~       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| VIII. Die Theologie. Das Verhältnis des Knrios zum Theos. Gott                                                                 | Seite   |
| Vater und Sohn. Gottheit Christi (?)                                                                                           | 180—186 |
|                                                                                                                                |         |
| Kapitel V                                                                                                                      |         |
| Der Christusglaube der johanneischen Schriften S. 186—2:                                                                       | 22.     |
| I. Die Titels und WürdesBezeichnungen. Der Titel Kyrios fast                                                                   |         |
| nie gebraucht S. 186f. — Der Menschensohn S. 187f. — Der                                                                       |         |
| Haupttitel: der Sohn Gottes (Monogenes) S. 188—191                                                                             | 186—191 |
| II. Der Neubau des Lebens Jesu                                                                                                 | 191—196 |
| III. Jurudtreten der paulinischen Pneuma-Anschauung. Die neue                                                                  |         |
| Sormation der johanneischen Frömmigkeit. Dergottung durch                                                                      |         |
| Gottesschau S. 196—198. — Religionsgeschichtliche Analogien:                                                                   |         |
| Altes Testament? Musterienwesen, astrologische Frömmigkeit,                                                                    | 400 000 |
| Philo, hermetische Schriften S. 198—203                                                                                        | 198—203 |
| IV. Die Eigentümlichkeit der johanneischen Frömmigkeit. Gottes-<br>schau vollzogen am Bilde des auf Erden erschienenen Gottes- |         |
| sohnes. Schauen, Glauben, Erkennen, ewiges Leben                                                                               | 203—208 |
| V. Der Gottessohn das Licht. Religionsgeschichtliche Erörterung                                                                | 200-200 |
| über den Begriff Licht S. 208—211. — Licht und Ceben; Ana-                                                                     |         |
| logien in den hermetischen Schriften S. 211—213. — Die Im-                                                                     |         |
| manenz des Heilsgutes S. 214                                                                                                   | 209—214 |
| VI. Christusmustik und Gottesmustik                                                                                            | 215—217 |
| VII. Johannes und Paulus                                                                                                       | 217—222 |
|                                                                                                                                |         |
| Kapitel VI                                                                                                                     |         |
| Die Gnosis S. 222—263.                                                                                                         |         |
| I. Geistige Grundlagen. Der schroffe Dualismus. Dämonisierung                                                                  |         |
| der Gestirnmächte. Schroffer Gegensatz zur astrologischen                                                                      |         |
| Frömmigfeit der Antike. Plotins Zeugnis S. 222—226.                                                                            |         |
| Die zehn svögis, der neue Gott S. 226—230. — Supranaturale                                                                     | 222 272 |
| Offenbarung. Einseitige Erlösungsfrömmigkeit S. 230—232. II. Gnosis und Paulus. Verwandtschaft mit der paulinischen            | 222—232 |
|                                                                                                                                |         |
| πνευμα-σάρξ-Cehre, der Polemik gegen das Gesets, der asketischen Ethik, der Auferstehungslehre, besonders der Angelologie      | 232237  |
| III. Die paulinische und die gnostische Anthropologie. Die Termino-                                                            | 202 201 |
| Iogie (πνευμα-ψυχή) S. 237241. — Die Sache. Differenzen                                                                        |         |
| S. 241—244                                                                                                                     | 237244  |
| IV. Die paulinische und die gnostische Erlösungslehre S. 244-246.                                                              |         |
| Gnostische Erlösungsmathen (Urmensch, lepòs yauos, Höllen-                                                                     |         |
| fahrt) S. 246—251                                                                                                              | 244—251 |
| V. Die Verbindung der Gestalt Jesu von Nagareth mit den gno-                                                                   |         |
| stischen Erlösungsmythen                                                                                                       | 251—256 |
| VI. Jesu irbische Erscheinung. Doketismus S. 256-258 Der                                                                       |         |
| gnostische Taufmythos S. 258—259. — Wunderbare Geburt                                                                          | 256 261 |
| S. 259—261                                                                                                                     | 256—261 |
| VII. Zusammenfassung                                                                                                           | 262—263 |

#### Kapitel VII

| Der Christustult im nachapostolischen Zeitalter S. 263—                                                                                                                                                                     | <b>337</b> .        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| I. Jurücktreten der paulinischen Cehre vom Geist und der pau-<br>linisch-johanneischen Christusmystik                                                                                                                       | 263— <b>268</b>     |
| den Pastoralbriesen usw., den Ignatianen, II. Klemens, Barnabas S. 268—273. — Andrerseits im Hirten des Hermas, Jakobusbries, Apokalypse 273—274                                                                            | 268—274             |
| 3. Die Taufe, Name und Sphragis S. 277—280. — 4. Das Befenntnis S. 280—283. — 5. Die Eucharistie S. 283—285. — 6. Das Gebet und die Dozologie S. 285—286. — 7. Der                                                          |                     |
| Hommus S. 286—287                                                                                                                                                                                                           |                     |
| Kreuz)                                                                                                                                                                                                                      | :                   |
| S. 297—301                                                                                                                                                                                                                  | . 293—301           |
| Srüheste Zeugnisse. Gottes-Sohn und Gott S. 303—306. — Ignatius S. 306—307. — Justin S. 307—310. — Melita S. 310—311. — Liturgie S. 311—313. — Apostelakten S. 312—314. — Celsus S. 314—315. — Religionsgeschichtliche Ange | 5                   |
| logien S. 315—317                                                                                                                                                                                                           | . 301—317<br>       |
| wunderbare Geburt S. 329—332. — Taufe und Geburt Jesund die Dionnsoslegende S. 332—337                                                                                                                                      |                     |
| Kapitel VIII                                                                                                                                                                                                                |                     |
| Die Ausgestaltung des Christentums auf Grund des Chi<br>kultus und seine verschiedenen Typen S. 337—374.                                                                                                                    | riftus=             |
| I. Einleitung. Die Bedeutung des Gottesdienstes und dami<br>des Kyrioskultus für das gesamte Christenseben<br>II. Das Christentum des Ignatius. Der Mysterienkultus des neue                                                | . 338342            |
| Gottes                                                                                                                                                                                                                      | . 342—346<br>:<br>1 |
| —353. — Die Pastoralbriefe S. 353—355. — Verwandte Erscheinungen S. 355 f                                                                                                                                                   |                     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Seite              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| IV. Das Christentum des I. Klemens: entschränktes Diaspora-<br>judentum. Allgemeines: das neue Volk Gottes (Christentum<br>und Synagoge) S. 356—359. — 1. Der Glaube an den<br>Schöpfergott S. 359 f. — 2. Die neue Sittlickeit (das neue<br>Gesetz). S. 360 f. — 3. Gerichtsgedanke und Eschatologie S. 361 f. —<br>4. Die Sündenvergebung S. 362—366. — 5. Der Einfluß | 2010               |
| des spinagogalen Gottesdienstes S. 366—368 V. Die Bedeutung der Person Jesu für diesen Thpus des Christentums. Christus der Lehrer, Gesetzeber, Weltrichter S. 368—373. — Schlußbetrachtung S. 373—374                                                                                                                                                                   | 356—368<br>368—374 |
| Kapitel IX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |
| Die Apologeten S. 374-412.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                    |
| Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 374375             |
| Philo S. 389—390                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 375—390            |
| II. Herübernahme des Logosgedankens durch die Apologeten und                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 700 F0*            |
| deren Motiv                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 390—394            |
| theorie und die menschliche Freiheit S. 402—405                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 394—405<br>405—412 |
| Kapitel X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                    |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| Irenaeus S. 413—449.  Cinleitung. Ausgangspunkt des Irenaeus: Cur Deus homo.  I. Gott muß Mensch werden, damit die Menschen Götter werden.  Endziel der Frömmigkeit die Dergottung S. 415—418. — Jurüdstreten aller anderen Gedanken, auch der Wertung des Kreuzess                                                                                                      | 413—415            |
| todes und der Sündenvergebung S. 418f                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 415—419            |
| II. Vergottung durch Gottesschau, Einflüsse des Johannesevangeliums                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 419—422            |

|                                                                    | Seite   |
|--------------------------------------------------------------------|---------|
| III. Das Vergottungsideal des Irenaeus und die Gemeindefrömmigs    |         |
| feit. Das Sakrament bei I. S. 422—424. — Die Herkunft des          |         |
| Ideals aus hellenistischer Frömmigkeit S. 424—426                  | 422426  |
| IV. Die auf Grund des Dergottungsgedankens sich ergebende Christo- |         |
| logie. Der Gottmensch. Die Wertung der Menschheit Jesu             |         |
| S. 426—428. — Die göttliche und die menschliche Natur im           |         |
| Erlöser S. 429 f. — Verhältnis des Sohnes (Cogos) zum              |         |
| Dater S. 429—430. — Der Sohn in der A.: C.lichen Heils-            |         |
| geschichte S. 430—432                                              | 426-432 |
| V. Die Rekapitulationstheorie. Das Wesen des ersten Menschen       | 120 102 |
|                                                                    |         |
| S. 432f. — Seine Anakephalaiosis in Christus S. 433—436.—          | 120 127 |
| Der mnthische hintergrund der Cehre S. 436 f                       | 452—451 |
| VI. Tendenz des Irenaeus zum Evolutionsgedanken. Die mensch-       |         |
| liche Freiheit S. 437—440. — Evolution und Rekapitulation          |         |
| <b>S.</b> 440—442                                                  |         |
| VII. Irenaeus und Paulus                                           | 442—449 |
| Berichtigungen                                                     | 449     |
| Stellen=Derzeichnis:                                               |         |
| I. Altes Testament                                                 | 450     |
| II. Neues Testament                                                | 450-454 |
| III. Sonstige zitierte Literatur                                   |         |
| Sachreailter                                                       | 450_474 |

OF McCOHMICK THEOL. SEM.

#### Kapitel I.

# Jesus der Messias-Menschensohn im Glauben der palästinensischen Urgemeinde.

Mit der Frage nach der Stellung Jesu im Glauben der palästinenssischen Urgemeinde stehen wir auf einem verhältnismäßig gesicherten Boden. Mögen die Fragen des sogenannten Selbstbewußtseins Jesu noch so umstritten sein, so kann es doch als völlig gesichert gelten, daß die Gemeinde in Jerusalem sich von Anbeginn an auf Grund der überzeugung zusammenfand, daß Jesus von Nazareth der vom jüdischen Dolk zu erwartende Messias sei. Darüber, was dieser Jesus von Nazareth in der Zeit seines irdischen Lebenswandels gewesen sei oder habe sein wollen, war man vielleicht nicht von Anfang an im klaren, aber das wußte man, daß das Haus Israel diesen Jesus, den jetzt der himmel bis zu den Zeiten der Dollendung aufgenommen habe, als den von Anbeginn her bestimmten Messias zu erhoffen oder auch zu fürchten habe.

Wir werden aber versuchen müssen, dies Bekenntnis der Urgemeinde, daß Jesus der Christ sei (oder sein werde), noch genauer zu zergliedern. Denn an und für sich ist damit noch wenig gesagt. Die Vorstellungen, welche sich das zeitgenössische Judentum von dem Messias machte und an welche die Vorstellungen der Jüngergemeinde Jesu unmittelbar anknüpften, sind sehr buntscheckiger und mannigfaltiger Natur?). Sie schwanken gleichsam zwischen zwei Polen hin und her. Einerseits erwartete man — und zwar wohl vorwiegend in der breiten Masse des Volkes — etwa den mächtigen König aus Davids Stamm, der als ein siegreicher herrscher den alten Thron Davids wieder aufrichten, das Regiment der verhaßten Römer vernichten und von Jerusalem über die Welt in Gezrechtigkeit und heiligkeit gebieten solle, sodaß die Völker alle zu den

1) Apg. 320 f. Dgl. 286 u. a.

<sup>2)</sup> Dgl. zum folgenden Bousset, Religion des Judentums 2 S. 255-267; 297-308.

Toren Jerusalems wallfahren und ihm ihren Tribut darbringen würden. Andererseits hatte die judische Phantasie ein transzendentes, idealisiertes Messiabild geschaffen oder genauer übernommen, das mit jenem ersteren strenggenommen kaum mehr als den Namen gemeinsam hatte. Dieser transgendente Messias der judischen Apokalnptik soll nicht auf Erden pom Weibe geboren werden, er wird als ein überweltliches, engelgleiches und präegistentes Wesen erfaßt, er soll am Ende der Tage von oben her in nahezu göttlicher herrlichkeit erscheinen, ja er tritt geradezu als künftiger Weltrichter Gott zur Seite. - Die erstere messianische Dorstellung faßt sich etwa in dem Titel der Sohn Davids 1) zusammen, die lettere ist verbunden mit der rätselhaften und geheimnisvollen Bezeichnung "der Sohn des Menschen" 2) (d. h. "der Mensch"). Zwischen diesen Polen der Auffassung schwankt die jüdische messianische Erwartung, so daß fast nirgends das eine oder andre Messiasbild ganz rein heraustritt. Auch da, wo vorwiegend das irdische Messiasbild, der König aus Davids Stamm, gezeichnet ist, wie 3. B. im 17. Psalm Salomos, find diesem Bilde doch transgendente Juge beigemischt, und wiederum dort, wo die transzendente Auffassung die Herrschaft hat, wie in den Bilderreden des henochbuches fehlen jene rein irdischen Züge des Rache= fönigs, der seine Gegner mit dem Schwerte zerschmettert, nicht.

Wir stellen demgemäß die Frage, in welchem Sinne die palästinenssische Urgemeinde den Messiasgedanken des zeitgenössischen Judentums auf Jesus übertragen habe. Hat sie sich das irdische politische Messische ideal des Davidssohnes, oder jenes seltsame transzendente Messischeal oder etwa ebenfalls im wesentlichen eine Vermischung der beiden Messische bilder angeeignet?

Bei der Beantwortung dieser Frage werden wir uns an eine Quelle, welche die nächstliegende zu sein scheint, nicht wenden können. Ich meine die Apostelgeschichte. Der Versasser der Apostelgeschichte steht dem Milieu der jerusalemischen Urgemeinde schon viel zu sern, und was er etwa an quellenmäßigem Material für die Darstellung der Urgemeinde übernommen hat, das ist, soweit es uns in diesem Zusammenhang interessiert, höchst dürstiger Natur. Die Reden in der ersten hälfte des Buches, die hier vor allem in Betracht kommen, sind sast rein literarische Erzeugnisse von ganz und gar stereotyper Natur; sie zeigen vielsach Spuren nachweislich späterer Auffassung, und zwar gerade, wie wir noch genauer sehen werden, in der messianischen Terminologie.

<sup>1)</sup> Pf. Salom. 1721.

<sup>2)</sup> Bilderreden Henoch; IV Esra, Visio 6.; das genauere s. unten unter Ur. 4.

Es bleiben uns daher keine anderen Quellen zur Beantwortung unserer Frage als unsere spnoptischen Evangelien. Die evangelische Überlieferung, die in ihnen niedergelegt ist, dürfen wir - zumal in ihrer älteren Schicht - als ein Werk der palästinensischen Urgemeinde in Anspruch nehmen. Wir brauchen uns hier zunächst gar nicht auf eine mühsame Voruntersuchung mit allen ihren Unsicherheiten darüber einzulassen, was von diesen Selbstzeugnissen auf Jesus selbst und was auf die Theologie der Urgemeinde zurückzuführen sei. Wir werden a priori anzunehmen haben, daß die Gemeinde der Jünger Jesu in der evangelischen überlieferung ihren Glauben und ihre Auffassung von der messianischen Bedeutung der Person Jesu niedergelegt hat, auch dann, wenn sie vielfach echtes Material messianischer Selbstaussagen ihres Meisters nur weitergegeben, nicht geschaffen haben sollte. Denn die evangelische Überlieferung ist von vornherein vom Standpunkt einer messiasgläubigen Gemeinde entworfen und zu dem 3med, von diesem Messiasglauben Zeugnis abzulegen.

Die Evangelien aber bieten reichlichen und wertvollen Stoff zur Beantwortung unserer Frage. Wir ordnen diesen Stoff am besten, wenn wir zunächst von der Frage ausgehen, welche messianischen Titel in erster Linie in der evangelischen Literatur auf Jesus angewandt werden. Denn — wir sahen es schon — mit den Titeln hängt vielsfach die Sache auf das engste zusammen.

1. Der allgemeine Titel Χριστός findet sich verhältnismäßig selten in alter und echter evangelischer überlieserung. Er steht als Selbstbezeichnung Jesu in den Logien nirgends, im Markusevangesium nur einmal 941 èv δνόματι ὅτι Χριστοῦ ἐστε, und zu diesem Wortlaut scheint überdies Mt. 1042 (eis ὄνομα μαθητοῦ) die ursprüngliche Parallese zu bieten. In der Anrede Jesus gegenüber sinden wir den Titel an den bedeutsamen Stellen Mt. 829 (Taesarea Philippi! — wenn irgendwo, so hier auf historische überlieserung zurückgehend), 1461 (Frage des Hohenpriesters), 1582 (Verspottung am Kreuz). Ganz ungewöhnlich

<sup>1)</sup> Auch Mt. 2310 μηδέ κληθήτε καθηγηταί, ότι καθηγητής ύμῶν έστιν είς ὁ Χριστός, — ist sichtlich Jusak. Der Redaktor bezog offenbar 23s (els γάρ έστιν ύμῶν ὁ διδάσκαλος) wegen des Parallelismus Mt. 23s auf Gott (er wird in dieser Auffassung recht haben). Er vermißte dann die Erwähnung Jesu in diesem Jusammenhang und beseitigte in dem ziemlich ungeschickt formulierten Jusak (beachte das singuläre καθηγητής!) den vermeintlichen Mangel.

<sup>2)</sup> Spätere Stellen Mt. 2668 2717 μ. 22 (Ίησοῦν τὸν λεγόμενον Χριστόν); Σξ. 232.59 2426.46.

und einer Tertiärschicht der evangelischen Überlieferung angehörig ist endlich der Gebrauch von d Χριστός (Mt. 112) oder gar von 'Ιησοῦς Χριστός (Mt. 1621) in der evangelischen Erzählung statt des einsachen 'Ιησοῦς '). Denn hier ist Χριστός bereits zu einem seines eigentlichen Gehaltes beraubten Eigennamen geworden.

Gegenüber diesem seltenen Gebrauch von o Xpioros in der evangelischen Literatur muß allerdings darauf hingewiesen werden, daß in der Apg. Christos vielfach noch nicht als Eigenname, wie schon bei Paulus, sondern im Sinne des ursprünglichen Titels erscheint. In den 25 Stellen 2), an denen das Wort Christos nach den handschriftlichen Zeugnissen gesichert ist, findet sich die Verbindung Ingous Xpiotos elsmal, doch nur in geprägten formeln in der Jusammenstellung mit σνομα und κύριος. An den übrigen 14 Stellen aber wird es im Vollsinn des Messiastitels gebraucht; und von diesen 14 Stellen gehören acht der für uns in Betracht kommenden ersten hälfte der Apg. an 3). Ob sich von hier aus freilich irgend ein Schluft für den häufigen Gebrauch des Titels Xpiστός in der Urgemeinde ergibt, ob wir es nicht hier nur mit einer literarischen Eigentümlichkeit des Verfassers der Apg. zu tun haben, zumal sich diese durch die ganze Schrift hindurcherstreckt, muß dahingestellt bleiben. Doch läft sich zu Gunsten der Apg. darauf hinweisen, daß der Titel Christos in der evangelischen Literatur, wenn auch selten, so doch gerade (s. u.) auf den höhepunkten der Darstellung des Lebens Jesu (Casarea Philippi, Verhör vor dem Hohenpriester) erscheint. -Immerhin bleibt der spärliche Gebrauch dieser Bezeichnung in unserer evangelischen Literatur eine Beobachtung, die nicht übersehen werden darf.

2. Zu der Beobachtung, daß der Terminus Xpiotós in der Derkündigung der urchristlichen Gemeinde keine dominierende Rolle spielt, fügen wir die andere hinzu, daß sich auch der Titel "Sohn Davids" in der älteren Schicht der evangelischen Überlieserung so gut wie gar nicht sindet. In den Logien sehlt jede Spur von ihm. Im Mk.-Evang. sindet sich die Anrede "Sohn Davids" nur einmal im Munde des Blinden von Jericho. Es läßt sich aber aus dem Zusammenhang nicht erweisen, daß vom Evangelisten dieser Anrede irgend eine besondere Bedeutung beigelegt werden soll. Vielmehr ist es charakteristisch, daß bei Jesu Einzug in Jerusalem Mk. 1110 zwar von der epxopévn sasikesa tov

<sup>1)</sup> vgl. auch die überschrift des Markusevangeliums.

²) Ich benutze die Zusammenstellung Harnacks in seinen neuen Unterssuchungen zur Apg. 1911. S. 72f.

<sup>3) 231.86 318.20 426 542 85 922.</sup> 

πατρός ήμων Δαυείδ die Rede ist, Jesus selbst aber nicht als Davids= sohn, sondern als δ έρχόμενος 1) eingeführt wird 2). Ja wir sinden gar eine Stelle in unseren Evangelien, in der direkt gegen die Annahme der Davidssohnschaft Jesu polemisiert wird 3). Denn das ist die Tendenz des schwerlich auf Jesus zurückzuführenden, vielmehr sichtlich die Spuren beginnender Gemeindedogmatik tragenden merkwürdigen Gesprächs Mt. 1285 - 87: Es soll in dieser Perikope bestimmt die Meinung von der Davidssohnschaft Jesu zu Gunsten einer höheren Auffassung abgewiesen werden: Jesus ist nicht Davids Sohn, sondern Davids herr 1). - Der Verfasser des Barnabasbriefes hat die Tendenz der Stelle richtig verstanden (1210): "Da nun zu erwarten mar, daß sie (die judischen Sunder) sagen wurden, der Christus sei ein Sohn Davids. so spricht David selbst, weil er den Irrtum der Sünder fürchtete und voraussah: der herr sprach zu meinem herrn" (Pf. 110). Diese Anschauung der völligen Abweisung des Davidssohn-Ideals ist freilich nicht durchgedrungen. In späterer Zeit, als überhaupt in der Würdigung der Person Jesu das spezifisch jüdisch-messianische Ideal zurücktrat und man auf die bestimmtere Erfassung dieses Ideals geringeren Wert legte, als hier vielmehr alle Einzelheiten unter den mechanischen Gesichtspunkt der erfüllten Weissagung traten, mußte natürlich Jesus Sohn Davids sein und auch in dieser hinsicht der alttestamentlichen Prophetie Genüge leisten 5). - Aber das fast völlige Schweigen der älteren Schicht der evangelischen überlieferung beweist, daß man in der Urgemeinde dem Davidssohn=Ideal zum mindesten gleichgültig oder gar mißtrauisch gegen= über stand.

3. Das ist nun eine Beobachtung von nicht zu unterschätzender

<sup>1)</sup> Geheimnisvoller Messiastitel, in Anlehnung an Ps. 11825f. entstanden; val. Mt. 113.

<sup>2)</sup> Anders Mt. 219.15 Davidssohn, sonst noch in späteren Stellen des Mt. 1223 1522.

<sup>3)</sup> Ogl. hierzu die vortreffliche kleine Abhandlung Wredes: "Jesus als Davidssohn", Vorträge und Studien 1907 VI, S. 147—177.

<sup>4)</sup> Es kommt in diesem Zusammenhang übrigens nicht auf die "Echtheit" oder Unechtheit dieses Wortes an. Würde die Polemik gegen die Auffassung des Messias des Davidssohnes auch von Jesus selbst stammen, so würde es doch für die Stimmung der Urgemeinde charakteristisch sein, daß sie diese Polemik weitergegeben hätte.

<sup>5)</sup> So urteilt bereits Paulus Rö. 13 (vgl. II. Tim. 28). In dieser Tendenz sind die Stammbäume Jesu bei Mt. und Ck. geschaffen. Von ihr sind die Ges burtslegenden beherrscht Mt. 120, Ck. 127.32 24.11. Vgl. Apg. 225.29.84 1384

Tragweite, die uns unmittelbar auf den Kern des ganzen Problems führt. Sie empfängt aber ihre Beleuchtung durch die nunmehr zu erörternde Tatsache, daß ein messianischer Titel tatsächlich die Darstellung unserer Evangelien beherrscht, nämlich der Terminus der Sohn des Menschen, δ viòs τοῦ ἀνδρώπου 1).

Freilich sindet sich dieser Titel in unserer evangelischen Überlieserung nur im Munde Jesu. Er sehlt nicht nur völlig innerhalb der evangezlischen Erzählung (das wäre nichts Besonderes, da auch die übrigen Titel, von ganz wenigen sekundären Ausnahmen abgesehen, hier nicht erscheinen), sondern auch in der Anrede anderer Personen an Jesus. — Man hat daher in diesem Tatbestand oft einen sicheren Beweis dafür gefunden, daß eben der Gebrauch dieses Titels auf Jesus selbst zurückzusühren sei. Dieser Schluß ist m. E. nicht stringent. Aber in diesem Jusammenhang geht uns diese Frage nach der "Echtheit" dieses Titels noch nichts an. Was hier zu beweisen steht, ist dies, daß der Titel in ungemein zahlreichen Fällen nicht Jesus selbst, sondern der Gemeindeüberlieserung entstammt, und daß wir, wenn irgendwo, so hier, in dem Bekenntnis zu Jesus als dem Menschensohn die Überzeugung der Urzemeinde vor uns haben.

Wir beginnnen mit den Sällen, in denen der Citel sich gleichsam in der tertiären Schicht evangelischer Überlieferung sindet, d. h. seinen Ursprung der schicht evangelischen Wilkür oder der besonderen Überlieferung eines der späteren Evangelisten sein Dasein verdankt. h. hierher gehört vor allem die Sassung der Frage von Caesarea Philippi bei Mt. 1613 τίνα λέγουσιν oi ἄνδρωποι είναι τὸν υἰὸν τοῦ ἀνδρώπου. Diese ungeschickte Formulierung, durch welche in der Frage die Antwort vorweggenommen wird, erledigt sich durch den Vergleich mit Mk. 827. Ebenso redet Mt. 1623 vom Kommen des Menschensohnes mit seinem Reich, während Mk. 91 nur vom Kommen des Gottesreiches in Macht, Ck. 927 einfach vom Kommen des Reiches Gottes spricht. Der bereits dogmatisch

<sup>1)</sup> Über den weiter hier in Betracht kommenden Titel & vlds rov deov kann wegen der besonderen hier vorliegenden Schwierigkeiten erst im 2. Kapitel gehandelt werden. Vorläusig sei nur darauf hingewiesen, daß auch er in den überlieserten Worten Jesu kaum eine Rolle spielt. Auch über Mt. 1127 wird erst weiter unten ausführlich gehandelt werden.

<sup>2)</sup> Es ist, soweit ich sehe, das Verdienst Wellhausens (Skizzen u. Vorarbeiten VI, S. 187—215), mit Energie darauf hingewiesen zu haben, an wie vielen Stellen der Titel Menschensohn erst in die evangelische Aberlieserung eingesdrungen ist.

anmutende Sat: "Der Menschensohn ist gekommen, das Verlorene gu erretten", findet sich Mt. 1811 und Ct. 958 in einer nur von geringwertigen handschriften getragenen Interpolation und hat seinen festen Plak nur in der Sonderperikope des Cukas 1910 - Lukas wiederum redet in der großen Gemeinderede 622 von einer Verfolgung um des Menschensohnes willen, davon weiß Mt. 511 noch nichts. Und diese Stelle Ct. 699 ist besonders bedeutsam, weil sie mit jedem Wort spätere Verhältnisse der von der Synagoge verfolgten Gemeinde voraussett. Diese Gemeinde sammelt sich um das Bekenntnis zum Menschensohn und wird wegen dieses Bekenntnisses verfolgt. Die Schlufworte der großen eschatologischen Rede bei Cukas (2100): σταθήναι έμπροσθεν τοῦ υίοῦ τοῦ ανθρώπου werden von keinem der beiden Seitenreferenten bestätigt. Ebenso ist Et. 2248: "Warum verrätst du den Menschensohn mit einem Kuß", singulär. Bu dieser spätesten Schicht evangelischer überlieferung gehört auch die sekundare Deutung eines bereits sekundaren Gleichnisses (vom Unkraut im Weigen), in welchem der Menschensohn zweimal vorkommt 1387. 41, und ebenso das Gleichnis Mt. 2581 ff. mit dem Kolossal= gemälde vom Weltrichtertum des Menschensohnes, von dem noch weiter unten gehandelt wird. - Die dogmatische Bemerkung vom Leiden und Sterben des Menschensohnes Et. 247 steht innerhalb eines ersichtlich späteren Abschnittes, der die deutliche Tendeng zeigt, die überlieferung von der Erscheinung des Auferstandenen in Galilaea gurud= audrängen: Cf. 1722 (es kommen Tage, da ihr euch sehnen werdet, einen von den Tagen des Menschensohnes zu sehen), ist überleitende Bemerkung des Evangelisten zu dem Logion der Quelle 1722. - Ähnlich wird auch der rätselhafte und ungeschickte Jusatz zu der Sonderperikope Ck. 188h zu beurteilen sein: Wird auch der Menschensohn, wann er kommt, auf Erden den Glauben 1) finden?

ähnlich lassen sich aber auch auf Grund einfacher literarischer Indizien in unserer älteren überlieferung, im Markusevangelium und in den Logien einige der noch übrigbleibenden Stellen einer sekundären Bearbeitung zuweisen. So unterbricht (ganz abgesehen von dem im Munde Jesu unmöglichen Schriftbeweis für seinen Cod [s. u.]) Mt. 9126: "Wie steht über den Menschensohn geschrieben? Daß er viel leide und verworsen werde" — derartig störend den guten Zusammenhang zwischen 12a und 13, daß er als eine aus Mt. 17126 eingedrungene

<sup>1)</sup> Man beachte hier den späteren, unserer evangelischen Literatur sonst fremden Begriff vom Glauben.

Interpolation angesehen werden muß. Und wiederum erweist sich diese Matthäusstelle als ein sekundärer Zusak zum alten Markustext. Auch der Befehl Jesu beim Abstieg von dem Verklärungsberg, daß die Jünger ihr Erlebnis niemand erzählen sollten, bis der "Menschenschn" von den Toten auferstanden sei 905, ist sichtlich ein sekundärer Nachtrag und fällt unter dieselbe Beurteilung wie Mk. 1618 ("Sie sagten niemanden etwas, denn sie fürchteten sich")<sup>1</sup>).

Besonders beachtenswert aber sind die Stellen, in welchen durch einen Dergleich unserer ältesten Quellen, der Logien und des Markus= evangeliums, noch ein späteres sekundares Eindringen des Menschensohntitels erwiesen werden kann. So hat in dem Logion von dem Lohn des Bekenntnisses offenbar Matthäus 10sef. mit dem vierfachen "Ich": wer mich bekennt, den will ich bekennen - wer mich verleugnet, den will ich verleugnen, den ursprünglichen Wortlaut seiner Quelle (der Logia) bewahrt. Mt. 888 ist durch Einfügung des Menschensohntitels in der zweiten hälfte die Unform entstanden: "wer sich meiner und meiner Worte schämt, dessen wird sich auch der Menschensohn schämen"2). Diese Sorm hat dann wieder die Markusparallelen Ck. 928 (Mt. 1622) und gar innerhalb des Cogienzusammenhanges die Stelle Cf. 128 beeinflußt. Erweist sich hier Markus der Logienüberlieferung gegenüber sekundar, so ist das Umgekehrte der Sall bei dem Logion vom Jonaszeichen Mt. 1280f. = St. 1120f. hier hat die Matthäus und Lukas gemeinsame Quelle in das bei Mt. in seiner ursprünglichen Sorm überlieferte Wort (812 ei δοθήσεται σημείον) die Jonasklausel erst eingebracht 3), und dann das Zeichen des Propheten Jonas irgendwie auf das Zeichen, das der "Menschensohn" diesem Geschlecht geben soll, gedeutet4).

<sup>1)</sup> Die Bemerkungen wollen beide Male erklären, weshalb die betreffende vorausgegangene Erzählung erst in späterer Zeit allgemein bekannt geworden ist, enthalten also zugleich einen Hinweis auf die relativ späte Bildung der legendarischen Berichte, in denen sie vorkommen. — Vgl. übrigens zu Mk. 90 f. die einfache (ursprüngliche?) Darstellung Ck. 986 b.

<sup>2)</sup> Auf Grund dieser Stelle annehmen, daß Jesus selbst von dem Messias-Menschensohn als einer fremden Person geredet habe, heißt doch die nächstliegende Erklärung zu Gunsten einer sehr gewagten und fernerliegenden gewaltsam zurückdrängen.

<sup>2)</sup> Die Erwähnung des Jonas stammt aus der folgenden, mit unserem Wort künstlich verbundenen Perikope.

<sup>4)</sup> Daß Ck. dabei, ohne es bereits auszusprechen, ebenso wie Mt., der es ausdrücklich sagt (also wohl auch schon die gemeinsame Quelle), an das Zeichen von Tod und Auferstehung denkt, ist mir wahrscheinlich.

Eine der wichtigsten Beobachtungen der spnoptischen Kritik, die auch für unsere Frage besonders einschlägig ist, läßt sich weiter durch einen Vergleich von Mk. 1041—45 mit Ck. 2224—27 machen. Denn auf Grund dieses Vergleiches stellt sich heraus, daß das dogmatisch so stark belastete Logion Mk. 1045: "Der Menschensohn ist nicht gekommen, sich dienen zu lassen, sondern zu dienen und sein Leben als Lösegeld für viele zu geben", seine einsache Urform in dem Wort "ich bin in eurer Mitte wie der Dienende (Ck. 2227)" hat 1).

Ganz deutlich ist auch das Logion Mt.  $1282 = \Sigma f$ . 1210 von der Lästerung gegen den Menschensohn ein späteres Gemeindewort. Die Gemeinde der Jünger Jesu erklärt hier die Lästerung gegen den in ihnen wirksamen Wundergeist (man beachte den Zusammenhang) für eine unvergebbare Sünde. Den fernen (im Himmel weilenden) Menschensohn mag man allenfalls lästern, aber nicht den gegenwärtig wirksamen Geist! Mf. 328 erscheint das Logion in anderem (ursprünglicherem?) Zusammenhang, und hier fehlt noch jede Beziehung auf den Menschensohn<sup>2</sup>).

Es bleiben nunmehr sowohl im Markusevangelium wie in den Logien eine Reihe von Stellen, an denen der Menschenschntitel vorkommt, ohne daß er durch so einsache Gründe äußerer Literarkritik sich beseitigen ließe. Die Beodachtung ist bedeutsam — und namentlich fällt hier auch die doppelte Bezeugung des Markusevangeliums und der Logien ins Gewicht — denn sie beweist unzweideutig, daß der Titel der ältesten und primären Schicht der Gemeindeüberlieferung angehört. Andererseits aber wird das Urteil aufrecht erhalten bleiben müssen, daß wir im wesentlichen auch hier älteste Gemeindedogmatik und nicht eigenstes Selbstzeugnis Jesu besichen.

Zunächst zerfallen, wie von vielen Seiten beobachtet ist, diese Selbstaussagen Jesu wieder in zwei Gruppen. In der einen spricht Jesus

<sup>1)</sup>  $\mathcal{E}$ f. vertritt hier wahrscheinlich Cogienüberlieserung, vgl. auch  $\mathcal{E}$ f.  $22_{29}-_{30}$  u. Mt.  $19_{28}$ . Man achte besonders auf den Parallelismus des ganzen Jusammenhanges bei Mf. und  $\mathcal{E}$ f. — Mf. hat durch den künstlichen Übergang  $10_{40}$  die Cogienperikope  $10_{41}-_{44}$  mit dem vorhergehenden verbunden. Das dogmatische Wort Mt.  $10_{45}$  enistand aus dem von  $\mathcal{E}$ k. überlieserten Text durch solgende Operation: 1. Einfügung des Menschenschhaftels, 2. Einfügung der geläusigen Formel mit haden, 3. Einbringung des Gegensatzes "od diakovnöhna ädda", 4. Glossierung des diakovnöhna durch den hinweis auf den Opfertod.

<sup>2)</sup> Mt. erscheint in dem ganzen Zusammenhang 322-30 zwar als durchaus abhängig von den Logien (s. u.). In diesen Zusammenhang aber hat er das ursprünglich kaum hierhergehörige Wort von der Lästerung des Geistes in einer älteren Sassung, als Mt.—Lk. es bieten, eingesprengt.

von seiner Menschensohnwurde als einem gegenwärtigen Tatbestand, gibt sich öffentlich por allem Dolk als der Menschensohn kund und beansprucht als solcher Rechte, die er gegenwärtig ausübt. Dahin würden die Stellen gehören: Der Menschensohn hat Macht, auf Erden Sünden zu vergeben Mt. 210; der Menschensohn ist herr über den Sabbat Mt. 228; der Menchensohn hat nicht, wo er sein haupt niederlege Mt. 820 = Et.958; es tam der Menschensohn (im Gegensatz zu Johannes dem Täufer), af und trank 2c. Mt. 1118 ff. Ck. 788 f. hier hat man bereits seit langem und mit vollem Recht darauf hingewiesen, daß es schwer denkbar sei, daß Jesus im Anfang seiner Wirksamkeit ohne irgend welche Kautelen öffentlich und por allem Volk sich in dieser Weise mit dem doch in der spätjüdischen Literatur bekannten Titel des Menschensohnes<sup>1</sup>) als Messias habe bezeichnen können. Das stimmt mit alledem nicht überein, was wir sonst aus den Evangelien über die Zurüchaltung, die Jesus mit seinem Messiasbewuftsein geübt, wissen; es stimmt besonders nicht zu dem Akzent, der im Markusevangelium, sei es mit oder ohne Absicht des Evangelisten, ganz sichtlich auf dem Bekenntnis des Petrus bei Caesarea Philippi ruht. Und vor allem, wenn der Menschensohn, wie jest wohl allgemein zugestanden wird, nur den überweltlichen transgendenten Messias bedeuten kann, so ist nicht zu erklären, wie Jesus schon in der Gegenwart das Prädikat und die Rechte des Menschensohnes für sich beanspruchen könne. Daher ist man weithin geneigt. diese gange Serie von Selbstaussagen Jesu ebenfalls der Kritik preiszugeben, wie man sich nun auch die Entstehung dieser Gemeinde= überlieferung erklären möge 2).

Es bleibt noch die zweite Gruppe von Selbstzeugnissen. Hier ist in der Tat der eschatologische Charakter des Menschensohntitels gewahrt. Jesus redet hier im Kreis seiner Vertrauten und einmal im letzten offiziellen Verhör in geheimnisvollen Andeutungen (und daher auch in

<sup>1)</sup> Die Versuche, der spätjüdischen Literatur die Bekanntschaft mit dem Titel abzusprechen, halte ich für gänzlich sehlgeschlagen. Ogl. Bousset, Religion d. Judent.<sup>2</sup> S. 305 f.

²) Ogl. besonders H. Weinel in der sein abwiegenden Darstellung seiner Theologie des neuen Testaments S. 189 ff. — Weithin ist gerade bei diesen Stellen der Versuch üblich, sie als sprachliche Misverständnisse (ὁ νίδς τοῦ ἀνδρώπου — ἄνδρωπος) zu erklären. Das scheint mir für Mt. 210 ganz unmöglich (trot) der seltsamen Bestätigung, die Mt. 98 für diese These zu dieten scheint). In diese Perikope hat die dogmatische Bearbeitung sehr viel tieser eingegriffen (s. u.). Möglich erscheint mir die Vermutung bei den Worten Mt. 228, Mt. 820—Σt. 959 und eventuell Mt. 1119 (es kam "ein Mensch", aß und trank).

der dritten Person) von seiner kunftigen Stellung in der Würde des Menschensohnes und von seinem Tode als dem Durchgangspunkte gu dieser fünftigen Würdestellung. Es liegt mir fern, die schwierige und nie gang zu lösende Frage nach dem messianischen Selbstbewuftsein Jesu in diesem Zusammenhang aufzunehmen, in welchem sie doch nur eine indirekte und sekundäre Bedeutung hat. Ich meine aber doch, daß eine Untersuchung der in Betracht kommenden Stellen gu dem Ergebnis führt, daß wir in ihnen wesentlich spätere Überlieferung d. h. Gemeinde= theologie haben. Daß die im Markusevangelium in einer fast stereotypen Formulierung wiederkehrenden dreimaligen Leidensweissagungen (881 981 1088), die ihr Akumen durch den Titel Menschensohn erhalten, so wie sie vorliegen, durchaus den Eindruck schematisierender und dogmatisierender Bearbeitung machen, durfte weithin zugestanden sein. Demselben Bedenken unterliegen auch die Weissagungen Mk. 1421. 41 1), die einen gang ähnlichen Charafter tragen. Der hinweis auf den Menschensohn Mf. 1326f. steht in jenen eschatologischen Ausführungen, welche man in weiten Kreisen als aus einer jüdischen oder juden-dristlichen Apokalypse stammend anzusehen gewohnt ist. Das Drohwort, mit dem Jesus nach Mk. 1462 sich im Verhör an seine Gegner wendet, steht vollkommen überraschend<sup>2</sup>) und disharmonisch in einem Zusammenhange, in welchem es sich um das Ja und Nein der Frage gegenüber handelt, ob er der Christos sei. Und selbst diese Gipfelung des Prozesses Jesu in der Messiasfrage des Hohenpriesters unterliegt schweren historischen Bedenken, die uns weiter unten im Zusammenhang beschäftigen werden. Es bleiben noch die Stellen in der eschatologischen Rede der Logia. Mt. 2427 = St. 1728 f.; Mt. 2487. 89 = St. 1726. 803). Aber auch hier erhebt sich die Frage, ob man es wirklich für psychologisch denkbar halten möchte, daß Jesus seine künftige Erscheinung mit dem Aufflammen eines Bliges, der von einem Ende der Erde zum anderen strahlt, ver-

<sup>1)</sup>  $\mathfrak{Vgl}$ . Mf.  $14_{21}$  den ganz sekundären allgemeinen Hinweis auf die Erfüllung der alttestamentlichen Weissagung (s. u.).  $-14_{41}$  hat seine Parallele zwar bei Mt. aber nicht bei  $\mathfrak{Ck}$ .

<sup>2)</sup> Norden, Agnostos Cheos S. 194 f. hebt den ekstatischen Charakter dieses mit έγω είμι beginnenden Bekenntnisses hervor und verweist auf die Schilderung der sprischen Wanderpropheten des Celsus (bei Origines VII 9) mit ihrem Bekenntnis εγω δ δεός είμι η δεοῦ παῖς η πνεῦμα δεῖον ἡκω δέ, ήδη γὰρ ὁ κόσμος ἀπόλλυται... καὶ δψεσδέ με αδδις μετ' οὐρανίου δυνάμεως ἐπανιόντα.

<sup>3)</sup> Mt.  $24_{44} = \mathfrak{L}^{\sharp}$ .  $12_{40}$  ist wohl eine Dublette zu der einfacheren und bilblichen Sassung Mt.  $13_{85}$ .

glichen haben könnte, d. h. doch eigentlich, ob er seine eigene Person zum Mythus gemacht hätte. Auch wird schon hier die Frage aufgeworsen werden dürsen, die in ihrer ganzen Tragweite uns weiter unten beschäftigen wird, ob Jesus wirklich selbst, wie es in den Lukasstellen geschieht, von einem Tage des Menschensohnes gesprochen haben und somit "seinen" Tag an Stelle des alttestamentlichen "Tag Jahwes" gesetzt haben könne, oder ob er wirklich, wie Matthäus will, von seiner eigenen Parusie an Stelle der Parusie des allmächtigen Richtergottes gesprochen habe 1).

Doch kann diese kritische Betrachtung hier noch nicht bis zum Ende durchgeführt werden, ohne daß wir dem Gang der Untersuchung vorgreisen. Es mag daher vorläusig zugestanden werden, daß vielleicht diese und jene Menschenschnstelle aus dem Munde Jesu selbst stamme. Aber dem Eindruck wird man sich nicht verschließen können, daß wir in dem Gros der Menschenschnworte den Niederschlag der Theologie der Urgemeinde vor uns haben. Das ist der sichere und gegebene Ausgangspunkt. Unsicher bleibt es schon jetzt, ob und wie weit einige der Menschenschnäußerungen auf Jesus selbst zurückzuführen seien.

4. Wir stehen an diesem Punkt vor einer Tatsache von eminenter Wichtigkeit für die Geschichte des Christusglaubens, die es nunmehr weiter zu verfolgen gilt. Zu dem Ende gilt es, zunächst über Herkunft, Bedeutung und Tragweite des Artikels Menschensohn ins klare zu kommen. Wir können an diesen Punkten auf einem Jundament weiter arbeiten, das durch vielsache und gründliche Erforschung von den verschiedensten Seiten her sicher gelegt ist.

Was zunächst die sprackliche Bedeutung des Titels betrifft, so entspricht d vids τοῦ ἀνδρώπου aramäischem אַנְיִילְיָּב (= hebr. בְּרִבְּאָרָם). über die sprackliche Bedeutung dieses Terminus haben vor allem Wellhausens Untersuchungen Licht verbreitet. Nach Wellhausen beseutet bar 'nascha im aramäischen Sprachzebrauch nichts anderes als

<sup>1)</sup> Es bleibt, so weit ich sehe, nur noch das Wort Mt. 1023 übrig. "Ihr werdet nicht alle Städte Judas durchwandert haben, bis der Menschenschn kommt." Das Wort macht wegen seines beschränkten Partikularismus einen sehr alten Eindruck und wird den Logien zuzuschreiben sein. — Aber es versetzt uns doch eher in die Zeit der beginnenden Missionstätigkeit der Urgemeinde als in das Leben Jesu.

²) Israelitisch sjüdische Geschichte; vgl. vor allem die Auseinandersetzung mit Dalmans Angriffen, Stizzen u. Vorarbeiten VI, p V – VII auch S. 187 – 215.

der Mensch im bestimmten Einzelfall. Auf ist, wie er besonders deutlich gemacht hat, ein Wort mit generischem Sinn und bedeutet die Gattung Mensch. Will der Aramäer einen einzelnen Menschen bezeichnen, so muß er entweder ein anderes Wort wählen (3. B. RIII der Mann, RIIN die Frau), oder sich jener Umschreibung bedienen. Wie in unserer Sprache das Wort Dieh generisch ist und wir sagen mussen: ein Stud Dieh, dies, jenes Stud Dieh, mehrere Stud Dieh, so sagt der Aramäer ein Menschensohn (בְּר אֵנְשׁ), dieser, jener Menschensohn (הָהוֹא בַּר אֵנְשׁא), Menschensöhne (בְּנֵי אַנְשָא), und so muß denn auch der Ausdruck "der" Menschensohn in diesem Jusammenhang erklärt werden 1). Aus diesem Tatbestand haben nun Wellhausen und andere Sorscher, die ihm folgten 2), den Schluß gezogen, daß der Titel "Menschensohn" Jesus abzusprechen sei, weil ein solcher Titel auf aramäischem Sprachgebiet nie eristiert habe und aus sprachlichen Grunden nicht habe eristieren können. Es sei nicht einzusehen, wie das gang farblose "der Mensch" (und nichts anderes bedeute bar 'nascha = o vios τοῦ ἀνθρώπου) je den Sinn einer messi= anischen Würdebezeichnung habe gewinnen können. Dielmehr liege hier ein auf griechischem Sprachboden erst durch (faliche) Übersetzung "ό vids τοῦ ἀνθρώπου (st. ἄνθρωπος)" entstandenes Mikverständnis vor 3).

Doch kann dieser Schlußfolgerung keinerlei Beweiskraft zugestanden werden. Es erheben sich gegen sie zunächst sprachliche Bedenken. Dalman hat in seinen scharfen Ausführungen gegen Wellhausen

<sup>1)</sup> Die Ausdeutung des Ausdruckes im Sinne von Idealmensch oder der Mensch im Gegensatz zum Juden ist natürlich ausgeschlossen. Wenn eine solche Idee überhaupt in dem betreffenden Milieu möglich gewesen wäre, so hätte sie eben nicht durch den Terminus אַנְיָלָאָיִ בַּ sondern durch einsaches אַנְילָאָיִ בּיִּ sondern durch einsaches אַנְילָאָיִ וּשִׁ מּשׁׁם מּשׁׁם מּשׁׁם מַשְׁׁם מִשְׁׁיִּבְּיִי בְּשִׁׁיִ מִּשְׁׁיִּבְּיִי בְּשִׁׁיִבְּיִי מִשְׁׁיִּבְּיִי בְּשִׁׁיִּבְּיִי מִשְׁׁיִּבְּיִי בְּשִׁׁיִּבְּיִים מִשְׁׁיִּבְּיִים מִשְׁׁיִּבְּיִים מִשְׁׁיִּבְּיִים מִשְׁׁיִּבְּיִבְּיִים מִשְׁׁיִּבְּיִים מִשְׁׁיִבְּיִים מִשְׁׁיִּבְּיִים מִשְׁׁיִּבְיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִּשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִּעְּיִּים מִּעְּיִּבְּיִים מִּעְּיִים מִשְׁיִּבְּיִּים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִּים מִּשְׁיִּבְּיִים מִּשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִים מִשְׁיִּבְּיִּבְּיִּבְּיִּם מִשְׁיִּבְּיִּבְיִים מִשְׁיִּבְּים מִּשְׁיִּבְּים מִשְׁיִּבְּים מִשְׁיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּשְׁיִּבְּים מִּשְׁיִּבְּים מִיִּבְּים מִּשְׁיִּבְּים מִיּבְּשְׁיִּבְים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיִּבְּים מִּיבְּים מְּיבְּים מִּיבְּים מְּבְּים מִּבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מְּיִּים מִּיבְּיִים מְּיִּים מְּיִּים מְּיִּים מִּיבְּים מִּיְּיִים מִּיְּיִּים מִּיְּים מִּיבְּים מִּיבְּיִים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּים מִּיבְּיִּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְיים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מִּיבְּים מ

<sup>2)</sup> Dor allem Liehmann, Der Menschensohn 1896. Eerdmans Theol. Tijdschr. 1894. 165 ff.

<sup>3)</sup> Indem Wellhausen und Lietzmann die Entstehung des Titels Menschenssohn auf griechischen Sprachboden verlegen, gehen sie an einem eminent wichtigen Datum für die Erkenntnis der messianischen Theologie des Urchristentums vorsüber. — Gegen diese Behandlung der Frage protestiert m. E. auch die spnoptische Aberlieferung, welche beweist, daß der Titel zum Urbestand palästinensischer Überlieferung gehörte.

<sup>4)</sup> Dgl. Dalman, Worte Jesu, S. 191–197. In der allgemeinen sprachlichen Beurteilung (שֹבְאָלְ generisch; שֵבְילִ בְּיבּ פְּרֵ אָלִנְשְׁ בַּר אָבְילִי בַּבְּ פְּרָ אַנְשְׁ בַּר אָבְיִי בְּיִּ בְּרַ אָּבְיִשְׁ בַּר אַנְיִי בְּיִּ בְּיִּ אַנְשְׁ בַּר אַנְיִי בְּיִּ בְּיִי בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ אַנְשְׁ בַּר אַנְיִי בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּ בְּיִּבְּיִ בְּיִ בְּיִּבְּיִ בְּיִּ בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְּיִי בְּיִּבְיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִּבְיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְיְיִי בְּיִי בְּיִבְיִי בְּיִבְייִ בְּיִבְייִ בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְּיִבְיִי בְּיִבְיִי בְּיִבְייִ בְּיִי בְּיִבְייִי בְּיִי בְּיִבְייִי בְּיִי בְּיִבְייִי בְּיִי בְּיִי בְּיִבְייִי בְּיִי בְּיִי בְּיִיי בְּיִיי בְּיִי בְּיִיי בְּיִי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּיי בְּיי בְּיִי בְּיי בְּיי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּיִי בְּייִי בְּיי בְּיי בְּיי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּיי בְּיי בְּיי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּייִי בְּיי בְּיי בְּייִי בְייִי בְּיי בְּיי בְּייִי בְּיִי בְּיוּ בְּיוּ בְּייבְיבְייִי בְּיִיי בְּייִי בְּיוּ בּוּבְּיבְייִיי בְּיי בְּיבְייי בְּיִייְי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּייִיי בְּייִי בְּייִי בְּייִיי בְּייבְייִי בְּייִיי בְּייִי בְּייי בְּייבְייי בְּייִיי בְּייי בְּייִיי בְּייי בְּייי בְּייי בְייי בְּייי בְּייִיי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְּייי בְייי בְּייי בְייי בְיייי בְיייי בְּייי בְּייי בְיייי בְּייי בְּייי בְייי בְּייי בְיייי בְּייי בְּייבְייי בְּיייִיי בְּיבְייי בְּייי בְּייי בְּייי בְייי בְיייי בְייי בְיייי בְייי בְיייי בְיי

zwar dessen sprachliche Grundthesen nicht zu erschüttern vermocht; aber an einem Punkt bleiben seine Aussührungen im höchsten Maße beachtenswert. Denn D. weist nach, daß in einer ganzen Reihe von ihm untersuchter Dialekte (mit Ausnahme freilich gerade des Jüdisch-Galiläischen und des Christlich-Palästinensischen) der Ausdruck bar 'nasch kaum vorkomme, und als altertümlich-dichterisch empfunden werde, daß serner das determinierte bar 'nascha auf diesem Sprachgebiet ganz unerhört sei. Ist das richtig, waren also hier für das singularische "Mensch" (im indeterminierten oder determinierten Sinn) Ersahssormen, wie (der) Mann, (die) Frau üblich, so ist damit allerdings die Möglichkeit gegeben, daß ein ganz ungewöhnliches bar 'nascha einen terminos logischen Sinn annehmen konnte, ohne daß dadurch auch nur die Gefahr eines Mikverständnisses herbeigeführt worden wäre.

Aber selbst wenn D. nicht recht hätte und bar 'nascha im allgemeinen Sprachgebrauch zunächst gar nicht anders empfunden wurde
als ein Ausdruck für den einzelnen (determinierten) Menschen, so ist
schlechterdings nicht einzusehen, warum nicht unter bestimmten Voraussetzungen auch eine ganz allgemeine Wendung wie der Mensch zu
einem messianischen Terminus hätte werden können. Die jüdische
Apokolyptik liebt es, derartige geheimnisvolle Rätselworte zu prägen.
Wir sinden in ihr Ausdrücke für den Messias wie der Apokohevos,
der Sproß (Zemach, ἀνατολή), oder gar (in späterer Überlieserung)
der Aussätzige¹)!

Und die Voraussetzungen, unter denen dieser Terminus entstehen konnte, liegen innerhalb der jüdischen Apokalnptik in der Tat vor. Es wird dabei sein Bewenden haben, daß der Titel δ vids τοῦ ἀνθρώπου letzlich aus der Danielweissagung (713) zu verstehen ist. Hier schaut der Seher, nachdem er das Weltreich in Gestalt furchtbarer Tiere hat auftreten lassen, das israelitische Reich in dem Bilde eines Menschen, der vor Gottes Thron gebracht wurde "Und siehe, da kam es mit den Wolken des himmels in Gestalt eines Menschen (VIX) und wurde vor den Alten gebracht . . . . . und ihm wurde Macht und Ehre und herrschaft gegeben." Ist bei Daniel selbst der Menschengestaltige den auch

<sup>1)</sup> Bousset, Religion d. Judentums2 3051.

<sup>2)</sup> Die Frage, ob nicht dem daniclischen, eschatologischen Gemälde eine mythische persönliche Sigur des "Menschen" zu Grunde liegt, die dann bei Daniel bereits fünstlich symbolisiert und auf das Volk Israel gedeutet wäre, braucht in diesem Zusammenhang nicht weiter verfolgt zu werden. Es kommt für unsern Zusammenhang auf eins hinaus, ob die persönliche Auffassung des

nur als Symbol für das Volt Israel, das Reich der heiligen aufgestaltet. so war es doch für orientalische Phantasie nur ein kleiner Schritt, aus dem Symbol eine konkrete Gestalt zu machen und diese Stelle messianisch ju deuten. Dielleicht ift dieser Schritt ichon in der übersetzung der LXX geschehen, die den Satz "Und er gelangte (wurde gebracht) zu dem Alten" mit: καὶ ώς παλαιός (!) ήμερων παρην 1) übersett. Diese Umdeutung liegt sicher in den sogenannten Bilderreden des äthiopischen henochbuches vor. Dort schaut henoch den Menschengestaltigen als ein persönliches präexistentes Wesen bei dem Betagten im himmel (Kap. 46), und dieser Menschengestaltige übernimmt dann in den Bilderreden die Rolle des Messias. Nur das eine ist noch strittig, ob in den Bilderreden bereits der geprägte Titel Menschensohn vorliege ober nicht. Man weist darauf hin, daß es in den Bilderreden fast immer heiße, "bieser", "jener" Menschensohn (Mannessohn) 2). Und in der Cat scheint der Seher mit diesen Pronomina auf jene grundlegende Vision ständig zurückzuverweisen, die er zu Beginn (Kap. 46) gesehen hat. Aber es ist doch wohl nicht zu leugnen, daß auf dem Wege eines solchen wiederholten Rüchverweises der Titel der "Menschensohn" sich bilden konnte und mußte. Und so finden wir denn in der Tat auch ein- oder zweimal das einfache "der" Menschensohn (62, 711, Hndschrn., vgl. 692, 8). Ein zweites wichtiges Zeugnis judischer Literatur bietet die sogen. Menschensohnvision des allerdings erst nachristlichen vierten Esrabuches. Auch hier liegen die Verhältnisse ähnlich. Esra sieht aus dem Meere "einen ber Gestalt eines Menschen ähnlichen" aufsteigen, und nennt diese rudwärts schauend ille homo (138), ipse homo (1312)4). Alle diese Beobachtungen deuten darauf hin, daß wenigstens in gewissen apokalpp-

Menschengestaltigen eine Rudkehr zu einem vordanielischen Mythos oder ein einfaches Misverständnis darstellt. Genug daß sie erfolgte.

<sup>1)</sup> Theodotion hat richtig: καὶ εως τοῦ παλαιοῦ τῶν ἡμερῶν εφθασεν. — Der Wortslaut der LXX könnte allerdings auf einem einfachen Schreibsehler beruhen.

<sup>2)</sup> Ogl. die Zusammenstellung der Stellen bei Beer, Kautzsch, Pseudepigraphen S. 262. Bousset, Relig. d. Judent. 2 3012.

<sup>3)</sup> Dalman, Worte Jesu 199, vermutet, daß in der griechischen Vorlage des Aethiopen vielleicht überall bereits einfaches δ vids τοῦ ἀνθρώπου gestanden haben könnte. Greßmann (israelit. jüd. Eschatologie S. 355) ist der Ansicht, daß griechisches obros δ ἄνθρωπος, έκεινος δ ἄνθρωπος, αὐτὸς δ ἄνθρωπος auf einfaches aramāisches ΚΥΙΝ ΤΕ zurückführen könnte.

<sup>4)</sup> Es kommen für die Verbreitung der Menschenschnides außerdem etwa noch die (bereits christianisierte) Ascensio des Jesaia, sat. Text 111 in Betracht, ferner die jüdische oder judenchristliche Apokalapse Mk. 1326 (Mt. 2430).

tischen Kreisen 1) der Titel "der" Menschensohn für den Messias sehr wohl aufkommen konnte. Und dann beweist eben unsere evangelische Citeratur, innerhalb deren sich der Titel Menschensohn, wie wir sahen, bis in die ältesten, also palästinensischen Schichten zurückversolgen läßt, unweigerlich, daß sich jener übergang zum Titel Menschensohn tatsächlich vollzogen hat. So werden wir denn die seltsame und rätselhafte Bezeichnung Bar 'nascha, d vids rov åvdpώnov am besten etwa mit der Wendung "der" (aus Daniels Weissagung, resp. aus der apokalnptischen überlieserung bekannte) "Mensch" — erklärend umschreiben können.

5. Mit dem Titel aber hat die Urgemeinde - und damit stehen wir vor einer Tatsache von entscheidenoster Wichtigkeit - auch die Sache, d. h. den gesamten Inhalt der mit jenem Terminus zusammenhängenden Dorstellungen übernommen. Mit dem Titel Menschensohn verbindet sich nämlich jene merkwürdige transzendente Auffassung der Messiasgestalt, auf die bereits oben hingewiesen wurde. Sobald man das Danielsche Symbol messianisch deutete, so mußte eben der Messias eine überirdische Gestalt werden. Dieser Messias "Menschensohn" wird ja nicht auf Erden geboren, er erscheint in den Wolken des himmels, also schon hier drängt sich die Vorstellung der Präezisteng auf; er spielt irgend eine Rolle beim großen Weltgericht Gottes, sein Reich ist ein wunderbares Reich. Nach allen diesen Richtungen ist die transzendente Messias= idee tatsächlich bereits auf das klarste in den Bilderreden des henoch ausgebildet. Den menschengestaltigen Messias schaut henoch am Anfang der Geschichte (46), er ist also präexistent, sein Name wurde genannt, bevor Sonne und Erde geschaffen wurden (480), er erscheint plöglich vom himmel her, er ist der Weltrichter geworden, der im Gericht über die Könige Gott zur Seite tritt, ja ihn bereits zu verdrängen beginnt 2).

Und nun können wir nachweisen, wie mit dem Titel Menschenssohn die gesamte jüdische präformierte Menschensohndogmatik in die Theologie der Urgemeinde einzieht. Wie in der Danielvision der

<sup>1)</sup> Daß der Sprachgebrauch sich nicht gleichmäßig durchsette, muß zugestanden werden. Die oben erwähnten Stellen des IV. Esra liegen noch genau auf derselben Linie, wie die Bilderreden des Henoch. Und Apk. Joh. 113. 1414 schließen sich wiederum noch enger an Dan. 718 an. Das mag aber wohl auch an der dominierenden Rolle von Dan. 79 st. in der späteren jüdischen Apokalnptik gelegen haben, infolge deren immer wieder die Anknüpfung an die ursprüngliche bildliche Wendung Daniels erfolgte. Das Beispiel der Apk. Joh. ist hier besonders deutlich.

<sup>2)</sup> S. die Belege Religion des Judentums2 S. 301 f.

"Menschensohn" zur Seite des Betagten im Weltgericht erscheint, wie henoch in der Urzeit den Menschengestaltigen neben Gott schaut, so ist Jesus im Glauben der Urgemeinde vor allem der Menschensohn, der gur Rechten Gottes oder der Kraft Gottes thront. Nur eines fügte man vom Standpunkte des neuen Glaubens diesem Bilde des in Herrlichkeit thronenden Menschensohnes bingu, nämlich den Gedanken der Erhöhung des irdischen Jesus von Nagareth zur Würde des Menschensohnes, den die jüdische Menschensohndogmatik natürlich nicht porbilden konnte 1). Mit besonderer Klarheit tritt dies Bekenntnis in dem Lukasbericht über das Verhör Jesu vor dem Hohenpriester heraus: and tou vuv de koral ό υίὸς τοῦ ἀνθρώπου καθήμενος ἐκ δεζιῶν τῆς δυνάμεως [θεοῦ] 2) (St. 2289)3). Stephanus sieht in der Efstase vor seinem Martyrium nach bem Bericht der Apostelgeschichte den himmel offen und den "Menschensohn" 4) zur Rechten Gottes stehend. Der herrenbruder Jakobus soll (nach hegesipp) 5) bei Euseb. H.E. II 2318) auf die Frage, was er von Jesus halte, geantwortet haben: "Was fragt ihr mich nach dem Menschensohn, er sitt im himmel gur Rechten der großen Kraft und wird wiederkommen auf den Wolken des himmels."

Ebenso wird auf Jesus und seine Parusie die Vorstellung vom Kommen des himmlischen Messias übertragen. Er soll erscheinen auf den Wolken des himmels (Mk. 1462), in der herrlichkeit des Vaters, umgeben von den Engeln (Mk. 828 und Par., 1326, vgl. I. Thess. 416 f.) 6). Er wird seine Engel aussenden, um die Auserwählten von allen

<sup>1)</sup> Dgl. Apg. 236. 581 und namentlich Joh. 314 828 12(32).34.

 <sup>2)</sup> δεοῦ ijt Glosse zu τῆς δυνάμεως und fehlt in den Handschr. der vot. lat.
 e. l. (69: δεοῦ τῆς δυνάμεως). — Dgl. unten den Text des Hegesipp.

<sup>2)</sup> Gegenüber Cukas scheint der Markustert kompliziert: "Ihr sollt den Menschenschn thronen sehen zur Rechten der Macht und kommen auf den Wolken des Himmels" (1402). Das "Sehen" paßt eigentlich nur zur Weissagung der Wiederkunft. Sichtlich sind bei Mk. zwei verschiedene Motive kombiniert. — Mt. 2604 hat dem lukanischen ånd rov vov entsprechendes ån' äpn vor den Wortlaut des Mk. gestellt und dadurch diesen vollends sinnlos gemacht. — Aus welcher Quelle mag Ck. das Logion, dessen Spur sich auch bei Mt. sindet, geschöpft haben?

<sup>4)</sup> Daß sich in der Apg. nur hier der Titel Menschensohn findet, beweist unter anderem, wie wenig getreu diese Schrift die Predigt der urchristlichen Gemeinde widerspiegelt.

<sup>5)</sup> Daß Hegesipp als Träger judenchristlich palästinensischer Überlieferung anzusehen ist, dürfte feststehen.

<sup>°)</sup> Ich verweise noch einmal auf den sekundären Charakter von Mk. 1462 gegenüber Ck. 2260; Mk. 888 gegenüber Mt. 1082.

vier Enden der Welt zu sammeln (Mf. 1327, val. Mt. 1341) 1). Damit hängt dann weiter gusammen, daß in der evangelischen überlieferung hier und da die Vorstellung vom Reiche Gottes durch die vom Reiche Christi verdrängt wird 2). Denn dem Menschensohn soll ja die Macht und Ehre und herrschaft zufallen (Da. 714). So wagt man es, bereits vom "Tage" des Menschensohnes zu reden, so wie das alte Testament vom Tage Jahres sprach 3). Und wie die jüdische Eschatologie das Kommen Gottes weissagt, so weissagt die driftliche das Kommen, die Parusie des Menschensohnes4). Der folgenschwerste Schritt in dieser Entwicklung aber besteht darin, daß Jesus als Menschensohn auch der fünftige Weltrichter wird und somit, an Gottes Stelle tretend, diesen bereits im Glauben der Urgemeinde aus seiner Position zu verdrängen beginnt. Wir sehen das Dogma vom Weltrichtertum Jesu vor unsern Augen in der epangelischen überlieferung machsen. Erst wird er der Zeuge im Weltgericht vor Gottes 5) Thron gegenüber seinen Verleugnern und Bekennern (Mt. 1088 f. = St. 128); dann rechnet er selbst in der herrlichkeit seines Vaters, umgeben von seinen Engeln, mit seinen Verleugnern ab (Mt. 888), dann wird er der Weltrichter überhaupt, der einem jeden vergilt nach seinem Tun (Mt. 1627, val. Ef. 2186) 6). Endlich zeichnet der Evangelist Matthäus im Gleichnis das Kolossalgemälde von dem Menschensohne, der sich auf dem Thron seiner Herrlichfeit niederläßt, um die gesamten Völkerscharen zu scheiden, wie der hirt die Schafe von den Böcken scheidet 7). Und alle diese Beobachtungen stützen sich endlich gegenseitig; so wenig Jesus sich als den Welt= richter verkündet hat, so wenig hat er von seinem Kommen in der Herrlichkeit des Vaters gesprochen und von "seinem" Reich, so wenig auch von dem Tage des Menschensohnes und der Parusie des Menschen-

<sup>1)</sup> Die Sammlung der Zerstreuten spielt in der Menschensohn-Disson des IV. Esra eine hauptrolle, vgl. auch Bilderreden henochs 57.

<sup>2)</sup> Vgl. Mt. 1341 1628 2021 Ct 2220 f. Genaueres s. u.

<sup>3)</sup> Lt. 1726.80, vgl. Lt. 1722 I. Kor. 18 und Apg. 220.

<sup>4)</sup> Mt. 2437.39, vgl. 2444 I. Th. 219 313 415 523.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Stellung Jesu selbst in dieser hinsicht ist deutlich durch Worte wie Mt. 1028 und Ck. 1256 und namentlich auch durch Mk. 1040 festgelegt. Ogl. auch den dogmatischen Fortschritt von Ck. 1232 zu Ck. 2229.

<sup>6)</sup> Man beachte, daß an allen diesen Stellen dasselbe sich ständig wans delnde Jesuswort begegnet.

<sup>7)</sup> Mt. 2531 ff., vgl. dazu ferner Apg. 1042 "der vorausbestimmte Richter der Cebendigen und der Coten". II. Kor. 510 (βήμα Χριστοῦ) u. ö.

sohnes zum Gericht. Das alles liegt auf derselben Linie der so rasch sich bildenden Gemeindedogmatik.

Eine Vorstellung, die icon jum Bestand der judischen Menschensohndogmatik gehört, ist freilich kaum sofort auf Jesus übertragen worden, nämlich der Gedanke seiner vorweltlichen Dräeristenz. Weniastens findet sich in der gesamten überlieferung unfrer innoptischen Evangelien taum eine Spur, die darauf hindeutete, man mußte denn das dunkle Wort Sk. 1018 (Ich sah den Satan wie einen Blik vom himmel fallen) als Andeutung auf ein Erlebnis des Präeristenten beziehen. hier stellte sich zunächst das irdische Ceben Jesu und die lebendige Erinnerung daran als entscheidendes Hindernis der weiteren Entwickelung entgegen. Es mag wohl im Anfang die Meinung die vorherrschende gewesen sein, daß Jesus als einfacher Mensch (mais deov) hier auf Erden gewandelt und zum Menschensohne erst nach dem Ausgang seines Cebens erhöht sei 1). Aber freilich die Zeit ist gar nicht fern, daß Jesus gang und gar ein von oben stammendes, präexistentes, himmlisches Geistwesen werden wird. Die Entwickelung, die hier eingesetzt hat, schreitet mit eherner Konsequeng nach vorwärts.

Dor allem aber löste sich vom Standpunkt der Menschensohnsdogmatik auch das die Seelen der Jünger so schwer belastende Rätsel des Kreuzestodes Jesu. Man schaute nun tief in die wundersamen Sügungen Gottes hinein. Man erkannte: Leiden und Tod waren der einzig mögliche Weg, auf dem Jesus von Nazareth zur höheren Daseinszweise des Menschensohnes eingehen mußte. Das Kreuz wird die Brücke, welche die Niedrigkeit Jesu von Nazareth mit der himmlischen herrlichzeit des Menschensohnes verbindet. Die innere Erregung, die sich der Seele der Jünger bemächtigte, als diese Wahrheit ihnen aufging, zittert noch deutlich nach in den dreimal wiederholten Leidensweissagungen, welche das Markusevangelium wie mit seierlichen Glockenschlägen durchztönen: Der Menschensohn muß leiden und sterben und am dritten Tage auferstehen?). Es ist eine innerliche Notwendigkeit, ein gottgesügtes Müssen, das durch Unterliegen zum Sieg, durch Tod zur herrlichkeit führt.

<sup>1)</sup> Dgl. hier die Apg.: Gott hat Jesus zum Christus gemacht 286 581; "Jesus von Nazareth ein Mensch erwiesen von Gott bei euch durch Wunder und Zeichen" 222; vgl. 1038; παις δεού 318.26 427.30. Vgl. auch die später genauer zu untersuchende Auffassung der Bedeutung der Cause Jesu in der Urgemeinde. Apg. 288 "Gott hat ihn gesalbt mit heiligem Geist und Kraft."

<sup>2)</sup> Mf. 831 931 1033; vgl. Cf. 247. Erst später stellt sich der Gedanke ein, daß Leiden und Sterben des Menschensohnes in der Schrift geweissagt sei, s. u.

6. Gerade wenn wir alle diese Einzelheiten im Zusammenhange übersehen, so wächst die Sicherheit unseres Urteils. Was in den Menschenssohnstellen der evangelischen Überlieserung vorliegt, das ist in erster Linie eine zusammenhängende und in sich geschlossene Gemeindedogmatik. Don den Einzelheiten, die wir mit zwingender Gewißheit als Gemeindedogma erkannten (Weltrichtertum, Betrachtung des Kreuzesleidens) ist ein Schluß auf das ganze Gewebe gestattet, ja notwendig.

Und nunmehr sehen wir ganz klar. Die erste Gemeinde der Jünger Jesu hat Jesus als Messias erfaßt, indem sie unter zum Teil bewußter Ablehnung des Davidsohnsideals die jüdische apokolyptische Gestalt des Menschensohnes auf ihn adaptierte. Don hier aus gewinnen alle bisher gemachten Beobachtungen ihre innere Einheit: das völlige Zurücktreten des Titels Davidssohn in der älteren überlieferung, die Polemik gegen den Gedanken der Davidssohnschaft, der seltenere Gebrauch des Christussnamens, die dominierende Herrschaft des Menschensohntitels.

Wann und wie rasch mag sich diese Entwicklung vollzogen haben? Wir dürsen vermuten, die Messias-Menschenschnidee wird in der Urgemeinde ungefähr so alt gewesen sein, wie der Christusglaube selbst. Der Messiasslaube der Urgemeinde konnte sich nach dem Tode Jesu in gar keiner anderen Form gestalten als in der des transzendenten Messissideals. Die hoffnung, daß Jesus auf Erden als irdischer Mensch die Rolle des Königs aus Davids Stamm übernehmen werde, war ein für allemal zertrümmert. Es blieb für den Messissglauben nur jene himmlische Gestalt übrig, die in der jüdischen überlieserung unlöslich mit dem Bilde des Propheten Daniel und dem Namen des Menschensohnes verknüpst war. In dem Augenblick, als die Jünger Jesu den kühnen Glauben erfaßten, Jesus sei troß Leiden und Tod der verheißene Messias, wird ihr messianischer Glaube die Form des Menschensohndogmas angenommen haben.

Don hier aus schauen wir noch einmal zurück auf die Entstehungsstunde dieses messianischen Glaubens. Die überlieserung, wie sie am reinsten bei Paulus I. Kor. 15 vorliegt, sagt uns, daß die Jünger vor allem und in erster Linie Petrus eine Reihe von Dissionen hatten, in denen sie Jesus sahen und durch sie zu der überzeugung kamen, daß er lebe. Man ist auf kritischer Seite darin weithin einverstanden, daß es sich hier um einen rein geistigen Dorgang in den Seelen der Jünger handle, und verzichtet auf jedes äußere Wunder. Andererseits bleibt man wieder gern bei

<sup>1)</sup> Ich sehe auch hier noch von der Frage ab, ob diese Gemeindedogmatik hinsichtlich einzelner Punkte bei echten Selbstaussagen Jesu einsetzen konnte. Mit ihr beginnt das Gebiet der Unsicherheiten und der subjektiven Entscheidungen.

den Erscheinungen des Auferstandenen als letten unauflöslichen Ereignissen, die man nicht mehr zergliedert, als einem psychologischen Wunder stehen. Sür eine wirklich historische Betrachtung werden auch jene visionären Erlebnisse an zweite Stelle ruden mussen. - Das wichtigste und zentralste in alledem ist und bleibt doch, daß sich in den Seelen der Jünger die felsenfeste Überzeugung erhob, Jesus sei trop Tod und scheinbarer Niederlage, ja gerade durch alles das hindurch der überweltliche Messias in herrlichkeit geworden, der wiederkehren solle jum Weltgericht, und daß diese Gewißheit ihnen den Glauben an die von Jesus vertretene Sache bes Evangeliums ermöglichte. Die verschiedensten Saktoren haben gu= sammengewirkt, um jene neue überzeugung zu gestalten. Der treibende Saktor war der mit nichts zu vergleichende, gewaltige und unzerstörbare Eindruck, den Jesu Persönlichkeit in den Seelen der Junger hinterlassen hatte, und der mächtiger war als öffentliche Schande und Tod, Qual und Untergang. Gesteigert wurde diese Stimmung durch die eben erlebte Bertrümmerung aller hoffnungen, durch das unerwartete Unterliegen und den plöglichen Untergang des helden und Meisters. Es ist ein psnchologisches Gesetz, daß eine derartige Enttäuschung heißester hoffnungen durch die brutale Tatsächlichkeit nach einer Zeit der Entmutigung den Gegenschlag auszulösen pflegt, ober wenigstens auslösen kann, in welchem sich die menschliche Seele mit einem trotigen Und-dennoch sieghaft zu einer Stimmung erhebt, die das Unmögliche möglich macht. Dann aber ist es weiter von ungeheurer Wichtigkeit gewesen, daß in der zeitgenössischen Apokalyptik ein fertiges Messiasbild geschaffen war, das nun für das ganze unheimliche Rätsel, das die Jünger erlebt, das lösende Wort zu enthalten schien. Die Junger Jesu retteten ihre hoffnungen, die sich sicher schon 3u Cebzeiten Jesu geregt hatten 1), indem sie sie höher und mächtiger aus= gestalteten. Sie warfen ihrem Meister den fertigen Königsmantel um, setzten ihm die höchste ihnen erreichbare Krone auf das haupt und befannten sich zu Jesus dem Menschensohn, der durch Leiden und Tod gur herrlichkeit eingegangen sei. Diese neuen überzeugungen sind natürlich nicht durch einen wesentlich intellektuellen Vorgang zu stande gekommen. Es war ein seelischer Kampf und ein Ringen, bei dem es sich um Tod und Ceben handelte. Daß die Jünger in diesen Tagen innerster Erregung, des Schwankens zwischen Verzweiflung und kühnster sieghafter hoffnung

<sup>1)</sup> Daß sich der Messiasgedanke an Jesus herangedrängt habe, scheint m. E. als echte Aberlieferung festzustehen (Bekenntnis von Caesarea Philippi, Zebedaidens bitte, Einzug Jesu in Jerusalem, vielleicht auch die Frage des Täusers). Unsicher bleibt die Stellung Jesu dazu (s. Kap. II).

Gesichte sahen und ihren Meister greifbar nahe fühlten, wen wird es Wunder nehmen?! So gestaltete sich der neue Glaube und schlug seine Seite im Buch der Weltgeschichte auf, und sein erstes Bekenntnis lautete: Jesus der Messicas-Menschenschen.

Um die überzeugung, daß Jesus der Messias-Menschensohn sei, hat sich die erste criftliche Gemeinde gesammelt. Das Bekenntnis zum Menschensohn wurde das Schibboleth, das den Kreis der Jünger Jesu von der jübischen Synagoge trennte. Daher erklärt sich die Rolle, die der Menschensohn als Richter in den Worten der evangelischen überlieferung spielt, die vom Bekennen und Verleugnen handeln 1). Gang klar spielt Lukas auf diese Verfolgung der Menschensohnbekenner von seiten der judischen Spnagogen an: "Selig seid ihr, wenn euch die Menschen hassen und euch ausstoßen (aus der Synagoge) und euch schmähen (der synagogale Bann) und euren Namen als einen schlechten ausstreichen (aus der synagogalen Liste) des Menschensohnes wegen" (622). Und noch einen Nachhall dieser Verhältnisse besitzen wir im vierten Evangelium. Den Blind= geborenen, jenes Symbol der blind gewesenen und sehend gewordenen Gemeinde, trifft Jesus, nachdem die Synagoge ihn ausgestoßen (έξέβαλον αὐτὸν ἔζω 984) und fragt ihn: σὺ πιστεύεις εἰς τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου<sup>8</sup>), und der Blinde bekennt schließlich πιστεύω κύριε καὶ προσεκύνησεν αὐτῷ. Da haben wir bereits spätere übermalung (namentlich in dem Jug der Anbetung Jesu). Aber die hauptsache, die Scheidung des Judentums und der christlichen Gemeinde durch das Bekenntnis zum Menschensohn, ist getreulich festgehalten.

Und daß dies Bekenntnis nicht nur das äußerliche Erkenntnismerkmal der Jünger Jesu gewesen ist, sondern das Zentrum ihrer neuen überzeugung, braucht kaum weiter nachgewiesen zu werden. Der durch und durch eschatologische Charakter der urchristlichen Gemeinde ist ja bekannt genug. Die Eschatologie der Jünger Jesu aber konzentrierte sich nunmehr in der Erwartung des Kommens des Menschenschnes. Alles andere, ja auch das von Jesus verkündete Kommen Gottes in seinem Reich, konnte demgegenüber zurücktreten. Die kleine christliche Apokalupse Mk. 13 bleibt einsach bei der Schilderung, wie der Menschenschn seine Engel aussendet und seine Gerechten sammelt, stehen. Was man vom Ende erwartet, das ist die Parusie des Menschenschnes. Man lebt in der Sehnsucht, auch nur einen der Tage des Menschenschnes

<sup>1)</sup> Mt. 1031 f. (= Ef. 129) Mf. 838 u. Par.

<sup>2)</sup> Man beachte, daß die meisten Handschr. hier bereits das geläufige Bestenntnis zum vids δεοῦ eingebracht haben. — Ogl. noch Jo. 922 1242 161.

zu schauen. Und man erwartet ihn in himmlischer gottgleicher Herrlichkeit, von seinen Engeln umgeben, als den Weltenrichter, der por seinem Thron die Bölker alle sammelt. In unendlicher Majestät, doch den Seinen vertraut und zu ihnen sich bekennend soll er erscheinen. Schon mischt sich in diese eschatologische Erwartung der Gemeinde etwas von der mystischen Stimmung der Braut, die ihres Bräutigams harrt 1). Und diese Menschensohneschatologie ist nun kein Mnthos und kein leerer Traum, sondern lebendige Wirklichkeit. Man weiß, wer dieser erwartete Menschensohn ist, Jesus von Nazareth, in der Erinnerung greifbar gegenwärtig, in der hoffnung unmittelbar nabe. Nach seinen Sorderungen lebt man, um seine Verheiftungen zu empfangen. Noch ist es eine kleine Schar. die sich um diesen Menschensohn sammelt, aber die Botschaft gilt dem ganzen Volk Israel. Aber wenn Israel sich bekehrt. – und Israel wird sich bekehren - dann wird Gott seinem Volk eben diesen Messias, den der himmel eine Weile aufgenommen und verborgen hat, senden (Apg. 320f.). Ja vielleicht wird der Menschensohn kommen, noch ehe die Mission der Gemeinde an Israel beendet ist (Mt. 1028).

7. Mit der palästinensischen Urgemeinde hat sich der Messias-Menschensohnglaube entwickelt, und als die Urgemeinde ihre Bedeutung verlor und sich andrerseits die heidenchristliche Kirche entwickelte, ist er auch wieder zurückgetreten. Dennoch können wir seine Spuren auch über unsere drei ersten Evangelien hinaus noch verfolgen. In erster Linie kommt hier das vierte Evangelium in Betracht. Denn merkwürdiger Weise hat diese sonst so gang in ein späteres Milieu bineingehörende und auf dem Sundament paulinischer Theologie rubende Schrift die Menschensohndogmatik der Urgemeinde in der klarsten Weise erhalten und seinerseits fortgeführt. Der Verfasser des vierten Evangeliums verbindet den Menschensohntitel und die Würde des Weltrichters auf das engste mit einander: καὶ έξουσίαν έδωκεν αὐτῷ κρίσιν ποιείν, ότι viòs ανθρώπου έστίν 527 - und zeigt mit diesem einen Wort, daß er mit Wesen und Charakter des Menschensohngedankens noch völlig vertraut ist. Bei ihm stellt sich der Titel Menschensohn mit Vorliebe da ein, wo es sich um den Gedanken der himmlischen Erhöhung resp. der himmelfahrt 2) handelt. Besonders charakteristisch aber ist es, daß sich hier der Gedanke, daß der Kreuzestod wesentlich und in erster Linie als der Weg zu betrachten sei, auf dem Jesus zum Menschensohn erhöht wurde, in voller Klarheit erhalten hat. Daber spielt er gern

<sup>1)</sup> Mt. 219f. Mt. 251.6.10.

<sup>2) 313 662 828 1234.</sup> 

mit dem Ineinander der Erhöhung am Kreuz und der himmlischen Ershöhung; denn für ihn ist in der Tat das Kreuz die Erhöhung. σταν διψώσητε τον vidov τοῦ ἀνθρώπου, τότε γνώσεσθε στι έγώ είμι 828 (vgl. 314 12(82)84). Dor allem ergänzt der vierte Evangelist diese ganze Gedankenreihe durch die Einführung des in den Synoptikern noch sehslenden Präezistenzgedankens: "Niemand ist in den himmel gestiegen, nur der, der vom himmel herabstieg, der Menschenschn" (318). "Wenn ihr nun den Menschenschn sehen werdet gen himmel sahren, wo er früher war" (662). Und die Verbindung zwischen dem himmel und dem Menschenschn ist auch während seines Wandels auf Erden nicht abgesbrochen: "Die Engel Gottes steigen herauf und wieder hinab auf den Menschenschn" (151).

So sett sich die Menschenschndogmatik der Urgemeinde im vierten Evangelium in konsequenter Weise fort. Die Beobachtung ist vielleicht ein nicht unwesentlicher Fingerzeig zur Beurteilung des Charakters und der Herkunst des vierten Evangeliums, in diesem Zusammenhang aber ein erneuter hinweis darauf, daß in der Menschenschndogmatik der Urgemeinde ein klar erkennbares und sestes Gedankengesüge vorliegt, das eine geraume Weile in der christlichen Dogmatik eine beherrschende Rolle gespielt hat.

In diesem Zusammenhang steht dann weiter das schon erwähnte Menschenschnbekenntnis des Stephanus in der Apg. und vor allem das des herrendruders Jakobus dei hegesipp (s. o.). Auch das ist beachtenswert, daß im hebräerevangelium die Worte, die der Auserstandene an seinen Bruder richtet, nach der überlieserung des hieronymus (de vir. illustr. 2) sautet: Frater mi comede panem tuum, quia resurrexit filius hominis a dormientibus.

Auch die spätere jüdische Tradition, die uns im allgemeinen so wenig brauchbare Erinnerung an die Kämpse bei der Coslösung der christlichen Sekte von ihrem Mutterboden erhalten hat, hat uns wenigstens eine für die Geschichte des Menschensohndogmas wertvolle Notizerhalten, ich meine jenen Ausspruch des Amoräers Abbahu<sup>1</sup>), (um 280 in Täsarea), der in Anlehnung an Num. 2319 (Gott ist nicht ein Mensch, daß er sein Wort bräche, noch ein Menschentind, daß ihn etwas reute) formuliert ist: "Wenn jemand zu dir sagt, "ich bin Gott",

<sup>1)</sup> Jerusalem. Talm. Taanith 65 b, vgl. 3. d. Stelle Dalman Worte Jesu 202. – Liehmann hat sich seiner Zeit vergebens abgemüht, gegenüber dieser Stelle seine These von der Unmöglichkeit des messianischen Titels "Menschensohn" auf palästinensisch aramäischem Boden aufrecht zu erhalten.

so lügt er — "ich bin Menschensohn", so wird er es schließlich bereuen, "ich sahre gen himmel": der hat es gesagt, wird es aber nicht ausführen." Sollte es zu kühn sein, wenn wir vermuten, daß wir hier einen letzten Nachklang der Kämpse haben, die zwischen der jungen christlichen Gemeinde und der jüdischen Synagoge um das Bekenntnis vom Menschensohn geführt wurden?

Noch wichtiger ist eine andere Beobachtung. Wir können m. E. tonstatieren, daß die Menschensohnidee gerade - und zwar hier ausschlieflich - in den später sich bildenden judendriftlichen Setten weiter Die älteren fekerbestreitenden Kirchenpäter, die uns gewirkt habe. über diese judenchristlichen Bewegungen nur sehr dürftige Notigen aufbewahrt haben, haben leider wenig davon beachtet. Sie bleiben an der Beobachtung hängen, daß die Judenchristen (Ebioniten) die Geburt aus der Jungfrau leugneten und demgemäß nach ihrer Meinung Jesus für einen bloken Menschen erklärten. Aus Epiphanius' Darstellung der Ebioniten und vor allem aus den umfangreichen Quellenschriften jener judenchristlichen Sette, die uns in mehrfacher Aberarbeitung in den Pseudoklementinischen homilien und Rekognitionen erhalten sind, wissen wir von merkwürdigen Spekulationen, in denen Christus als der in Adam zuerst erschienene und in vielfachen Gestalten sich offenbarende Urmensch aufgefaßt wurde 1). Auch von dem Judenchriften Symmachus und seinem Anhana ist uns durch Victorinus Rhetor eine merkwürdige Notiz aufbewahrt: dicunt enim eum ipsum Adam esse et esse animam generalem<sup>2</sup>). Wenn die urchristliche Gemeinde Jesus als den Messias-Menschensohn, d. h. als den "Menschen" verehrte, so erklären sich diese letteren Spekulationen als anostisierende Weiterbildungen jenes ursprünglich einfachen Glaubens. Als der "Mensch" wurde Christus in diesen Kreisen gunächst mit dem ersten Menschen Abam, der auch in der haggada 3) als eine beinahe göttliche Gestalt verherrlicht wird, in irgend einer form identifiziert. Und daran schlossen sich dann allerlei Spekulationen orientalischer herkunft über die halbgöttliche Gestalt des Urmenschen, die in mannigfaltigen Erscheinungen und Inkorporationen sich

<sup>1)</sup> Bousset, Hauptprobleme der Gnosis S. 172ff.

<sup>2)</sup> Migne P. C. VIII 1155. 1162; vgl. Harnack, Dogmengesch. 327. Zu der hier offenbar vorliegenden interessanten Identifikation des Urmenschen mit der Weltseele ist zu bemerken, daß auch der manichäische Urmensch in dem Bericht der Kirchenväter vielsach als Weltseele erscheint. Den hier vorliegenden Jusammenhängen kann hier nicht weiter nachgegangen werden.

<sup>3)</sup> Hauptprobleme der Gnosis, S. 174f.

in der Welt offenbart '. Und so werden wir von verschiedenen Sekten wieder und wieder darauf zurückgeführt, daß der Glaube der ersten Gemeinde der Jünger Jesu sich um die Menschensohnidee konzentrierte.

In seiner eindringenden und icharffinnigen Untersuchung (Neue Fragmente und Untersuchungen der judenchriftlichen Evangelien 1911) hat allerdings Schmidtke die judendristliche "gnostische" Richtung, deren Literatur überarbeitet in den Pseudoklementinen vorliegt, fehr stark von dem genuinen Judenchriften= Er möchte die der Großfirche nahestehende Sette tum loszutrennen versucht. der Nagarener, deren Reste gur Zeit des Epiphanius (oder seiner Quelle, des Apollinaris von Caodifeia) nur noch in Beroia sagen und die eine aramäische übersekung des kanonischen Matthäusevangeliums (Nazaräerevangelium) als ihr Evangelium befagen, einerseits von den in den Gegenden öftlich und nordöftlich vom See Genegareth ansässigen haretischen Cbioniten mit ihrem Evangelium der Ebionäer, das er mit dem Bebraerevangelium identifigiert, und anderers seits von der "elkesaitischen" Richtung scharf unterscheiden, die namentlich in den Pseudoklementinen und in Sippolnts Ausführungen über die Elkesaiten gu Wort kommt, und die in den Gegenden öftlich vom Toten Meer bis zu den Euphrat-Niederungen ihre Heimat hatte. Ich kann mich leider nicht ausführlich auf diese scharssinnigen Untersuchungen einlassen, möchte aber kurz andeuten, daß ich sie nicht überall für überzeugend halte. Namentlich glaube ich nicht, daß man zwischen der ebionitischen und der elkesaitischen Richtung einen so scharfen Schnitt machen und außerdem die Pseudoklementinen unbedingt gur letteren stellen kann. Denn einerseits ift zwischen dem Judenchriftentum des letteren Schriftenfreises und den Pseudoklementinen wieder ein beträchtlicher Unterschied (Waig, Pseudoklementinen 154ff.). Andererseits muffen Schriften, wie die letteren, in denen sich ein ursprünglicher judaistischer Antipaulinismus (vgl. die Gestalt des inimicus homo am Schluß von Recogn. I; dann namentlich Hom. XVII18-19 u. a.) in so klaren und markanten Zugen erhalten hat, in direkterer Beziehung zur genuinen Entwidelung des Judendristentums gestanden haben, als Schmidte dies anzunehmen scheint. Ich glaube nach wie vor, an der einfacheren Auffassung festhalten zu dürfen, daß das Judentum des Ostjordanlands sehr bald (nach der Zerstörung von Jerusalem) durch orientalische Einflusse gersetzt wurde und in seiner Majorität einen gnostischen Charafter annahm, wenn auch daneben andere kleine Sektenbildungen stehen blieben. Die Kombinationen des Epiphanius von einem Einfluß, den "Elgai" auf Ebion, resp. die verschiedenen judenchristlichen Setten gewonnen haben soll, sind so, wie sie bei ihm auftreten, verworren und und unbrauchbar, aber enthalten doch vielleicht einen historischen Kern. - So glaube ich, daß wir in den judenchristlichen Quellen der Pseudoklementinen (nicht etwa im Elzaibuch snebst den enger verwandten Erscheinungen, Epiphanius h. 53], dessen Gnosis als wesentlich orientalisch-heidnisch für sich betrachtet werden muß) immer noch das beste Material für die Beurteilung der geistigen Entwidelung des ostjordanischen Judenchristentums haben. Denn was die Kirchenväter von dem häretischen Judentum im allgemeinen wissen, kommt über einige

¹) Klem. Hom.  $3_{20}$ , Ref.  $\Pi_{22}$  (I $_{52}$ ; vgI. Ho  $17_4$  (1 $8_{18}$ f.) = Ref.  $\Pi_{47}$ . Epiphan. Haer 30, 3.

allgemeine, nichtssagende und in stereotyper Form weitergegebene Phrasen nicht hinaus. In diesem Urteil bestärkt mich auch die oben vorgetragene Versmutung eines Zusammenhanges zwischen der urchristlichen Menschenschlogmatik und der Christusadamspekulation dieses häretischsgnostischen Judenchristentums. Das nazaräische Judenchristentum von Beroia mit seinem übersetzen aramäischen Matthäus, seinem kirchlichen Kanon und seiner mit der Großkirche vollkommen übereinstimmenden Gesamthaltung (vgl. Schmidtke S. 108–126) halte ich sür eine ganz sekundäre und zufällige Erscheinung, die mit dem Urchristentum und seiner Entwickelung im Ostsordanland kaum etwas zu tun haben wird. Wir haben hier einen Kreis von Judenchristen, der sich in späterer Zeit, wir wissen nicht unter welchen Umständen, in allem der Großkirche angeschlossen hat.

## Anhang I. "Am dritten Tage".

hier erhebt sich noch ein besonders schwieriges Problem, das mit den heutigen Mitteln kaum zu lösen sein dürfte, nämlich die Frage, ob mit dem gangen Gedankenkompleg der Messias-Menschensohndogmatik auch der Gedanke des Leidens und des Todes des Messias in der judischen Messianologie bereits praformiert gewesen sei, und von dem Glauben der Urgemeinde deshalb einfach habe übernommen werden können. Nötig ist diese hypothese a priori nicht. Die bisher behandelten Prämissen: das judische transzendente Messiasbild des Menschensohnes und die geschichtliche Erfahrung des Leidens und Sterbens Jesu genügen an und für sich vollständig, um den messianischen Glauben der ersten driftlichen Gemeinde in seiner Genesis zu begreifen. wird man por allem den hier weitergebenden Vermutungen entgegen= halten können, daß sich der Gedanke vom leidenden und sterbenden Messias in der jüdischen Literatur zur Zeit des Neuen Testaments nicht als lebendig nachweisen läßt. Mag der ursprüngliche Sinn des rätselhaften hymnus auf den Gottesknecht Jes. 53 gewesen sein 1), welcher er wolle, es läßt sich kein Beweis dafür erbringen, daß dieses Kapitel im neutestamentlichen Zeitalter innerhalb des Judentums messianisch verstanden und ausgedeutet wäre. Auch eine Ausdeutung von Sach. 1210 (sie werden schauen auf den, den sie durchbohrt haben) auf den Tod des Messias ist für unsere Zeit eben bis jetzt wenigstens nicht nachweisbar. Es ist wahr, daß der Messias nach IV. Esra 728 ff. sterben soll, aber sein Tod erfolgt hier mit dem Vergehen der gesamten irdischen Welt, des gegenwärtigen Aeons, von einem Leiden und einem gewalt-

<sup>1)</sup> Ogl. die Vermutungen Greßmanns, Israelit. jüd. Eschatologie, S. 283 ff., dazu Baudissin, Adonis und Esmun S. 424.

samen Tode ist hier nicht die Rede. Auch der Messias der samaritanischen Eschatologie stirbt, aber er stirbt eines ruhigen Todes 1). Allerdings kennt die spätere judische Messianologie die Theorie von einem unterliegenden und sterbenden Messias. Aber diese Spekulationen lassen sich wiederum nicht in das neutestamentliche Zeitalter zurüchverfolgen. Der Umstand, daß hier Leiden und Sterben einer zweiten Messiasgestalt, dem Messias ben Joseph resp. Messias ben Ephraim zugeschrieben wird, leat überdies den Verdacht nahe, daß wir es hier mit einer schrift= gelehrten fünstlichen Spekulation zu tun haben. Die ganze Kombination scheint nachträglich auf Grund messianisch gedeuteter Schriftstellen ent= standen zu sein (Sach. 1210). Dielleicht daß man sich der Wucht der driftlichen Beweisführung mit den Mitteln der Weissagung des alten Testaments nicht entziehen konnte und so den leidenden und sterbenden Messias mit dem Messias bei Joseph, den man bereits auf Grund von Dt. 3317 angenommen hatte, tombinierte 2). Es ist sehr beachtenswert, daß Justin, der uns in seinem Dialogus cum Tryphone ein so reiches Material judischer Apologetit und Polemit liefert, noch teine Spur einer Bekanntschaft mit dieser Spekulation jüdischer Messianologie zeigt.

Die Vorstellung von einer leidenden, sterbenden und siegreich wieder auflebenden Gottheit muß allerdings schon damals rings um Palästina in Ägnpten, Sprien, Phönizien, Asien verbreitet gewesen sein. Und es muß die Möglichkeit zugestanden werden, daß diese Idee schon im neutestamentlichen Zeitalter auf die jüdische Apokalaptik und damit indirekt auf den urchristlichen Glauben Einsluß gewinnen konnte. Vor allem muß hervorgehoben werden, daß wahrscheinlich schon zu der in Betracht kommenden Zeit merkwürdige Spekulationen über den Urmenschen im Umlauf waren, in denen von seinem Sterben und Auferstehen, seinem hinabsinken in die Materie, seinem Derschlungen-werden von dieser und wiederum seiner Befreiung und Erhebung die Rede war ). Und es bleibt wiederum möglich, daß diese Phantasien vom sterbenden und auferstehenden Urmenschen sich mit den jüdischen Messassepkulationen vom Menschen frühzeitig verbinden konnten. Doch sind das alles bis jest

<sup>1)</sup> Merç, Ein samaritanisches Fragment, ü. d. Taeb, Actes du huitième congrès des Orientalistes. Sect. Sémit. Leide 1893 117ff. Cowley, The Samaritan doctrins of the Messia. Expositor 1895 p. 162—164.

<sup>2)</sup> Ogl. das Material bei Dalman, Der leidende und sterbende Messias 1888; J. Klausner, D. messian. Vorstellungen d. jüdischen Volkes im Zeitalter der Cannaiten 1904, S. 86–103. Bousset, Relig. d. Judent. 2, S. 264–266.

<sup>3)</sup> Vgl. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis, S. 160-223.

Kombinationen, denen der eigentliche und stringente Beweis sehlt. Wir werden weiter unten darauf zurücktommen, daß in der Tat die im Hellenismus weit verbreitete Phantasie vom sterbenden und auferstehenden Gott aller Wahrscheinlichkeit nach auf das hellenistische Christentum einen starken Einfluß ausgeübt hat. Aber mit Bezug auf das Judentum und die palästinensische Urgemeinde müssen wir bei einem völligen non liquet stehen bleiben.

Nur ein Umstand könnte demgegenüber bennoch in Betracht kommen und zu einer bestimmteren Behauptung auf diesem Gebiet veranlassen: das ist die wie es scheint schon im urchristlichen Dogma ihren festen Plat besitzende Cehre von der Auferstehung des Menschensohnes am dritten Tage oder nach dreien Tagen 1). Denn für sie tritt nicht nur Paulus mit seinem Zeugnis im ersten Korintherbrief 2), sondern bereits die ältere Schicht unserer Evangelienliteratur ein. Da nun für eine kritische Betrachtung der Auferstehungsüberlieferung bei Daulus jede Erklärung jener Zeitfrist aus einem dem Apostel etwa schon bekannten Ereignis, das am Ostersonntag geschehen wäre, ausge= schlossen ist, so stehen wir damit vor dem Problem einer anderweitigen Ableitung dieser Angabe. Paulus verweist uns I. Kor. 154 auf den Weg des alttestamentlichen Weissagungsbeweises (κατά τάς γραφάς). -Im alten Testament bietet sich als etwaiger Anhaltspunkt die Stelle ροίεα 6₂ υγιάσει ήμᾶς μετά δύο ήμέρας εν τῆ ήμέρα τῆ τρίτη καὶ ἀναστησόμεθα<sup>3</sup>). Daß man in diesem Wort, namentlich auf Grund der übersetzung der LXX, eine Bestätigung der Meinung von der Auferstehung am dritten Tage 4) gefunden haben kann, steht außer jedem 3weifel. Daß aber dieses gange Datum aus jener einen verborgenen

<sup>1)</sup> Die Überlieserung schwankt bekanntlich. Sür μετά τρεῖς ήμέρας tritt Mk. in sämtlichen drei Weissagungen ein 831 931 1034, ebenso Mt 1240; für τῆ τρίτη ήμέρα bereits Paulus I. Kor. 154 und Mt. wie Ck. in den Parallelen zu Mk.— Welche Überlieserung die ältere ist, ist schwer zu sagen. Sie können nebenseinander aufgekommen sein, brauchen auch nicht als im Widerspruch mit einsander stehend aufgekaßt zu werden, da "nach dreien Tagen" der unbestimmtere Ausdruck für das "am dritten Tage" sein konnte. Unvereinbar mit dem τῆ τρίτη ήμέρα ist nur die Wendung Mt 1240 (τρεῖς ήμέρας καὶ τρεῖς νύκτας).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) An und für sich führt das Zeugnis des Paulus I. Kor. 154 troh der Berufung auf die Tradition allein nicht bis zur jerusalemischen Urgemeinde zurück (s. u. Kap. IV).

<sup>3)</sup> Die Frage nach dem ursprünglichen Sinn der Stelle kann hier aussscheiben. Doch vgl. die interessanten Vermutungen von Baudissin, Adonis und Esmun, 406-415.

<sup>4)</sup> Vielleicht stammt das τή τρίτη ήμέρα st. μετά τρείς ήμέρας aus hos. 62.

Stelle der alttestamentlichen Prophetie herausgelesen sein sollte, ist im höchsten Grade unwahrscheinlich. So drängt sich die Vermutung auf, daß in jenem Datum die übertragung eines mythischen Zuges auf die Verkündigung von der Auferstehung Jesu vorliegt. Parallelen aus dem Kultus der sterbenden und auferstehenden Götter liegen vor. Der Todestag des Osiris 1) fällt auf den 17., das Sest seiner Auffindung auf den 19. Athyr (also τη τρίτη ήμέρα). Im römischen Attiskult fiel die Todesfeier des Gottes auf den 22., das fest der Wiederbelebung, die Hila= rien, auf den 25. Märg (genauer wohl in die Nacht vom 24. auf den 25. März, also μετά τρεῖς ἡμέρας) 2). So könnte also das Datum des dritten Tages aus dem Mythos resp. dem Kult eines sterbenden und auferstehenden Gottes stammen. Das allgemeine dogmatische Datum, daß der sterbende Heros am dritten Tage resp. nach dreien Tagen aufersteht, wurde auf Christus übertragen. Dann wäre also doch ichon für die palästinensische Urgemeinde wenigstens ein Stück jenes Mythus lebendig gewesen. Und die Frage wäre nicht mehr abzuweisen, ob sich nicht schon im Judentum das Bild des Messias-Menschensohnes mit dem des leidenden und sterbenden Gottes verbunden haben könnte, und somit die Idee eines leidenden, sterbenden Messias hier bekannt gewesen ware.

Aber gesichert sind diese Kombinationen keineswegs. Denn es kann schließlich das Datum des dritten Tages auch noch aus anderen Prämissen abgeleitet werden. Es läßt sich nämlich als ein weitverbreiteter Volksglaube die Annahme nachweisen, daß die Seele des Verstorbenen etwa drei Tage noch bei dem Leichnam verweilt, ehe sie diesen verläßt. Nach heimat und herkunft dieser Auffassung zu fragen, wäre ein ziemlich vergebliches Bemühen, da sie wahrscheinlich mit der Beobachtung der beginnenden Verwesung des Leichnams zusammenhängt und sich überall spontan bilden konnte. Sie spielt namentlich in der persischen Eschatologie<sup>3</sup>) eine Rolle

<sup>1)</sup> Plutarch de Is. Os. c. 13.39. vgl. c. 42.

<sup>2)</sup> hepding, Attis u. s. Kult., S. 149 ff., 167 ff.; vgl. auch Frazer "Adonis Attis Osiris" 1906 über eventuelle Beziehungen zwischen Attiskult und christlicher Osterfeier. — Baudissin hält es für möglich, daß irgendewie und ewann auch in Phönizien der Auferstehungstag des Adonis der dritte Tag nach dem Tode gewesen sei (Adonis und Esmun 409). Er verweist auf eine, wohl mit dem Adoniskult zusammenhängende Seier auf Malta, bei der alljährlich ein Bild in einem Garten unter Bohnenblüten fortgeworsen und nach "etwa" dreitägigem Sasten unter einer Freudenseier wiedergeholt und von neuem aufgestellt wurde (S. 409 und 129). Baudissin möchte auch annehmen, daß hosea 62 im hinblick auf eine kultische Auferstehungsseier eines Gottes am dritten Tage geschrieben wurde.

3) Vgl. Dendidad 1928 und Nasht 222 ff. (hadhokht Nasht).

und läßt sich auch in der jüdischen Apokalyptik und der späteren jüdischen Literatur nachweisen<sup>1</sup>). Es könnte also auch von hier aus die dogmatische Meinung entstanden sein, daß der Menschenschen drei Tage im Grabe geweilt und danach sich zu seiner Herrlickkeit erhoben habe<sup>8</sup>). Dann aber brauchten wir den Umweg über den Mythos vom leidenden und sterbenden Gott nicht, um jenes Datum des dritten Tages befriedigend zu erklären.

Es mag in diesem Zusammenhang noch barauf hingewiesen werden, daß die Frage nach der Entstehung der überlieferung vom "dritten Tage" (oder des "nach drei Tagen") nicht mit dem Problem der Entstehung der Sonntagsfeier zu komplizieren ist. Die Entstehung des Sonntags hat mit der Auferstehungsüberlieferung gar nichts zu tun. Der Entstehungsort des Sonntags ist der driftliche Kultus. So wie das junge Christentum später die jüdischen wöchentlichen Sasttage vom Montag und Donnerstag auf den Mittwoch und Freitag verlegte, so bedeutet die Auszeichnung des Sonntags im dristlichen Kultus (vielleicht schon bei Paulus I. Kor. 162 angedeutet) eine Coslösung vom jüdischen Sabbat. Erst später, allerdings por der Entstehung des Markusevangeliums in seiner gegenwärtigen Gestalt8), ist dann die Kombination vollzogen, daß die κυριακή ήμέρα der Tag sei, an dem die Auferstehung Jesu stattgefunden habe. Darauf deuten auch noch zwei Stellen der späteren überlieferung bin: Ignatius ermahnt bie Magnesier (91): μηκέτι σαββατίζοντες άλλα κατά κυριακήν ζωντες, έν ή και ή ζωή ήμων ανέτειλεν δι' αὐτοῦ. Und Barnabas begründet die dristliche Seier des Sonntags nicht mit einem hinweis auf die Auferstehung, sondern mit einer merkwürdigen eschatologischen Zahlenspielerei, und fährt dann fort: (15,) διὸ καὶ ἄγομεν τὴν ἡμέραν τὴν ὀγδοὴν είς εὐφροσύνην, ἐν ἢ καὶ ὁ Ἰησοῦς ἀνέστη ἐκ νεκρῶν καὶ φανερωθεὶς ἀνέβη είς οὐρανούς4).

<sup>1)</sup> Ogl. zum Ganzen Boeklen, Die Verwandtschaft der jüd.-christl. mit der parsischen Eschatologie, S. 28 f. Bousset, Religion des Judentums<sup>2</sup> 341; vor allem jest Baudissin, Adonis und Esmun, S. 412—416.

<sup>2)</sup> Diese Anschauung wäre auch insofern interessant, als sie erkennen ließe, daß sich der Glaube an die Erhöhung Jesus keineswegs von Ansang an mit der Annahme der leiblichen Auferstehung verbunden zu haben braucht.

<sup>3)</sup> S. Weiteres unter Kap. II und vgl. E. Schwart, Osterbetrachtungen, Zeitschr. f. neut. Wissensch., 1906, 29ff.

<sup>4)</sup> Will man annehmen, daß das Datum des Freitags für den Todestag Jesu historische Überlieserung ist, so konnte diese Kombination durch die Überlieserung des "am dritten Tage" gestützt werden und auch das "nach dreien Tagen" ließe sich zur Not so deuten. Umgekehrt könnte das Datum des Frei-

## Anhang II. Die Hadesfahrt.

Mit der Annahme des dreitägigen Zwischenraumes zwischen Tod und Auferstehung war dann der driftlichen Phantafie ein neues Cor geöffnet. Bei dem einfachen Gedanken der Grabesruhe oder des Derharrens der Seele beim Leichnam blieb man nicht stehen. Es entstand die Phantasie von dem hinabstieg Jesu zum hades. Da deren überlieferung tatsächlich bis nahe an die christliche Urzeit zuruckzuverfolgen ist, so mag auch sie gleich in diesem Zusammenhang besprochen werden. In ihr hat man, wenn man sie richtig beurteilen will1), zwei Strömungen von einander zu unterscheiden, eine populäre, die mit stärkerer Phantasie und glübenderen Sarbentonen arbeitete, und eine mehr gelehrt dogmatische, die offenbar bemüht gewesen ist, das allzu Phantastisch-Mythologische wieder abzustreifen und das dogmatisch lehrhafte Element herauszuarbeiten. Die lettere ist natürlich die in der literarischen Überlieferung vorherr= schende geworden. Sie liegt am prägnantesten in jenem charakteristischen, gefälschten alttestamentlichen Zitat vor, das bereits Justin als ein Jeremiaswort kennt und dessen Ausmerzung aus dem alten Testament er der jüdischen überlieferung zum Vorwurf macht, und das Irenaeus sechsmal zitiert2). Es lautet in der überlieferung Justins: έμνήσθη δε κύριος ὁ δεός άγιος Ίσραὴλ τῶν νεκρῶν αὐτοῦ τῶν κεκοιμημένων εἰς γῆν χώματος καὶ κατέβη πρός αὐτοὺς εὐαγγελίσασθαι αὐτοῖς τὸ σωτήριον αὐτοῦ. (Dialog. c. Tryph. c. 72; 298B). Irenaeus faßt diese Anschauung IV 272 in die Worte

tags für den Todestag erst aus der bereits seststehenden Annahme des Sonntags als des Auserstehungstags unter Zuhilsenahme des τη τρίτη ήμέρα errechnet sein. — Bedenken gegen die Geschichtlichkeit der überlieserung von der παρασκευή bei Schwarz, Osterbetrachtungen, S. 31 f. — Daß freilich das Datum des Freitags für den Todestag des Herrn erst aus der Kultsitte des Fastens am Freitag entstanden sei (Schwarz S. 33), scheint mir nicht wahrscheinlich zu sein. — Dagegen daß beide Daten, der Freitag und der Sonntag, ursprünglich sesstgestanden hätten, ist Mt. 1240 eine entschede Instanz.

<sup>1)</sup> In der folgenden Darstellung nehme ich meine Untersuchungen über dieses Thema in den hauptproblemen der Gnosis 1907, S. 65—71 noch einmal in veränderter Form wieder auf unter besonderer Rücksicht auf die Einwände von Loofs, die er in seinem auf dem internationalen religionsgesch. Kongreß in Oxford 1910 gehaltenen Vortrag "Christs Descent into Hell" erhoben hat. Ich verdanke Loofs' umsichtiger Sammlung des einschlägigen Materials die klarere herausarbeitung meiner Position, die ich ihm gegenüber allerdings in allem Wesentlichen aufrecht erhalten muß.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Irenaeus III 204; IV 221; IV 331; IV 3312; V 311 (vgl. IV 272), ἀπόδειξις.
 Texte u. Unterf. XXX 1. £p3g. 1907, S. 42. – Vgl. £00fs a. a. Ø. 2931.

zusammen: Et propter hoc Dominum in ea, quae sunt sub terra, descendisse, evangelizantem et illis adventum suum; remissione peccatorum existente his qui credunt in eum. crediderunt autem in eum omnes qui sperabant in eum, id est qui adventum eius praenuntiaverunt et dispositionibus eius servierunt, justi et prophetae et patriarchae, quibus similiter ut nobis remisit peccata. Da Irenaeus¹) an unserer Stelle diese Cehre auf die Presbyter zurücführt, da Justin bereits ein alttestamentliches gefässchtes Zitat kennt, das diese enthält, da Marcion²) endlich seine Behauptung, daß Christus Kain, den Sodomiten und Ägyptern, der Menge der anderen heiden, aber nicht den Patriarchen gepredigt habe³), offenbar in striktem Gegensat zu der kirchlichen These sormuliert hat, so können wir damit die Dorstellung von der hadespredigt bereits bis in die ersten Dezennien des zweiten Jahrhunderts zurückversolgen.

Wir werden noch etwas weiter hinaufgehen können: Wir finden die hadespredigt nicht nur im apokryphen Petrusevangelium LX 41 bezeugt; wir können auch die Beobachtung machen, daß diese Idee im hirten des hermas der bereits eine eigentümliche Erweiterung erfahren hat. Denn hier wird (Similit. IX 165 der merkwürdige Gedanke vorgetragen, daß die Apostel den Entschlafenen im hades gepredigt haben  $^{5}$ ).

<sup>1)</sup> Es ist beachtenswert, daß auch Klemens Alex. Stromat 6, 43 u. Adumbrationen 3u I. Pt. 310 mit einem apokryphen Zitat operiert "λέγει δ ἄδης τῆ ἀπωλεία είδος μὲν αὐτοῦ οὐκ είδομεν, φωνὴν δὲ αὐτοῦ ἡκούσαμεν," das sich doch nicht so einsach aus hiob 2822, Dt. 412 ableiten läßt. Das Zitat sindet sich auch in der Naassenspredigt hippolyt V 8 p. 154,8 jedoch nicht auf die hadessahrt, sondern auf das herabsinken des Urmenschen in die irdische Welt bezogen.

<sup>2)</sup> Ogl. noch etwa Celsus bei Origenes II 43; auch Sibyll. Orak. VIII 310 f.

<sup>8)</sup> Iren. I 278. Epiphanius Haires. 424.

<sup>4)</sup> Von Hermas ist Klemens Alex. an den beiden Stellen Stromat. II 9,43, VI 6,45-46 abhängig. Interessant ist es zu beobachten, wie er an letzterer Stelle die Idee von der Hadespredigt der Apostel weiter ausspinnt.

<sup>5)</sup> Ob die Stellen I Pt. 310 f. 46 in diesen Jusammenhang einzustellen seien, will ich unentschieden lassen. Wenn überhaupt hier von der Hadesfahrt Christi die Rede ist—ich sehe nach wie vor keinen Grund, das zu leugnen—so gehören die Stellen insosern in diesen Zusammenhang hinein, als es sich dann auch hier um eine Predigt Christi im Hades handelt (nach 46 ist der Gedanke einer Ankündigung des Gerichts doch wohl ausgeschlossen). Der singuläre Zug, daß als Empfänger der Predigt "die ungehorsamen Geister im Gefängnis" gelten, hat weiter keinen sichtlichen Einfluß auf die Geschichte der Idee von der Hadesfahrt gehabt. — Vgl. die Aussührungen über die Stelle 310 bei Klemens Alex. Stromat. VI 6,45 und in den Adumbrationen zu I. Pt. 310. Th. Zahn, Forschungen III 94 st.

So kommen wir mit der Idee der Predigt Jesu im Hades bis dicht an die ältere neutestamentliche Zeit heran. Und doch kann dies spezifische, von des Gedankens Blässe angekränkelte Theologumenon nicht das Ursprüngliche gewesen sein ).

Denn neben dieser Anschauung steht, wie gesagt, eine andere, populäre und an mythologischen Sarben reichere. hier handelt es sich nicht um eine harmlose und friedliche Predigt im hades, sondern um einen wirklichen Kampf des Cebensfürsten mit dem Sürsten (und den Mächten) der Unterwelt und des Todes. Diese volkstümlichen Dorstellungen dringen freilich erst spät - etwa mit Origenes 2) - in die eigentliche, vornehme Literatur ein. Vorhanden sind sie deshalb doch. Sie führten eben ein unliterarisches Dasein; und es ist charakteristisch, wie sie in schriftlichen Dotumenten, die nicht eigentlich gur feineren Literatur gehören, jum Durchbruch tommen. hierher gehört der Apologet Melito von Sardes, einer der frühesten Zeugen für diese Dorstellungen. In einem von ihm im Sprischen erhaltenen Fragment 3) beift es: at quum dominus noster surrexit e mortuis et pede deculcavit mortem et vinxit potentem et solvit hominem . . . 4). Wie auf den ersten Blid ersichtlich ist, entstammen die Ausführungen des Melito in diesem Fragment der hymnologischen Sprache der Liturgie. Und so begegnen wir denn auch in einem der frühesten uns erhaltenen

<sup>1)</sup> Möglicher Weise hat dies Theologumenon von der hadespredigt schon im Judentum eine Rolle gespielt. Zu Sir. 2482 bietet die lateinische überssehung den Zusat: "Ich (die Weisheit) werde alle Gegenden tief unter der Erde durchdringen und werde alle Schlasenden heimsuchen und werde erleuchten alle, die auf den herrn hoffen." Also hadespredigt der Weisheit! Das könnte christliche Interpolation sein, aber die Annahme ist nicht nötig. Jedenfalls haben wir auch hier ein Theologumenon, hinter dem ursprünglich ein kräftigerer Mythos gestanden haben muß.

<sup>2)</sup> Dgl. C. Clemen "Niedergefahren 3. d. Toten" (S. 180 ff.); Art.: "Höllensfahrt" in der theol. Realenzyklopädie<sup>3</sup>; Hauptprobleme der Gnosis 257. Dgl. dort die Belege aus jüngerer Zeit bei Origenes, Laktanz (Instit. div. IV 12<sub>15</sub>), Firmicus Maternus (de errore prof. relig. 25); vor allem die ausführlichen Schilderungen des Evangelium d. Nicodemus (Tischendorf, Evang. Apocr. 1876 S. 329 u. 392 f.). Man beachte, daß die späteren Phantasien von Ps. LXX 10616: συνέτριψεν πύλας χαλκᾶς καὶ μοχλούς σιδηροῦς συνέκλασεν — abhängig sind (s. u. Oden Salomos 17).

³) Otto, Corpus Apologet. S. 419. Fragm. XIII. zu diesen sprischen Fragsmenten Harnack, Chronologie I 518.

<sup>4)</sup> Dgl. Otto S. 421, Fragm. XVI: et suscitavit genus Adami e profundo sepulcro.

3eugnisse der althristlichen Liturgie dem Mythus von der höllenfahrt. In der sogenannten ägyptischen Kirchenordnung sindet sich innerhalb der Präsation der Bischossmesse der Satz: qui cumque traderetur voluntariae passioni, ut mortem solvat et vincula diaboli dirumpat et infernum calcet. In der populären Literatur der apotryphen Apostelatten sind die Farben wiederum besonders frästig. In den um 250 entstandenen Atten des Chaddäus heißt es: καὶ κατέβη εἰς τὸν Ἅιδην καὶ διέσχισε φραγμὸν τὸν ἐξ αἰῶνος μὴ σχισθέντα καὶ ἀνήγειρεν νεκροὺς καὶ κατέβη μόνος · ἀνέβη δὲ μετὰ πολλοῦ ὅχλου πρὸς τὸν πατέρα αὐτοῦ (Ευseb. H. E. I 1320).

Noch stärker ist die Mythologie in den Thomasakten?):

ή δύναμις ή ἀπτόητος ή τὸν ἐχθρὸν καταστρέψασα,

καὶ ἡ φωνὴ ἡ ἀκουσθεῖσα τοῖς ἄρχουσιν,

ή σαλεύσασα τὰς έξουσίας αὐτῶν ἁπάσας,

δ πρεσβευτής δ ἀπὸ τοῦ ὕψους ἀποσταλεὶς καὶ ἕως τοῦ ἄδου καταντήσας,

δς καὶ τὰς θύρας ἀνοίξας ἀνήγαγες ἐκεῖθεν τοὺς ἐγκεκλεισμένους πολλοῖς χρόνοις ἐν τῷ τοῦ σκότους ταμιείῳ.

Neuerdings aber hat sich uns für alles dies ein viel reicheres und in eine noch frühere Zeit zu datierendes Material erschlossen durch die Auffindung der Oden Salomos.

Nach den grundlegenden Untersuchungen von Gunkel und Greß= mann scheinen diese Oden allerdings gnostischer Herkunft zu sein 3), und könnten somit nicht unmittelbar als Zeugnis für das genuine Christen-

<sup>1)</sup> Cat. Text bei hauler S. 106 (LXX,12). — Schwarz hat den Beweis erbracht (vgl. über die pseudo-apostolischen Kirchenordnungen, Schriften d. wissensch. Gesellsch. Straßburg heft VI 1910 S. 38 ff.), daß diese KO. in engster Beziehung zu hippolyts: περί χαρισμάτων άποστολική παράδοσις stehe. — Schermann, ägyptische Abendmahlssiturgien (Studien z. Gesch. u. Kultur d. Altertums VI 1—2, Paderborn 1912) hält an dem ägyptischen Ursprung der KO. sest, nimmt aber mit Schwarz eine enge Beziehung zu hippolyt an, und erklärt diesen für den Traditor der bereits (um 212) sizierten KO.

<sup>2)</sup> Κ. 10. Μαι beachte, δαβ αυτή hier ein liturgisch stilisiertes Gebet vorliegt. 
Dgl. f. 143: οὖτος ὁ σφήλας τοὺς ἄρχοντας καὶ τὸν θάνατον βιασάμενος. f. 156: ὁ κατελθών els ἄδου μετὰ πολλῆς δυνάμεως οὖ τὴν θέαν οὖκ ἡνεγκαν οἱ τοῦ θανάτου ἄρχοντες καὶ ἀνῆλθες μετὰ πολλῆς δόξης, καὶ συναγαγών πάντας τοὺς els σὲ καταφεύγοντας παρεσκεύασας δδόν.

<sup>3)</sup> Ogl. vor allem Gunkel, Itsar. f. neut. Wissensch. XI 1910, 291-328. Greßmann, internationale Wochenschrift vom 22. Juli 1911. Übersetzung von Flemming bei A. Harnack, Ein jüdisch aristliches Psalmbuch, Texte u. Unters. 3. Reihe V. 4 (XXXV 4) 1910. — Ungnad u. Staerk, Die Oden Salomons. (Liehmann, Kleine Texte No. 64 1910).

tum verwandt werden. Aber es ist andrerseits bisher nicht gelungen, die in ihnen enthaltene Gnosis einer bestimmten und uns bekannten gnostischen Sekte zuzuschreiben. Ia es ist möglich, daß sie aus einer Zeit stammen, in der sich gemein Christliches und Gnostisches noch gar nicht bestimmt und bewußt geschieden hatten, und daß in ihnen einsach ein vulgäres Frühchristentum mit starkem gnostisierenden Einschlag zu Wort käme, als dessen äußersten Termin wir dann etwa die Zeit um die Mitte des zweiten Jahrhunderts anzusetzen hätten.

Ein Hauptthema dieser Oden ist die Höllenfahrt des Messias, und hier sinden wir natürlich die vollen glühenden Farben des Mythos, bessonders in der 42. Ode 1):

Die Hölle sah mich und ward schwach,
Der Tod spie mich aus und viele mit mir.
Galle und Gift ward ich ihm,
Ich stieg hinab mit ihm, so tief die Hölle war.
Süße und Haupt wurden ihm schlaff,
Denn er konnte mein Antlitz nicht vertragen.
Ich schus die Gemeinde der Lebendigen unter seinen Toten.
... Es eilten die Derstorbenen zu mir, riesen und sprachen:
Erbarm dich unser, Sohn Gottes!
Sühre uns aus der Finsternis Banden,
Öffne das Tor, durch das wir mit (zu?) dir hinausgehen.
... Ich aber hörte auf ihre Stimme
Und versiegelte ihr Haupt mit meinem Namen;
Denn freie Männer sind sie,
Und mir gehören sie an.

Ist durch diesen überblick das Auge für den Mythos von der hadessahrt Christi geschärft, so können wir seine Spuren auch noch weiter zurückversolgen. Schon wenn Ignatius von Antiochia (Magn. 98) behauptet, daß Christus die Propheten aus dem hades auferweckt habe (παρών ἤγειρεν αὐτοὺς ἐκ νεκρῶν), so geht das über den Rahmen des theologischen Gedankens von der hadessahrt eigentlich hinüber. Beide Gedanken, "hadespredigt und Erweckung der Gerechten", sinden

<sup>1)</sup> Übersetzung nach Gunkel-Gregmann, Itschr. f. neut. Wissensch. XI 302.

<sup>2)</sup> Jahlreiche Parallelen in den Oden vgl. 15. 17 ("Ich habe zerrissen eiserne Riegel, mein Eisen aber ward glühend und schmolz vor mir, und nichts schien mir verschlossen . . . und ich ging zu allen meinen Gefangenen, sie zu befreien"). 22. (25). 28. 29. — Es ist dabei für unsere Frage gleichgültig, ob das "Ich" in den einzelnen Psalmen der Messias ist, oder der Gläubige, der die Höllenfahrt des Messias nacherlebt.

sich denn auch in den Excerpta ex Theodoto neben einander 1). Aber immerhin befinden wir uns damit noch in der temperierten Atmosphäre der Dogmatik. Ganz anders aber mutet das Wort der Apoka-Ippse des Johannes an: "Ich war tot und siehe ich lebe und habe die Schlüssel des hades und des Todes in der hand" (118). Wer die Schlüssel der Beherrscher der Unterwelt in der hand hat, der hat sie in siegreichem Kampf den grausigen Mächten dort unten abgerungen: die hadesfahrt ist eine Sahrt des Kampfes und Sieges gewesen. Auch die merkwürdige Stelle Mt. 1618 scheint von hier aus ihr Licht zu gewinnen. "Auf diesen Sels will ich meine Kirche bauen, und die Pforten des hades sollen nichts über sie vermögen (sie nicht halten, hemmen.)" Jur ecclesia triumphans gehört auch die Gemeinde der entschlafenen Gerechten. Die Pforten des hades sind gesprengt und verwehren den Durchgang zur Freiheit nicht mehr 2). Wenn der Verfasser des Epheserbriefs Pf. 6810: "er ist in die hohe gefahren und hat eine Gefangenschaft gemacht, hat den Menschen Geschenke gegeben", 40 ausdeutet: to de ανέβη τί έστιν εί μή ότι καὶ κατέβη είς τὰ κατώτερα μέρη τῆς γῆς, so wird es doch mahrscheinlich, daß er das ήχμαλώτευσεν αίχμαλωσίαν, obwohl so eine Husteron Proteron herauskommt, auf den Sieg des Lebensfürsten über die dämonischen Scharen des hades deutete. Wie hatte er sonst bei diesem Zitat auf die Dorstellung von der Hadesfahrt verfallen sollen! Auch Mt. 2751 wird in diesen Jusammenhang hinein gehören: "Und die Erde bebte, und die Selfen gerriffen, und die Graber öffneten sich und viele Leiber der entschlafenen heiligen standen auf, und tamen aus den Gräbern nach ihrer Erwedung herauf und gingen in die heilige Stadt und erschienen vielen." Das ist in der Tat aufzufassen als der Widerhall des gewaltigen Kampfes, der um diese Zeit, da der Cebensfürst mit dem hades rang, in der Unterwelt tobte. Gerade in diesen älteren neutestamentlichen Stellen 3) finden wir also über=

<sup>1)</sup> Κ. 182 δδεν άναστὰς ὁ κύριος εὐηγγελίσατο τοὺς δικαίους τοὺς ἐν τῇ ἀναπαύσει καὶ μετέστησεν αὐτοὺς καὶ μετέθηκεν καὶ πάντες ἐν τῇ σκιᾳ αὐτοῦ ζήσονται. DgI. auփ Tertullian, de anima 55: in paradiso quo jam tunc et patriarchae et prophetae appendices dominicae resurrectionis ab inferis migraverint. Apologet. 47: et si paradisum nominemus locum divinae amoenitatis recipiendis sanctorum spiritibus destinatum. DgI. Irenaeus V. 5,1; vielleicht auch Klemens, Protrept. XI 114,4 ἔξαρπάσας τῆς ἀπωλείας τὸν ἄνδρωπον προςεκρέμασεν αἰδέρι.

<sup>2)</sup> In diesem Zusammenhang kehrt wie Apk. 118 das Bild von der Schlüsselsgewalt wieder (zu der Vorskellung von Himmelss, Schlüsselspförtnern etc. vgl. Köhler, Archiv f. Relig. Wissensch. VIII 2).

<sup>3)</sup> DgI. etwa noch Apg. 224 λύσας τὰς ἀδῖνας τοῦ θανάτου, καθότι οὐκ ἦν δυνατὸν κρατεῖσθαι ὑπ' αὐτοῦ.

all, wenn auch nur in Fragmenten, die starken, volkstümlichen und mythologischen Vorstellungen vom Kampf Christi mit den Mächten der Unterwelt, von denen das Theologumenon von der Predigt im Hades nur ein matter Nachklang ist.

Und nunmehr kann es eigentlich keinem Zweifel unterliegen, daß diese populären Vorstellungen von der höllenfahrt Christi und seinem Kampf mit den Dämonen der Unterwelt einen Mythos enthalten, der mit der Person Jesu ursprünglich nichts zu tun hat, sondern auf diese erst adaptiert ist. Dieser Mythos von einem Erlöserheros, der aus himm= lischen höhen in die Tiefen der Unterwelt hinabsteigt, um dort unten mit den Dämonen zu kämpfen, ihre Macht zu brechen, ihnen das Geheimnis zu rauben, auf welchem ihre Kraft beruht, der sich dann wieder siegreich in die höhe erhebt, ist nicht vom Christentum gebildet. Das Christentum wächst in einer geistigen Athmosphäre auf, in welcher derartige Mythen nicht neu geschaffen, in der sie nur noch übernommen werden. Analoge Motive lassen sich auf außerchristlichem Gebiete nach= Die bekannte Erzählung von der höllenfahrt des Manda weisen. d'hajê (hibil-Ziwa) in der mandäischen Religion ist sicher auf eigenem Boden gewachsen. Der schöne, halb märchenhafte Sang von dem Königssohn, der auszieht, dem Drachen die Perle 1) abzugewinnen, ist mit immer steigender Bestimmtheit als nichtdristlichen Ursprungs erkannt. Der Zug des Urmenschen im manichäischen Snstem gegen die Dämonen der Sinsternis und der Tiefe gehört in diesen Zusammenhang, nebst so manchen andern anostischen Erlöserphantasien, obwohl es mit diesen eine besondere, gleich zu besprechende Bewandtnis hat. Es mag im Vorbeigehen noch darauf hingewiesen werden, daß dieser Mnthos ein charakteristisches, wo er vollständig vorhanden ist, selten fehlendes Merkmal besitht, nämlich den Zug, daß der Heros zunächst unbekannt, indem er sich den niedrigen Mächten gleich macht, in die Welt der Dämonen hinabfährt und dort unerkannt weilt 2).

Die Annahme, daß ein solcher Mythos vom Christentum adaptiert, nicht geschaffen ist, erklärt zur Genüge sein frühes und plözliches Auf-

<sup>1)</sup> Vgl. Thomasakt. K. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Genaueres vgl. bei Bousset, Hauptprobleme der Gnoss S. 239 ff., O. Psleiderer, Das Christusbild d. urchristlichen Glaubens 1903, S. 65-71.— Übrigens gehören im weiteren Sinne auch alle Mythen, die von dem in die Tiefe versinkenden Sonnenheros handeln, hierher (Hauptprobleme S. 221 f.) und das gesamte Material, das H. Schmidt: Jona, Forschungen z. Eit. u. Rel. d. A. und N. Test. LX 1907 —, zusammengetragen hat.

tauchen an den verschiedensten Stellen christlicher Aberlieferung. Es ist ein Irrtum, wenn man annimmt, daß man durch den für eine Vorstellung geführten Altersbeweis die Genuität dieser Vorstellung innerhalb einer Religion erhärten könnte. Eine Religion von einer derartigen sieghaften Werdes und Werdes-Kraft wie das Christentum hat mit einer ungeheuren Geschwindigkeit die verschiedensten Gedankenbildungen, die sich ihm darboten, an sich gezogen. Hier muß im wesentlichen das Stilsgefühl entscheiden. Eine Zeitgrenze für die Möglichkeit derartiger Überstragungen gibt es nicht ').

Erst nachdem zugestanden ist, daß die driftlichen Phantasien von der hadesfahrt im Rahmen des hier stiggierten religionsgeschichtlichen Zusammenhangs ihr grundlegendes Verständnis erhalten, kann man die Frage erheben, was etwa die driftliche Religion aus eignem Besitz dem Mythos hinzugefügt hat. Und die Vergleichung zeigt uns dann aller= dings an einem wesentlichen Punkt die charakteristische Originalität der jungen Religion. Sie läft den Cebensfürsten in den hades hinabsteigen, um die dort weilenden Menschengeschlechter, sei es insgesamt, sei es in irgendwelcher Beschränkung, zu retten. Alle andern Jüge des Mythos treten demgegenüber an Wichtigkeit zurück und werden zum hier zeigt sich die Kraft und Originalität des christlichen Aus dem Mythos strahlt die Idee von dem Universalismus des heils, von der Etklesia, die alle Menschengeschlechter umfaßt, sieg-Dann ist in den führenden theologischen Kreisen der Mythos fast verdrängt und daraus die farbenleere Abstrattion einer Predigt Christi im hades geworden. In alledem zeigt sich die geistige und intellektuelle Kraft des Christentums. Aber wie fast überall geht auch hier der Weg vom Mythos zur Idee und nicht in der umgekehrten Richtung.

Im übrigen muß hier im voraus darauf hingewiesen werden, daß dieser Mythos von der Höllenfahrt Christi in einer interessanten Um-

<sup>1)</sup> Selbst wenn nachgewiesen wäre, daß die Übertragung schon auf palästinensischem Boden erfolgt sein sollte, wären die obigen Thesen nicht erschüttert. Denn man kann a priori nicht behaupten, daß ein solcher Mythos dem palästinensischen Judentum ferngeblieben sein müßte (vgl. das oben über Sirach 2432 Ausgeführte). Aber der Nachweis läßt sich gar nicht führen. Keine der besprochenen neutestamentlichen Stellen reicht so weit zurück. Selbst wenn man den Mythos schon bei Paulus sinden wollte (Rö. 107), so hat Paulus auch aucherpalästinensische Traditionen. In der älteren evangelischen Siteratur ist er nicht heimisch. Das "am dritten Tage auserstanden" gehört nicht unmittelbar bierber, ebensowenig Mt 1240.

deutung einen noch viel intensiveren Einfluft auf die driftliche Gedankenbildung gewonnen hat. An Stelle der hinabfahrt des heros in die Unterwelt und die hölle tritt dann das Erscheinen Christi hier auf Erden. Die Erde ist vom Standpunkt der oberen himmlischen Welt aus gesehen der Ort der Sinsternis und des Schreckens, an dem die Dämonen hausen. Aus dem Kampf des Erlöserheros mit den Unholden der Tiefe wird dann der Kampf Christi am Kreuz mit dem Teufel und den "Archonten" dieser Welt, aus seinem siegreichen Aufstieg die Auffahrt von der Erde zum himmel. So wird uns der Mythos, und zwar in den frischesten, ursprünglichsten garben schon bei Paulus begegnen. hat es sich frühzeitig fast als christliches Dogma festgesett, daß Christi Erscheinen auf Erden und namentlich sein Tod den Endzweck der Besiegung des Teufels und seiner Dämonen, der Vernichtung des Todes habe. Die sonst so rationalen Apologeten kennen eigentlich nur diese mythische Erlösungstheorie, und namentlich in den Systemen der Gnostiker ist an die Stelle der höllenfahrt fast ausschließlich der ebenso mythisch gedachte und bis ins einzelne ausgemalte Abstieg des Erlösers auf diese Erde getreten 1). Denn dem Gnostiker ist diese sinnliche Welt gang wesentlich die Stätte der Sinsternis und der Verdammnis. Wir werden auf diese Zusammenhänge in den folgenden Abschnitten gurucktommen müffen.

## Kapitel II.

## Das vom Standpunkt des Glaubens an den Menschensohn gezeichnete Bild Jesu von Nazareth.

Die palästinensische Urgemeinde hat die Grundlage zu dem in den drei ersten Evangelien vorliegenden Jesusdild gelegt. Das ist ihr eigentsliches Werk gewesen, und in der Tat ein Werk, dem kaum ein anderes an Bedeutung in der Geschichte des Christentums gleichkommt. Dieses Bild Jesu von Nazareth aber ist vom Standpunkt einer gläus

<sup>1)</sup> Das Motiv des Unerkannt-Bleibens des Erlösers zieht sich durch alle derartigen gnostischen Darstellungen hindurch (Hauptprobleme der Gnosis 239 ff.). — Es findet sich aber auch auf dem Gebiet der genuinen christlichen Literatur: Paulus I. Kor. 28 (!), Ascensio Jesaiae 10 f.

bigen Gemeinde entworfen, also vom Standpunkt des Glaubens an den Messias-Menschenschn. Es muß in diesem Kapitel die Frage beant-wortet werden, wie weit und in welchen Richtungen etwa das urssprüngliche Bild Jesu übermalt ist und übermalt werden konnte.

Ehe wir uns an diese Frage machen, wird es nötig sein, kurz zu der Frage der Entstehung der evangelischen Literatur Stellung zu nehmen. Ich nehme die Anschauung als bewiesen an, daß unsere drei ersten Evangelien im wesentlichen auf zwei Quellen durch zurücksühren, auf eine Erzählung der evangelischen Geschichte, die im großen und ganzen durch unser Markusevangelium repräsentiert wird, und auf eine Sammlung von Herrenreden (Logia), die als gemeinsame Quelle den Redebestandteilen des Matthäus und Lukas zu Grunde liegt. Diese Redequelle hat bereits dem Markusevangelium vorgelegen und ist von ihm an zahlreichen Stellen seines Evangeliums exzerpiert). Die Logiensamlung ist in ihrer Grundlage vor dem Jahre 70 entstanden, sie enthält noch deutliche Spuren des Kampses um das Geseh und die freie Heidenmission.

Aber "Markus" und die "Cogien" sind nicht die Schöpfer der evangelischen Tradition, hinter ihnen liegt etwa ein Menschenalter mündlicher Überlieferung <sup>6</sup>); und sie — nicht eine schriftstellerische Per-

<sup>1)</sup> Daneben fäme als wertvoll nur noch eine Sonderquelle des Cukas in Betracht, die sich in erster Linie als eine Parabelsammlung darstellt.

<sup>2)</sup> Ob man alles gemeinsame Material von Mt. und Cf., also auch die Täuferrede (Taufe) und Versuchung und die Perikope vom Hauptmann von Kapernaum auf die "Cogia" zurückzuführen berechtigt ist, ist mir zweifelhaft.

<sup>3)</sup> Ich befinde mich hier im Gegensatz zu der bekannten Anschauung Wellbausens, nach welcher Mt. an Reden Jesu gebracht haben soll, was zu seiner Jeit in der Tradition umlief und die Cogien meistens nur angeschobenes und späteres Gut enthalten. An folgenden Stellen scheint Mt. mir Cogiengut herübergenommen (oft erzerpiert) zu haben. 322-20 (beachte hier die von Mt. auch sonst beliebte Schachtelungsmethode, vgl. 320 f. und 321 ff); 420-22 (vielleicht auch 42-8 – beachte die Einleitung kleyev abross ev τη διδαχη αbrov - 413-20; 20-22) 68-11; vielleicht die Grundlage von 71-23; 834-38 (beachte den sefundären Charafter von 838); 935, 41-50 (nicht 938-34 36 f. (?) 88-40); 1011-12 (beachte die überleitung mit dem spezifisch markanischen els την οικίαν); 1042-45 (beachte die kunstvolle Naht: 1041) 1238-40 (καί ev τη διδαχη αbrov kleyev). – Kap. 13 scheint mir nicht aus den Cogien zu stammen, sondern zunächst ein selbständig umslausendes apokalnptisches Slugblatt gewesen und erst von Mt. mit Cogienbestandteilen versetz zu sein 139-13 (1323-37). Die eschatologische Rede der Cogien liegt Cf. 1720 ff. vor.

<sup>4)</sup> Mt. 517 ff.; 76, 105 f., 1028.

<sup>5)</sup> So verdienstvoll die Bemühungen um eine weitere literarische Ber-

sönlichkeit — hat dem synoptischen Gefüge seinen Charakter aufgeprägt. Es ist vor allem noch ganz deutlich erkennbar, daß dessen Keimzellen die einzelne abgeschlossene Geschichte und das einzelne Logion (resp. die einzelne Parabel) ist, wie sie die mündliche Überlieferung weiterzugeben pflegt.

Das liegt in der Geschichtserzählung des Mk. noch ganz deutlich vor Augen. Auf weiten Strecken hat das Evangelium den Charakter eines Konglomerates, das aus lauter einzelnen Mosaikstücken besteht, auf das deutlichste gewahrt. Darüber hinaus zeigt uns das Evangelium noch ein zweites Stadium des Überlieserungsprozesses in aller wünschenswerten Deutlichkeit: nämlich der Zusammenballung der Einzelerzählungen zu Erzählungsgruppen 1), die unter sachlichem Gesichtspunkt zusammentreten 2). Eine Reihe derartiger Erzählungsgruppen – ich zähle mit

gliederung der Komposition des Markusevangeliums sind (ich nenne hier in erster Linie J. Weiß, D. älteste Evangelium 1903, und Wendling, Die Entsteh. d. Markusevangeliums 1908; dazu die Kritik von J. Weiß, Theol. Rundschau 1913 S. 183 st.), so wird man diese Untersuchung von der andern Seite durch die Nachsforschung über die Gesetze der mündlichen Überlieserung, die bei der Schaffung der evangelischen Tradition wirksam gewesen sind, zu ergänzen haben. Das muß namentlich zur Ergänzung der Forschungsmethode Wendlings gesagt werden. Gute Ansätze zur Stilgeschichte der evangelischen Überlieserung bei Wendland, Hellen. röm. Kultur², S. 258 st. J. Weiß, Art. Literaturgesch. des N. T. in "Rel. in Gesch. und Gegenwart."

<sup>1)</sup> Wenn Wendling diese Erzählungsgruppen des Evangeliums auf  $M^1$  und  $M^2$  literarisch verteilt, so will ich mit ihm darüber nicht streiten. Wichtiger ist mir, daß auch Wendling den Gruppencharakter der Erzählungen in  $M^2$  (wie in  $M^1$ ) hervorhebt, S. 217.

<sup>2)</sup> Beste Beispiele: 21-36 (Konflittsgeschichten, zu denen wohl auch 320f. 31-35, vielleicht 61-6 gehört; 218-17 ist innerhalb des Abschnittes wiederum aus zwei Einzelstuden komponiert); 101-27 (Che, Kinder, Reichtum). 1127 resp. 121-37 (Streitgespräche). Der Abschnitt 116-28 (paradigmatische Darstellung der Wirkungsweise Jesu unter der Siktion einer Darstellung des ersten Tages seines öffentlichen Auftretens) macht bereits einen stärker literarischen Eindrud. Dazu gefellen sich Sammlungen von anderem Typus: Wundererzählungen in breiterem Stil angelegt, bei denen das Interesse am Logion Jesu, das in den eben genannten Abschnitten vorwiegt, gang gurudtritt (Wendling hat sicher das richtige gesehen, wenn er die im folgenden genannten Stude auf eine andere setundäre Aberlieferung zurudführt; ob seine Derteilung der Stude auf M2 und E das richtige trifft, ist mir freilich noch fraglich): 485-548 und die beiden parallelen Erzählungsreihen 685 ff. 81 ff., die sich um die Dubletten der Perikope von der wunderbaren Speisung gruppieren. Der Vergleich der beiden Parallelen zeigt, daß in die erste 71-30 wiederum eingearbeitet ist. (71-23 ist eine sehr breit angelegte Peritope, als deren fester Kern sich einzelne Logien, aus der Logien-

Bestimmtheit acht (s. u.) — es können noch einige mehr sein — sind dann in unserm Markusevangelium zusammengetreten, durch Stoffe aus den Logien vermehrt und durch eine Reihe von sekundären Zutaten, die herauszustellen in diesem Zusammenhang zu weit führen würde, bezreichert<sup>1</sup>).

Dabei muß jedoch ein Dorbehalt gemacht werden. Die "Ceidenssgeschichte", die mit Mk. 11 (1046 – 52) einsetzt und die sich nach den vom Evangelisten eingearbeiteten Zwischenstücken mit 141 ff. fortsetzt, hat von vornherein – darauf ist noch kaum genügend geachtet – einen anderen Charakter besessen, als die übrigen Partien des Markusevangeliums. hier hat man sich nicht mit einigen wenigen zusammenhangslosen Erinnerungen und Einzelerzählungen begnügt. So weit wir in die überlieferung zurückschauen können, scheint hier ein zusammenhängender – vielleicht schon frühzeitig literarisch sixierter – Bericht vorgelegen zu haben <sup>2</sup>). Dieser hat nicht den Umfang gehabt, den er gegenwärtig im Markusevangelium einnimmt. Er ist sichtlich im Cauf der überlieferung mit späteren Zutaten versetzt <sup>3</sup>). Aber die Dermutung

überlieferung stammend, herausstellen, namentlich 79-12,15; 724-30 ist abgesehen von der Einleitung v. 24, in welcher die Tendenz des Markusevangesliums auf Erweiterung des Wirkungskreises Jesu klar heraustritt, wertvolle Einzelüberlieferung). Die beiden Perikopen von der wunderbaren Meerfahrt 435-41 645-51 sind Dubletten, deren Entstehung sich wiederum aus der Gruppensüberlieferung erklärt. (Ich kann hier nur kurz andeuten, inwiefern nich Wendslings Behandlung des Markusabschnittes 645-821 nicht überzeugt hat). — Dielleicht darf endlich die Vermutung ausgesprochen werden, daß die Perikopen 938-85. 38-40 1028-31. 35-40 (1041-45 ist hier künstlich angehängt und stammt aus den Logien, vgl. Ck. 2225-27) einst in einer Gruppe (Rangstreitsgespräche) zusammenstanden und von Mk. dekomponiert sind. — Am rätselhaftesten bleibt mir die Kompositionsgeschichte des Abschnittes 827-929.

1) Ob die literarische Entstehung des Markusevangeliums sich in mehreren Etappen vollzogen hat, kann hier nicht erörtert werden. — Die drei literarischen Schichten, die Wendling in seinem verdienstvollen Werke abscheiden wollte (M1 M2E) werden sich sicher nicht so bis ins einzelne halten lassen. Aber daß unser Markus allerdings bereits literarische Grundlagen voraussetzt, ersicheint auch mir gesichert.

<sup>2</sup>) Annähernde Parallelen zu solchen chronologisch geordneten Erzählungen 1<sub>18-38</sub> (darüber s. o.) und in der schwer zu zergliedernden Komposition 8<sub>27</sub> ff. (vgl. 9<sub>2</sub>); auch die Stücke 4<sub>35</sub> ff. 6<sub>30</sub> ff. 8<sub>1</sub> ff. Aber hier handelt es sich meist doch um kleinere Stücke.

3) Für spätes Gut halte ich 3. B.  $11_{12}-14.20-25$   $14_{12}-16$ , dann vor allem  $14_{40}$  f.  $_{47}$   $16_{1}-8$ . (s. u.). Wendlings Scheidungen in der Leidensgeschichte haben mich vielfach nicht ganz überzeugt.

drängt sich auf, daß die Leidensgeschichte als ein festgefügter Körper -fei es in mundlicher ober in schriftlicher überlieferung - bereits exis stierte, als im übrigen sich die evangelische Erzählung noch in dem embryonischen Zustand einer Sülle von umlaufenden Einzelerzählungen befand, die sich hier und da zu Gruppen zusammenzuballen begannen. Das murde auch am besten die Tatsache erklären, die sich wieder und wieder den Sorschern aufgedrängt, daß das Lukasevangelium gerade in der Ceidensgeschichte eine Reibe primarer überlieferungen gegenüber dem Markusevangelium bewahrt hat. Sür ihn floß hier noch neben Diese Quelle ist nicht von einheitlichem Markus eine ältere Quelle. Werte. Im Anfang der Erzählung treffen wir eine ganze Reihe echter Erinnerungen, die den Saden für eine fortlaufende Ergählung abgeben: der Einzug Jesu in Jerusalem (freilich wie es scheint bereits zu einer Messiasproklamation umgearbeitet), die Tempelreinigung, die Vollmachtsfrage 1), vielleicht ein Wort Jesu über den Untergang des Tempels (13, f.); die Verhandlungen über den Verrat , die letzte feierliche Mahlzeit Jesu mit den Jüngern, die Szene von Getsemane (im Markusbericht wohl bedeutend erweitert), der Verrat des Judas, die Gefangennahme Jesu, der Schwertschlag, die Flucht der Jünger, die Verleugnung des Petrus. Dann aber lassen die guten Erinnerungen völlig aus. Es ist eben älteste und unumstögliche überlieferung, daß die Junger nach Jesu Gefangenschaft sofort nach Galiläa geflohen sind 3). So stand hier außerordentlich wenig echte und getreue Überlieferung zur Derfügung'). So hat denn hier die Dichtung eingegriffen und die Lücke

<sup>1)</sup> Gehörte die Vollmachtsfrage zu dem zusammenhängenden Bericht, so begreift sich um so leichter, daß Markus hier die Erzählungsgruppe der Streitzgespräche anreihte. Ebenso wie er an das eine Cogion 131 f. die ganze von ihm komponierte (s. o.) eschatologische Rede angehängt hat.

<sup>2) 141-2 (</sup>bas uň & rý doprý enthielt eine höchst wertvolle überlieserung, zu der die Zeitbestimmung 141 kaum paßt), 1410-11. Die Salbung von Bethania ist vielleicht (vgl. die andersförmige Lukasüberlieserung, auch Jo. 121ff.) hier erst später eingeschaltet.

<sup>3)</sup> Mf. 1450, damit zu vergleichen (wenn auch bereits sekundär): Mk. 1427 f. 167; ferner Joh. 188 (1632); endlich der ausdrückliche (wenn auch ebenfalls schon bearbeitete) Bericht des Petrusevangesiums.

<sup>4)</sup> Ich rechne dazu vor allem den Bericht über die (zum falschen Zeugnis entstellte) Anklage auf Tempellästerung (Genaueres unten) und die Kreuztragung durch Simon von Khrene, vielleicht auch das Zeugnis des römischen Hauptsmanns über das Ende Jesu (1550), endlich die Grablegung Jesu durch Joseph von Arimathia (s. u.). Auch die Tatsache des Verhörs vor dem Hohen Rat und vor Pilatus wird auf guter überlieferung beruhen. In der

unter freier schöpferischer Gestaltung der Erzählung ausgefüllt. Namentlich ist die ergreifende Kreuzigungsszene eine wesentlich bichterische Konzeption, zu der die alttestamentliche Weissagung den haupteinschlag (s. u.) geliefert hat, ebenso wie im Verhör Jesu das aus der Jesaiaweissagung stammende Schweigemotiv eine so bedeutsame Rolle im Prozeß Jesu spielt. Vor allem aber — das wird im einzelnen weiter unten nachzuweisen sein - ist gerade hier die Berichterstattung unter die messianische Tendeng gestellt. Das kann nicht wundernehmen. In die Einzelerzählungen und die aus ihnen entstehende Gruppenüberlieferung drang sie naturgemäß viel weniger ein. Den Ausgang des Lebens Jesu aber mußte eine messiasgläubige Gemeinde von Anfang an unter den Gesichtspunkt stellen, daß dieser gekreuzigte Jesus dennoch der Messias, der König der Juden sei. Diese Gewisheit klingt durch die ganze Darstellung der Tragödie mit triumphierendem Klang und gibt ihr den Charafter der großen inneren Rube und der gesammelten Kraft. Es ist ein Glaubenszeugnis allerersten Ranges, das in dieser Darstellung die Urgemeinde ablegt, und als solches hat es mit einer Gewalt sonder gleichen weitergewirkt.

Dadurch daß Markus oder sein Vorgänger jene Erzählungsgruppen aus der galiläischen Zeit Jesu mit dem jerusalemischen Leidensbericht verband 1), entstand die evangelische Erzählung in ihrem nunmehr endsgültig festgestellten Aufriß.

Die zweite große Quelle evangelischer Erzählung sind jene Sammlungen von Herrenworten, welche die gemeinsame Quelle von Mt. und Ct. am besten widerspiegeln. Die Entstehung dieser einzelnen Wortgruppen liegt klar vor Augen. Sie sind sämtlich aus den Bedürfnissen der Urgemeinde hervorgegangen, und es gibt keine bessere Quelle für deren inneres Wesen und Charakter, für die Fragen und Probleme, die sie bewegte, als diese Redestücke. Die sogenannte Bergpredigt darf man mit Recht den KatechissBarrabasszene ist vielleicht ein aus der Regierungszeit des Pilatus bekannter Vorgang erst künstlich mit dem Prozeß Jesu verwoben. Alles übrige — abgessehen von den nachten Tatsachen der Verurteilung und der Kreuzigung (durch die Organe der römischen Obrigkeit) — kommt als historisches Material kaum in Betracht.

<sup>1)</sup> Schon daher wird es verständlich, daß in unsren Evangelien irgend ein pragmatischer Zusammenhang zwischen der Wirksamkeit Jesu in Galiläa und seinem Hinauszug nach Jerusalem sich nicht erhalten hat. Mk. 980 101.32 (übershaupt die wiederholten Leidensweissagungen) sind schwache künstliche Nähte, durch welche die auseinanderklaffenden Überlieferungen verbunden wurden.

<sup>2)</sup> Dgl. die beste Zusammenstellung der Logienüberlieferung bei Harnack, Sprüche und Reden Jesu 1907.

mus der Urgemeinde nennen, das neue Grundgesetz für ihr ethisches Derhalten. Die Sammlung der Worte Jesu über den Täufer deutet darauf hin, daß die rivalisierende Caufergemeinde und damit auch die Person des Täufers ein vitales Interesse für die Urgemeinde besagen. In der "Jüngeraussendungsrede" sammelte man die Vorschriften, welche der Mission und den Missionaren galten. Betrachtungen über den Unglauben der Zeitgenossen, über das Versagen der Weisen und Verständigen schlossen sich daran an (Ct. 1013 - 16. 21). Wie auch in den Jüngerkreisen der Rabbinen Wert darauf gelegt wurde, bestimmte Gebetsworte von dem Meister zu bekommen, wie die Mischna mit dem Traktat Berachoth begann, wie die Täufersette ihr vom Meister überkommenes Gebet hatte, so sammelte man Aussprüche Jesu über das Gebet (Et. 111 ff.). Die Sammlung der großen Pharisäerrede Jesu (vgl. auch die Beelzebubsrede) spiegelt den Kampf der Gemeinde mit der herrschenden grömmigkeit In Verfolgungszeiten, die über die Gemeinde hereinbrachen, schöpfte man trotigen Mut aus den Ermahnungen Jesu zum furchtlosen Bekenntnis (Cf. 121 - 12 u. Par.) und getrosten Sinn aus seinen Worten gegen alles eigenwillige Sorgen (Lf. 1222 - 34 u. Par.). In allerlei eschatologischen Worten und Gleichnissen ermahnte man sich zur Wachsamkeit und Treue auf das Ende (Et. 1285 – 48, 54 – 59, 1318 – 21, 24 – 80, 1416 – 24 u. Par.). Auch eine Sammlung von Vorschriften für das neue Gemeindeleben stellte man aus Worten Jesu zusammen, obwohl da im ganzen wenig zu finden war ( $\Sigma f$ . 158 - 10, 171 - 4 (5 - 6?). Im barmberzigen Retten der Verlorenen, in der Rücksichtnahme auf die Kleinen, in täglichem, überreichlichem Verzeihen soll die neue Gemeinde die Regeln ihres gemeinschaftlichen Lebens finden. Man sammelte endlich Aussprüche Jesu über das Ende und die ernste Derantwortung im Gericht, St. 1720 - 87. Dielleicht stand am Schluß der ganzen Sammlung jenes Testament Jesu, das das neue Grundgesetz der dienenden Liebe und die sichere Bürgschaft für die herrliche Stellung der Jünger im kommenden Reich enthielt, Ck. 2224 - 30. Natürlich wurde innerhalb dieser Aberlieferung vieles von den Jüngern aus eigenem hinzugetan¹), namentlich da, wo es sich um neue Verhältnisse der Jüngergemeinde handelte, die Jesus noch nicht übersehen konnte (Kampf mit der Täufersette, Mission, Verfolgung); viele Worte Jesu wurden verbogen und in fremden Zusammenhang eingerückt. Doch bleibt jene Sammlung von herrenworten ein einzigartiges Dokument, eine Quelle ersten Ranges

<sup>1)</sup> Jur Stilgeschichte der Wortüberlieferung s. namentlich die vortrefflichen Bemerkungen von J. Weiß in dem genannten Artikel (in Relig. in Gesch. und Gegenwart).

sowohl für Jesus wie für die geschichtliche Entwickelung der Ursgemeinde.

So etwa wird die erste Gemeinde das Werk geschaffen haben, das von so ungeheurer Tragweite für die gesamte Entwickelung der christlichen Religion geworden ist: das Jesusbild wie es in den ersten drei Evangelien vorliegt. Wir erheben nunmehr die schon oben formulierte Frage, in welcher für die Glaubensvorstellungen wichtigen Richtung und wie weit das ursprüngliche Jesusbild in dieser eigentümlichen Überlieserung übersmalt ist.

\* \*

I. Und da haben wir in dem vorhergehenden Kapitel eines bereits festgestellt: Wenn irgendwo, so ist die Übermalung auf dem Gebiet der messianischen Selbstaussagen eingetreten. Ja, wir konnten uns dem Eindruck nicht entziehen: So weit das messianische Gemeindedogma in Betracht kommt, ist diese Übermalung so stark gewesen, daß sich wohl mit großer Sicherheit nach den Evangelien sagen läßt, was die Gemeinde über Jesus gedacht, während es zum mindesten unsicher bleiben muß, was davon auf Jesus selbst zurückzuführen sei.

In diesem Zusammenhang läßt sich diese Beobachtung aber noch start erweitern. Es soll nunmehr nachgewiesen werden, daß die Urgemeinde nicht nur die ausdrücklichen messianischen Selbstzeugnisse Jesu von sich aus, wenigstens zum großen Teil, in die Überlieserung eingebracht, sondern daß sie auch im allgemeinen im Sinne einer starken Betonung und hervorhebung der Person Jesu und ihrer Bedeutung die evangelische Überlieserung weithin umgestaltet hat. Der Nachweis mag zunächst an einer Reihe von Stellen des Markusevangeliums geführt werden.

1. Schon oben ist auf den Anstoß hingewiesen, den das Wort 210 "Des Menschen Sohn hat Macht auf Erden die Sünden zu vergeben" wohl der Mehrzahl der Kritiker bereitet. Durch Annahme eines Übersetzungsfehlers oder durch sonstige einsache Beseitigung des Titels "Menschenschn" wird aber die Überlieserung nicht geheilt. Die dogmatische Bearbeitung dieser Perikope ist viel einschneidender gewesen. Es fällt vor allem gleich im Ansang auf, daß die Schriftgelehrten an der einsachen Ankündigung der Sündenvergebung, die Jesus hier als Seelsorger ausspricht, Anstoßnehmen und darin eine Lästerung, d. h. eine Beeinträchtigung der Rechte Gottes sehen. Das sieht von vornherein nach einer dogmatischen Resserion aus, die aber dann in dem ausdrücklichen Ausspruch Jesu, als Menschnslohn an Gottes Stelle Sünden zu vergeben, ihr Gegenstück hat. Man

sieht auch nicht ein, wie eigentlich das verhältnismäßig geringe Wunder, das Jesus hier tut, diese seine gottgleichen Ansprücke begründen soll. Wunder — und größere als hier Jesus — haben nach der Auffassung der damaligen Zeiten viele Gottesmänner getan. Aber keiner hat sich auf Grund dessen so an Stelle Gottes gesetzt, wie der Menschensohn Jesus. Endlich fällt es auf, daß offenbar nach dem Zusammenhang 20 — 11, der einen Schluß a majore ad minus enthält, das Wunder der Heilung des Kranken als etwas Größeres erscheint, als das Sündenvergeben an Gottes Statt. — Wir versuchen, die beiden Sätze, an denen das Bedenksliche der Erzählung hängt: βλασφημεί τίς δύναται άφιέναι άμαρτίας είμη είς δ deós (7b) und ίνα δὲ είδητε ότι έξουσίαν έχει δ viòs τοῦ ἀνδρώπου άφιέναι άμαρτίας έπὶ τῆς γῆς (10) — zu beseitigen. Dann stellt sich ein glatter und guter Zusammenhang heraus.

... Jesus... spricht zu dem Gelähmten: "Kind, dir sind deine Sünden vergeben." Es saßen dort aber einige von den Schriftgelehrten und dachten in ihrem Herzen: Was redet der da?! ') Und Jesus erkannte allsogleich im im Geist, daß sie sich solche Gedanken machen und spricht zu ihnen: "Was macht ihr euch derartige Gedanken? Was ist leichter, zu dem Gelähmten zu sprechen, dir sind deine Sünden vergeben, oder zu sagen, stehe auf und nimm dein Bett und wandle"?") Da spricht er zu dem Gelähmten: "Ich sage dir, stehe auf, nimm dein Bett und gehe in dein Haus."

Schon lange hat man erkannt, daß Mk. 210 der hinweis auf den Cod des Bräutigams und gar das Fasten in jenen Tagen ein deutliches späteres vaticinium ex eventu sei. Ferner hat Wellshausen nachgewiesen (Markuskommentar zur Stelle), daß mit 220 auch noch die zu diesem Verse in unmittelbarer Beziehung stehenden Worte 210 und überhaupt die Erwähnung des Bräutigams zu streichen seien. Die echte Antwort Jesu auf die Fastenfrage lautete ursprünglich: "Können hochzeitsgäste fasten?" Jesus betrachtet sich und seine Jünger"

<sup>1)</sup> Die Gegner hielten die Worte Jesu für leeres Geschwätz. Er solle lieber helfen und heilen.

<sup>2)</sup> Man beachte, wie sich nun die Antiklimax im bisherigen Text in eine wirkliche Klimax verwandelt. Sündenvergebung ist in Jesu Sinn das Schwerere, Heilen das Leichtere.

<sup>3)</sup> Nach dem uns vorliegenden Text lautet die Frage: "Weshalb fasten deine Jünger nicht?" Es ist sehr merkwürdig, daß das Nichtfasten der Jünger Jesu beanstandet wird, von dessen eignem Nichtsasten, das doch vorausgesetzt werden muß, aber gar nicht die Rede ist. — Ursprünglich wird eben die Frage nach dem Nichtsasten Jesu und seiner Jünger erhoben sein. Mit der veränderten Antwort wurde eine Veränderung der Fragestellung notwendig.

als die Gäste beim hochzeitsfest der neuen hereinbrechenden Zeit, — ein grandioses und packendes Bild. Den Gegensatzwischen dem Bräutigam und seinen Freunden und den Gedanken des sterbenden Bräutigams hat erst die Gemeinde eingebracht.

In der ursprünglichen Beantwortung der ersten Sabbatfrage 228 ff. geht Jesus von dem allgemeinen Grundsatz aus, daß Not kein Gebot kennt und gebraucht zur Illustration das Beispiel Davids, der in der Not die Schaubrote aft. Erst die lose angehängte Sortsetzung 227 f. (die ja vielleicht erst auf einer falschen übersetzung beruht) hat den Gedanken der Machtvollkommenheit des Menschensohnes über den Sabbat hereingebracht. So gewinnt nun auch die vorhergehende Ausführung den Anschein, als wolle sich hier Jesus in seiner messianischen Würde dem König David zur Seite stellen. - Der Ausspruch Jesu 327 über die Sessellung des Starken hat ebenfalls von jeher der Auslegung Schwierigkeiten bereitet. Man hat sich vergeblich gefragt, auf welche Erfahrung Jesu sich dies Bewuftsein, den Teufel gebunden zu haben, beziehen könne. Denn auch die siegreiche Bestehung der Versuchung fann, wenn überhaupt hier irgend eine historische Überlieferung vorliegt, nicht als eine Bindung des Teufels betrachtet werden. Ein Blick in die parallele überlieferung der Logia macht den ursprünglichen Sinn des Wortes flar. hier ist unmittelbar vorher von dem Anbruch der Herrschaft Gottes die Rede (Mt. 1228 = St. 1120)! Gott ist es also. der nach diesem Zusammenhang den Starken bindet. Aus seinem Dämonenaustreiben schließt Jesus, daß Gott bereits den Teufel in entscheidender Weise besiegt hat und nun die Beute verteilt, indem er Jesus Dämonen austreiben läft. Der Zusammenhang ist hier durch die Kürzung des Textes bei Markus zerstört, und zugleich rückt Jesus in die Position ein, die ursprünglich Gott eingenommen hatte.

In dem Logion: "Wer sein Leben gewinnen will, wird es ververlieren, aber wer sein Leben um meinet- und des Evangesiums willen versiert, wird es gewinnen"  $8_{85}$  — wird man den die Person Jesu hervorhebenden Jusah "um meinet- und des Evangesiums') willen", schon wegen des ganz deutlichen Rhythmus des Wortes, der zwei gleiche Stichen erfordert, ausschalten müssen. Dieselbe Einschaltung finden wir auch in den Parallelen Mt.  $16_{25}$  Lf.  $9_{24}$  selbst Mt.  $10_{89}$ . In den Synoptikern ist nur Lk.  $17_{28}$  frei von ihr geblieben. Am

<sup>1)</sup> εὖαγγέλιον findet sich überhaupt nur in sekundären Partien der Übers lieferung und ist ein Wort, das der Gemeinde, nicht Jesus angehört, Mk. 115 1029 1310 (!) 149 1615 (vgl. Wellhausen Kommentar, 3u Mk. 115).

besten hat aber das Johannesevangelium (während Lukas gräzisiert) den Wortlaut — allerdings mit einem neuen, leicht auszuscheidenden Jusak — erhalten: δ φιλών την ψυχην αὐτοῦ ἀπολλύει αὐτήν, καὶ δ μισών την ψυχην αὐτοῦ [έν τῷ κόσμῳ τούτῳ εἰς ζωην αἰώνιον] φυλάξει αὐτήν (1225).

hierher gehören ferner die Wendungen bei Mf., in denen bereits das ὄνομα Jesu betont wird. Der formel ev δνόματι ότι Χριστοῦ έστε Mt. 941 sieht man auf den ersten Blick die spätere Gemeindesprache an (f. o. S. 3 das über den Titel Xp10765 Gefagte). Wenigstens relativ ursprünglicher ist hier Mt. 1042 (eis ὄνομα μαθητοῦ) 1). - Das Cogion pon der Aufnahme des Kindes en τω ονόματί μου 1087 steht wiederum in einer merkwürdigen Parallele zu dem Wort Mt. 1040 (val. Ef. 1016) von der Aufnahme der Jünger Jesu und ist überdies Dublette zu Mk. 1018 - 16. In den Parallelen ist von dem övopa Jesu nicht die Rede. Endlich ist die kleine Perikope von dem Exorgisten, der im Namen Jesu die Dämonen austreibt 988 - 89 sicherlich sekundär. Von Dämonenaustreiben im Namen Jesu kann zu dessen Lebzeiten nicht die Rede sein, Jesus hat seiner Umgebung nicht als überweltliches wunderbares Wesen gegolten. Die Peritope spiegelt spätere Fragen und Schwierig= keiten, welche die Gemeinde der Jünger Jesu bewegten, in interessanter Art wieder.

Während Cutas  $17_2$ , der hier nach den Cogien die richtige Überlieferung wahrt, nur von den Kleinen spricht, die man nicht ärgern soll, bringt Mt.  $9_{42}$  die Kleinen durch den Zusatz, die da glauben, in Beziehung zu Jesus, während Mt.  $18_6$  <sup>2</sup>) noch deutlicher weiterbildet: die Kleinen, die an mich glauben <sup>8</sup>).

In der Parabel von den schlechten Weinberggärtnern  $(12_1-1_2)$  scheint der scharfe Gegensatz zwischen den Knechten und dem Sohn, der ja eine ganz klare hindeutung auf die besondere Würdestellung Jesu enthält, erst später eingebracht zu seine. In der Form, in welcher das Gleichnis uns gegenwärtig vorliegt, hat es nicht den durchsichtigen Charakter der übrigen Gleichnisse Jesu. Als einen im alltäglichen Leben wahrscheinlichen Vorgang begreift man es nicht, daß der herr des Weinbergs den offenkundig revolutionierenden Pächtern, die seine Knechte gemordet haben, seinen Sohn ohne Schukmaßregeln ausliesert, bis man sich

<sup>1)</sup> Man beachte auch in diesen Versen die eudämonologische Cohntheorie, die m. E. ebenfalls erst der späteren Gemeindesprache angehört.

<sup>2)</sup> Mt. 1810 spricht wieder richtig nur von den "Kleinen".

<sup>3)</sup> Dasselbe Verhältnis zwischen Mf. 1582 und Mt. 2742.

tlar gemacht, daß hier in einer Allegorie die ganze Heilsgeschichte dargestellt werden soll. Jesu Gleichnisse aber zeichnen sich sonst eben gerade durch ihre unmittelbare Aberzeugungskraft aus. Und nirgends sonst hat Jesus außerdem in seinen Gleichnissen seine Person derart in den Vordergrund gedrängt. — Besonders sichtbar wird die Bearbeitung in dem Zitat aus Ps. 118 von dem beim Bau verworfenen Ecstein. Denn einmal sett die messiagungsbeweis der Gemeinde voraus. Zum andern sieht man, wie hier das Interesse am Messiagedanken ganz einseitig heraustritt und die ursprüngliche Pointe der Parabel, die Verwerfung der Weinberggärtner, verdrängt hat.

Es ist bereits angedeutet, daß die Perikope der Davidssohnfrage 1235 - 37 im Munde Jesu kaum begreiflich ist und erst, wenn wir sie als einen Niederschlag der Gemeindedogmatik begreifen, ihr volles Licht erhält. Denn was für eine Bedeutung sollte sie im Munde Jesu gehabt haben? Soll man wirklich annehmen, daß Jesus mit der geheimnisvollen hindeutung auf Ps. 110 die Schriftgelehrten, wenn auch nur andeutungsweise in die Geheimnisse seines messianischen Selbst= bewußtseins habe hineinführen wollen, nachdem er, wenigstens nach der Darstellung der Synoptiker, ihnen noch in Jerusalem jede Antwort auf seine exousia verweigert hat (1127 - 83)? Oder will man gar glauben, daß Jesus, gang abgeseben von der Beziehung auf seine Person, den Schriftgelehrten eine Probe seines eregetischen Scharfsinnes habe porlegen wollen? Auch wenn man zugeben wollte, daß Jesus sich bereits als den kúpios des Psalms 110 erfast haben könnte und diese Aberzeugung in der Frage an die Schriftgelehrten mitschwingen läßt, so bliebe die Art und Weise, wie er dies verborgene, stolze Bewußtsein hier verwendet, um der Schriftgelehrsamkeit seiner Gegner ein unlösbares Rätsel zu stellen, ein zweckloses, unbegreifbares Spiel. - Alles aber wird flar, wenn wir annehmen, daß hier nicht ipsissima verba Jesu, sondern die Theologie der Urgemeinde vorliegt. So haben die Jünger Jesu später mit den Schriftgelehrten um die Autorität ihres Meisters gestitten. Der Psalm 110 ist eines der wesentlichen gundamente gewesen, auf die sich die Gemeindetheologie gründete. Auch liegt in dieser Perikope wiederum der technisch ausgebildete Weissagungsbeweis por, wie denn die gange fünstliche Deutung des Psalms überhaupt erst denkbar ist auf dem Boden einer dogmatisch gefesteten überzeugung von der transgendenten Messianität Jesu. Endlich bestätigt die Komposition des Markusevangeliums unser Urteil. An eine Sammlung von echten

Streitgesprächen Jesu erscheint diese Perikope, in welcher der Spieß umgedreht wird, lose angehängt.

Das von hochgespanntem Selbstbewußtsein getragene Wort Mf. 1381: "Himmel und Erde sollen vergehen, meine Worte sollen nicht vergehen", steht am Schluß der von Mf. verarbeiteten (jüdischen?) Apokalypse. Es war vielleicht ursprünglich das Schlußwort der Weissagung eines uns unbekannten apokalyptischen Ekstatikers. Die Gemeinde trug natürlich kein Bedenken, dieses starke Wort auf den erhöhten Herrn zu übertragen. Sie hat dann freilich später — wohl schon unter dem Eindruck der sich verzögernden Parusie — die Klausel 1382 hinzugefügt, daß von Tag und Stunde niemand außer dem Vater etwas wisse, auch nicht die Engel und "der" Sohn") (die Nebeneinanderstellung ist charakteristisch).

Besonders aber wird die messianische Tendeng der Gemeinde= überlieferung in der eigentlichen Leidensgeschichte sichtbar. - Der Einzug Jesu in Jerusalem gibt sich in der vorliegenden Erzählung als eine feierliche Messiasproklamation. Scharssinnig hat hier Wellhausen vermutet, daß in dieser Szene ein zufällig bei dem Einzug des Propheten ausgebrochener Volkstumult in eine von Jesus beabsichtigte messianische Selbstdarstellung umgemodelt ist. Den hauptbeweis dafür finde ich in der Perikope der Vollmachtsfrage, die mit dem Einzug und der Tempelreinigung von Anfang an in dronologischem Zusammenhang gestanden haben wird. Wenn der messianische Einzug Jesu in Jerusalem sich wirklich so zugetragen hat, wie Mt. es überliefert, so hat die Frage der Schriftgelehrten und Altesten nach seiner exovoia keinen Sinn mehr und erst recht nicht Jesu ausweichende Antwort. Der Eindruck der beabsichtigten Proklamation hängt überdies wesentlich an dem einen Jug des Berichtes, daß Jesus durch seine Jünger das Eselsfüllen holen Dieser Jug aber gibt sich schon durch die Betonung des wunderbaren Wissens Jesu als legendarisch; auch drängt sich die Beobachtung auf, daß mit denselben Mitteln und Motiven noch an einer zweiten Stelle des Markusberichts die ursprüngliche überlieferung umgearbeitet d. h. aus der letzten Mahlzeit Jesu ein Passahmahl gestaltet ist (1412 - 16). überdies wird im ganzen Markusevangelium Jesus nur an dieser Stelle mit δ κύριος bezeichnet (j. u.). Darauf, daß noch der vierte Evangelist ausdrücklich versichert, daß man die Beziehung der messianischen Weissagung Sach. 9, auf den Einzug in Jerusalem erst später nach der Verherrlichung Jesu entdeckt habe, mag nur im Vorbeigehen hingewiesen

<sup>1)</sup> über den Titel des Sohnes s. u.

werden. Denn das Johannesevangelium ist in seiner Darstellung von einer gewissen Tendenz gegen die Betonung, daß Jesus der (jüdische) Messias sei, nicht freizusprechen. Immerhin bleibt seine Bemerkung bedeutsam. — So ist aller Wahrscheinlichkeit nach eine verhältnismäßig harmlose und unbedeutende Szene in der Überlieferung der Gemeinde bedeutsam umgestaltet. Seierlich zieht der messianische König, der von seinem Volk verworfen werden soll, in Jerusalem ein.

Und weiter wird sich mit großer Wahrscheinlichkeit nachweisen lassen, daß dieselbe Tendeng auch bei der Ausgestaltung des Prozesses vor dem hohen Rat wirksam war. Bereits W. Brandt 1) hat darauf hingewiesen, daß die grandiose, effektvolle Szene, in welcher der hohe= priester Jesus auf Grund seines messianischen Bekenntnisses unter Berreigung der Kleider feierlich zum Tode verurteilt, nicht mit dem Mischna Sanhedrin VII 5 vorliegenden Rechtsbegriff der Gotteslästerung übereinstimme, und hat daraus scharssinnig seine Konsequenzen gezogen. Gotteslästerung, auf der die Todesstrafe steht, ist die ausdrückliche Cästerung des heiligen Gottesnamens 2). Inwiefern soll die Behauptung Jesu, er sei der Messias, eine Gotteslästerung sein? Man wird doch im Ernst die Gotteslästerung nicht daraus konstruieren wollen, daß Jesus als Verlassener und Gefangener durch sein Messiasbekenntnis Gott kompromittiert habe! Zu dieser ersten Beobachtung kommt eine zweite hinzu, auf die aufmerksam gemacht zu haben, wiederum das Verdienst Wellhausens ist. Das Verhör Jesu beginnt mit einer Episode, die einen sehr konkreten und zuverlässigen Eindruck macht, dann aber weiter gar keine Konsequenzen hat und völlig im Sande verläuft, dem Auftreten zweier Zeugen mit der Anschuldigung der Tempellästerung. Dieses Zeugnis wird freilich von Mt. als falsches Zeugnis behandelt und kurzer hand abgetan. Es muß aber doch eine gang besondere und entscheidende Rolle im Prozeß Jesu gespielt haben. Denn in der Kreuzigungsszene (Mk. 1529) ist darauf von neuem zurückverwiesen, und der vierte Evangelist bringt das betreffende Logion als ein wirklich von Jesus gelegentlich der Tempelreinigung gesprochenes Wort 210.

<sup>1)</sup> Die evang. Geschichte u. d. Ursprung d. Christentums 1893.

<sup>2)</sup> Hölschers Auskunft (ausgewählte Mischnatraktate, hrsg. v. Siebig 6. Sanhedrin und Makkot S. 35), daß man kein Recht habe, die Rechtsanschauungen der Mischna auf das Zeitalter Jesu zu übertragen, kann hier nicht befriedigen. Denn ließen wir auch die jüdische überlieserung und die Frage ihres Alters einmal bei Seite, so spricht schon die innere Logik gegen diese Behandlung des messianischen Zeugnisses Jesu als Gotteslästerung im juristischen Sinne.

Aber wie Markus das Wort als falsches Zeugnis behandelt, so legt ihm der lettere eine allegorische Deutung auf den Tod Jesu unter. Der Ausspruch muß von Anfang an der christlichen Überlieferung unsbequem gewesen sein. Auch Matthäus¹) hat in dem Prozeß Jesu dessen Wortlaut umgebogen und Lukas ihn ganz fortgelassen. Endlich bringt eine alte Überlieferung (D. vet. lat.) zu dem Weissagungswort Jesu über die Zerstörung des Tempels od μη άφεθη λίδος . . . δς οδ μη καταλυθη Mt. 132 den Jusak και διά τριῶν ήμερῶν ἄλλος ἀναστήσεται ἄνευ χειρῶν. Auch nach dieser spnoptischen Überlieferung, die sehr echt aussieht²), wird also Jesus das Logion tatsächlich in den Mund gelegt.

Ist aber das Wort Jesu echt, so muß es auch eine entscheidendere Rolle im Prozeß Jesu gespielt haben, als Markus dies zugestehen will, genau so wie das Wort gegen den Tempel im Stephanusprozeß die Katastrophe herbeiführt. Und so bekommt man von der Berichterstattung über den Prozeß Jesu den Eindruck, als wenn hier ein altes und un= bequemes Motiv halb aufgegeben und in den Winkel gestellt und dafür ein neues, beherrschendes eingeführt ist. Dieses neue Motiv aber entstammt sichtlich der messianischen Tendeng, die in der Leidens= geschichte Jesu so wirksam war. Durch seine Einfügung wird aus der Verurteilung Jesu von neuem eine feierliche Proklamation seiner messianischen Herrlichkeit. - Damit löst sich nun auch die von Brandt hervorgehobene Inkongrueng der Verurteilung Jesu mit judischer Rechtsanschauung. Die Darstellung bei Mf. 1461 b bewegt sich nicht auf geschichtlichem Boden, sondern ist eine Schöpfung driftlicher Dogmatik. Nur so verstehen wir auch den hier erhobenen Vorwurf der Gottes= lästerung. Er ist gedacht vom Standpunkt des driftlichen Glaubens, für den das Bekenntnis der Gottessohnschaft schon eine metaphysische Bedeutung hatte und die Behauptung der Gottessohnschaft und der Gottheit nabe an einander rudten. Ein Mensch, der sich zu Gott (oder Gottes Sohn) macht (vgl. Joh. 10ss ff.), ohne es doch wirklich zu sein, würde in der Tat Gott lästern. Nicht judische Rechtsauffassung sondern dristliches Dogma meldet sich hier zu Wort 3): Ist Jesus nicht

<sup>1) 2661</sup> δύναμαι καταλῦσαι.

<sup>2)</sup> Auch der Wortlaut scheint hier am besten bewahrt zu sein. Es sieht ganz so aus, als wenn in dem Bericht des Markus derselbe absichtlich verschärft ist: εγώ καταλύσω τον ναόν τοῦτον τον χειροποίητον καὶ διὰ τριῶν ήμερῶν ἄλλον ἀχειροποίητον οἰκοδομήσω, damit das Wort als falsches Zeugnis abgetan werden konnte. — Joh. 210 ist der Text des Cogions gemäß der allegorischen Deutung wiederum geändert, daher der Imperativ: λύσατε τὸν ναὸν τοῦτον.

<sup>3)</sup> Daher vermag ich auch Wellhausen darin nicht zu folgen, daß er aus dem

wirklich der Gottessohn, so hat er in der Tat im Verhör eine Blasphemie ausgesprochen und der seierliche Urteilsspruch des Hohenpriesters wäre berechtigt.

Damit wird nun auch eine oben ausgesprochene Vermutung bestätigt. Ist die ganze Szene der endgültigen Verurteilung Jesu vom Standpunkt des christlichen Dogmas aus entworsen, so reiht sich nun auch die Antwort Jesu mit dem Hinweis auf die Herrlichkeit des Menschenschnes glatt unter die vielen anderen Stellen ein, in denen nicht Jesus, sondern die Gemeinde spricht und ihren Glauben an den Menschenschn verkündet. — Und in der Formel, die das Markusevangeslium überliesert, hören wir deutlich bereits das christliche Bekenntnis heraus: "Sikend zur Rechten Gottes, von dannen er wiederkehren wird, zu richten die Cebendigen und die Toten."

Diese messianische Tendenz scheint sich im Verhör vor Pilatus fortzusetzen, obwohl der Sachverhalt hier nicht gang so klar liegt. Well= hausen hat darauf hingewiesen, daß in der Pilatusfrage, ob Jesus der König der Juden sei, nebst der darauf gegebenen Antwort Jesu (152) ein Hnsteron : Proteron vorliege, da erst 158 von der Anklage der Hohenpriester die Rede sei. Das Verhör könne erst auf die Anklage folgen. Wellhausen 1) betont daher, daß er nicht daran zweifle, daß "Jesus als Messias hingerichtet wurde, und daß die Hohenpriester ihn vor Pilatus als Prätendenten hinstellten, denn die Anklage, die ihnen selber den lonalen Grund zur Verurteilung abgab, konnte dem Römer nicht genügen." Im Anschluß an Wellhausen hat dann Norden2) den allgemeinen Bericht über die Anklage und das Schweigen Jesu, also den D. 3 f., als eine Herübernahme aus dem Verhör vor dem Synedrion au erweisen versucht, und den D. 2 mit der Messiasfrage für das Dilatusperhör als primär in Auspruch genommen. – Ich glaube doch daran festhalten zu muffen, daß D. 2 die messianische Bearbeitung des Prozesses Jesu darstellt. Es sieht so aus, als könnte der Erzähler gar

Bericht des Mf. nur 1461 b—62 ausscheidet und das verurteisende Wort des Hohenpriesters v. 63 als die Antwort auf das zustimmende Schweigen gegenzüber dem Vorwurf der Tempellästerung nimmt. Auch das Wort Jesu gegen den Tempel ist keine Gotteslästerung im streng juristischen Sinne des Wortes. Die Überarbeitung hat noch tieser in den Text eingegriffen, als Wellhausen es annimmt. Das hat auch Norden, Agnostos Theos S. 1952, der ebenfalls im großen und ganzen Wellhausens Vermutung akzeptiert, auf Grund anderer Erwägungen richtig gesehen.

<sup>1)</sup> Evangelium Marci S. 136.

<sup>2)</sup> Agnostos Theos 195 ff. Anm. 2.

Anderseits scheint es wieder klar zu sein, daß die Kreuzesinschrift "der König der Juden" Mt. 1526 nicht geschichtlich ist, sondern der Tendenz der Betonung der Messianität Jesu ihren Ursprung verdankt. So wie sie dasteht, bedeutet sie eine einfache Derhöhnung des judischen Volkes und seiner Oberen. Und daß ein kluger römischer Beamter, der wußte, auf welchem vulkanischen Boden er in Jerusalem stand, seine Willfährigkeit gegenüber dem jüdischen Justizmord durch einen solchen Spott wieder wettgemacht haben sollte, unterliegt den schwersten Bedenken. Der hinweis, daß es tatsächlich Sitte gewesen sei, die Schuld des hingerichteten auf einer am Kreuz angebrachten Tafel zu vermerken, kann die Geschichtlichkeit dieses Zuges nicht decken. Denn der Grund. weshalb Jesus verurteilt sei, hätte lauten müssen; weil er das Königtum über die Juden beansprucht hat 1). Was wir hier haben ist eine erbauliche Betrachtung der gläubigen Jesusgemeinde: der jüdischen Behörde wird von der römischen Obrigkeit ausdrücklich bescheinigt, daß sie ihren eigenen König ans Kreuz gebracht hat, - Pilatus wird Zeuge für die Wahrheit des neuen Glaubens.

Und diese einzelnen Beobachtungen stücken sich nun alle gegensseitig. Wir sehen, die gesamte Leidensgeschichte ist auf Grund eines älteren schriftlich oder mündlich fizierten Berichtes mit bewußter Tendenzumgestaltet. Der erschütternde und niederschmetternde Ausgang des Lebens Jesu wird umgewandelt in ein Zeugnis seiner messianischen Herrlichkeit.

Zum Schluß wenden wir uns der Vorgeschichte des Cebens Jesu zu, wie wir sie im Markusevangelium und zugleich in einer von Mk. unab-

<sup>1)</sup> Das hat der vierte Evangelist mit seiner Ausweitung dieses Juges der Erzählung ganz deutlich erkannt, Joh. 1920 f.

hängigen Quelle des Cutas und Matthäus sinden. Es ist klar, daß durch diesen Ansang (Taufe und Versuchung) das gesamte Leben Jesu unter den messianischen Gesichtswinkel gestellt wird. Umsomehr werden wir von vornherein zweiseln, ob wir hier wirkliche Geschichte oder nur die Auffassung evangelischer Überlieserung haben. Es kommt hinzu, daß der Charakter der Erzählungen ausgesprochen legendarisch ist. Wenn berichtet wird, daß die himmel sich öffnen, der Geist in Gestalt einer Taube herabschwebt, eine Stimme vom himmel ertönt, wenn der Teusel im Gespräch mit Jesu eingeführt wird, oder die Engel ihm dienen und die (wilden) Tiere ihn umgeben, so hat man zunächst einmal den rein legendarischen Stil anzuerkennen und sich zu fragen, ob hier überhaupt die Frage nach Geschichtlichem auch nur gestellt werden kann.

Diejenigen Züge, die dem Ganzen ein gewisses historisches Relief verleihen, entstammen der Geschichte des Täusers. Selbst die Charakterisserung der Tause des Johannes als Wassertause im Gegensatzurchristlichen Geisttause setzt das christliche Sakrament der Tause und die spätere Überzeugung voraus, daß Tause und Geistverleihung auf das engste zusammengehören ), wie anderseits die charakterisierende Einstührung des Täusers mit Sprüchen des Alten Testaments den ausgebils deten Weissagungsbeweis.

Daß Jesus zur Taufe des Johannes gekommen ist, wird sicher historische Überlieferung sein; denn sie war einer folgenden Zeit, wie die Berichte im Matthäus= und Hebräer=Evangelium zeigen, höchst unsbequem. Aber alles andere ist unsicherer Boden. Die Gemeinde dichtete die Vorgeschichte des Helden vor seinem öffentlichen Auftreten nach einem bestimmten Schema: auf die Stunde der Erseuchtung folgt die Stunde der Versuchung, wie wir ganz ähnliche Schemata in den Erzählungen von Zarathustra, Buddha, auch Muhammed wiedersinden<sup>2</sup>).

2. Innerhalb der **Logien** können wir derartige Beobachtungen im ganzen seltener machen. Dor allem werden wir — abgesehen von den bereits im ersten Kapitel besprochenen Stellen — dahin das Zitat aus Maleachi 31 zu rechnen haben (Mt. 1110 und Par.), in welchem durch eine kühne Verfälschung aus dem messianischen Boten Gottes der Vorläufer des

<sup>1)</sup> Diese Meinung war auch wieder nur möglich auf Grund der Überz zeugung, daß jeder Christ den Geist besitzen muß. Diese dogmatische Annahme aber stammt wahrscheinlich erst aus der paulinischen Theologie (s. u.).

<sup>2)</sup> Die Untersuchung kann erst weiter unten in den Erörterungen über Bedeutung und Geschichte des Begriffes & vids rov deov zu Ende geführt werden. So kann auch das Verhältnis des Taufberichts zur Verklärungsgeschichte erst in diesem Zusammenhang besprochen werden.

Messias gemacht, dieser also wieder einmal an Gottes Stelle getreten ist1). Derartige fünstliche alttestamentliche Beweisführungen sind erst allmählich auf Grund des gefesteten messianischen Glaubens in der Gemeinde der Jünger Jesu entstanden. - Das dicht daneben stehende Wort Mt. 1111: "Niemand ist unter ben vom Weibe Geborenen aufgestanden größer als Johannes der Täufer. Der kleinste aber im himmelreich ist größer als er," - gibt als Logion Jesu genommen keinen recht erkennbaren Sinn. Wenn wir annehmen, daß hier, wie sonst immer in echten Worten, das Reich Gottes eschatologischen Sinn hätte, so ist es schwer verständlich, wie Jesus, der doch den Patriarchen im fünftigen Gottesreich einen hervorragenden Rang einräumt, dem Cäufer nur den allerletten, ja eigentlich überhaupt keinen Platz zugestehen konnte. - Das Wort gewinnt erst dann einen Sinn, wenn wir hier Reich Gottes einfach im Sinne von "Kirche" nehmen. Dann aber liegt hier sicher eine Bearbeitung eines echten Logions vom Standpunkt der Gemeinde aus vor. Jesus hatte in echter geistiger Größe dem Johannes die Palme gereicht und ihm ohne jede Beschränkung den ersten Platz unter allen Weibgeborenen zugesprochen. Das war ein Wort, das eine gläubige Gemeinde nicht ohne Korrektur lassen konnte. Man fügte die Klausel hingu: "Der kleinste in der Gemeinde") ist größer als er." Und damit hob man natürlich zugleich die Gestalt des Meisters hoch über die des Täufers3).

Dor allem aber bedarf das Cogion Mt.  $11_{27} = \Sigma f$ .  $10_{22}$  in diesem Zusammenhang einer ausführlichen Untersuchung. Nicht mit Unrecht ist von apologetisch gestimmten Theologen in dem Bestreben, eine Brücke zwischen den Reden Jesu in den drei ersten Evangelien und im vierten Evangelium zu schlagen, wieder und wieder auf diese eine Stelle hingewiesen. Aber der singuläre Charakter dieses Wortes innerhalb der spnoptischen überlieserung dürste eher, als er zur Rechtsertigung der johanneischen überlieserung dienen könnte, einen Verdachtsmoment gegen die Geschichtslichkeit dieses Wortes abgeben.

Neuerdings hat nun Norden<sup>4</sup>) diesem Cogion eine ausführliche und eindringende Untersuchung gewidmet. N. nimmt seinen Ausgangspunkt von dem Charakter der gesamten Komposition Mt.  $11_{25}$  — 30. In Ans

<sup>1)</sup> Dgl. auch Mt. 12, wahrscheinlich eine Interpolation aus den Logien.

<sup>3)</sup> βασιλεία im Sinne des gegenwärtigen Reiches (der Gemeinde) sicher schon bei Paulus, Rö. 1417 I. Kor. 420 Kol. 113 411.

<sup>3)</sup> Ogl. Dibelius, Die urchristl. überl. von Johannes d. Täufer (Forsch. 3. Rel. u. Lit. d. A. u. N. Test. XV 1911), S. 12 ff.

<sup>4)</sup> Agnostos Theos, S. 277-308.

lehnung an Aussührungen von D. Fr. Strauß findet er in diesem Abschnitt einen formalen Kompositionsparellelismus mit dem Dankgebet bei Jesus Sirach c. 51. Beide Male liege eine parallele dreisache Gliederung vor: 1. Dankgebet, 2. die Behauptung einer vollkommenen (dem Sprechenden) zu Teil gewordenen Offenbarung, 3. Ermahnung an die Gläubigen, sich diese Offenbarung (durch Anschluß an den Verkündiger) anzueignen. M. will dabei keine direkte Abhängigkeit des Matthäus (der Cogien) vom Siraziden annehmen, vielmehr postuliert er nur ein allgemeines literarisches Schema, dessen Spur er dann weiter (auch Sirach 24, Ode Salomos 33, im hermetischen Traktat Poimandres und im Römerbrief) versfolgt. Demgemäß hätten wir in dem Cogionstück eine nach einem bestimmten Schema entworsene literarische Komposition und kein echtes Redestück Jesu.

Ich möchte über diese wichtige Beobachtung kein desinitives Urteil abgeben, vor allem, weil sie für die hier interessierende Frage noch kaum den desinitiven und entscheidenden Ausschlag gibt. Denn gesetzt auch, es wäre erwiesen, daß Mt. 1126-20 eine literarische Komposition nach einem bestimmten Schema sei, so könnte dabei immer noch die Annahme bestehen bleiben, daß zu dieser Komposition mehr oder minder echte Cogien Jesu benutzt seien, und daß zu diesen echten Bestandteilen auch das umstrittene Wort gehören konnte. So macht der Ansang des gesamten Stückes Mt. 1126 f., das Dankgebet, einen durchaus echten Eindruck, nur daß vielleicht die allerzessen Worte etwas hymnologisch stillssiert sind.

"Ich danke Dir, Vater, herr himmels und der Erden, daß Du dieses den Weisen und Verständigen verborgen und es den Unmündigen geoffenbart hast. Ja, Vater, so war es von Dir beschlossen." N. (S. 302) empfindet selbst den Gedanken, daß hier die Gnosis für die νήπιοι reserviert werde, als eine protestartige Ablehnung des konventionellen Chpus und als einen Klang aus denselben Sphären, aus denen das ergreifende Cogion stamme von den Kindern, denen das Reich Gottes gehöre. Das erklärt sich aber am besten, wenn wir annehmen, daß hier ein echtes Cogion Jesu verarbeitet sei, und auch das beziehungslose ταῦτα sindet seine einfachste Erklärung¹),

<sup>1)</sup> Diese Erklärung scheint mir einfacher zu sein, als die Annahme N.s (S.302), daß bei Mt. 1125—30, wie übrigens auch bei Sirach, durch eine Abweichung vom üblichen Schema das Dankgebet an den Ansang gerückt und die Spuren einer solchen Umstellung in dem ταῦτα sich erhalten hätten. Aber es handelt sich hier, wenn ich N. recht verstanden, doch nur um ein im einzelnen ganz frei beshandeltes Schema und nicht um wörtliche, bis auf ein ταῦτα sich erstreckende Abshängigkeit.

wenn wir annehmen, hier liege ein aus irgendwelchem Zusammenhang entlehntes Fragment vor<sup>1</sup>).

So muß nun auch die Frage von neuem aufgenommen werden, ob nicht in dem Logion Mt. 1127 = Lf. 1022 ebenfalls eine echte überlieferung vorliegt. Und da fällt es allerdings von vornherein ins Auge, wie stark sich dieses Logion von dem vorhergehenden abhebt: "Alles wurde mir vom Dater übergeben. Und niemand fennt den Sohn denn der Dater, auch nicht den Dater denn der Sohn und wem der Sohn es offenbaren will." Der Stil hat sich völlig verwandelt; hatten wir vorhin ein inniges Dankgebet, so tritt uns in diesen Bersen ein dogmatisches Bekenntnis entgegen. An Stelle des "Ich" und "Du", das sich in dem "mir" am Anfang noch muhsam und gleichsam zum übergang hält, beginnt jenes Reden in der dritten Person über den Sohn und den Dater, das uns unmittelbar an das vierte Evangelium erinnert. Keines= falls vermag also das Wort Mt. 1125 f. mit seinen echten Klängen auch das Cogion 1127 zu decken und zu retten. Es liegt hier nur eine ganz oberflächliche Verbindung vor. Und somit werden wir unser Logion gang allein für sich selbst zu prüfen haben. Da ist es nun Nordens Verdienst, erkannt zu haben, daß es sich hier um ein weitverbreitetes Wanderwort2) handelt (S. 287). Es findet sich außerhalb der Logien mehrfach in neutestamentlicher Überlieferung; am deutlichsten Joh. 1015 (καθώς γινώσκει με δ πατήρ κάγω γινώσκω τον πατέρα); ja, auch Paulus zeigt aller Wahrscheinlichkeit nach Bekanntschaft mit ihm und seinem merkwürdigen Doppelklang 3). Es ist ferner das Schibboleth einer Reihe von gnostischen Sekten geworden, die in ihm eine Bestätigung ihrer Cehre von dem "unbekannten Gott" fanden4). Vor allem aber ist es wichtig, daß es N. gelungen ist, deutliche Parallelen jenes geheimnisvollen Wortes von dem doppelten Erkennen auch in der hellenistischen Frömmigkeit nachzuweisen. In den hermetischen Traktaten finden wir die Wendung X 15: od yap dyvoei tov ävdownov

<sup>1)</sup> Man beachte, daß dieses Logion auch in den Zusammenhang der Sammlung hineinpaßt. Ogl. Lf.  $10_{13}-_{15}$  der Weheruf über Chorazin und Bethsaida, Lf.  $10_{16}$  das Logion: "Der euch hört, hört mich; der euch verachtet, verachtet mich." Daran schließt sich das oben behandelte Logion  $10_{21}$  dem Gedanken nach gut an. — Was dann folgt, schlägt dann freilich weit über diesen Zusammenhang hinüber.

<sup>2)</sup> Damit ift auch seine Sorm gesichert und man wird nicht mehr die erste Hälfte des Wortes beseitigen und aus dem ganzen ein sehr viel nüchterneres Logion von der wahren παράδοσις machen (s. u.).

 $<sup>^{3}</sup>$ ) I. Ko.  $13_{12}$  επιγνώσομαι καθώς καὶ επεγνώσθην ngl. Gal. 48 νῦν δὲ γνόντες τὸν δεὸν μᾶλλον δὲ γνωσθέντες ὑπὸ δεοῦ. I. Kor. 82 f., auf, 1438 (Lesart ἀγνοεῖται).

<sup>4)</sup> S. d. Hauptstellen bei Norden, S. 75 ff.

ό θεός άλλα και πάνυ γνωρίζει και θέλει γνωσίζεσθαι μηδ Ι 31: άγιος ό δεός δς γνωσθηναι βούλεται καὶ γινώσκεται τοῖς ίδίοις. Ποφ δεμτίιcher fast ist die Parallele in dem Hermesgebet des Zauberpapprus, Condon CXXII 50: οἴδά σε Ἑρμῆ καὶ σὺ ἐμέ. ἐγὼ εἰμι σὺ καὶ σὺ ἐγώ ¹). Aus den Parallelen wird auch der Sinn jenes doppelseitigen Erkennens zwischen Menschheit und Gottheit ganz klar. Es soll in dem geheimnisvollen Wort zum Ausdruck gebracht werden, daß alle Erkenntnis des Frommen auf göttlicher Offenbarung beruht, daß der Mensch nicht von sich aus Gott erkennt, sondern Gott nur soweit kennt, wie dieser sich ihm zu erkennen gibt. Das paulinische επιγνώσομαι καθώς επεγνώσθην - γνόντες μαλλον δε γνωσθέντες gewinnt so einen prägnanten Sinn. Das "ich bin erkannt" muß etwa umschrieben werden; mir ist gnadenweise Erkenntnis geschenkt. Das οὐ γὰρ ἀγνοεῖ τὸν ἄνθρωπον ὁ θεὸς wird durch das θέλει γνωρίζεσθαι geradezu erklärt. – Nur das tritt demgemäß in unserem Logion als das Spezifische und Neue hinzu, daß hier jenes wunderbare gegenseitige Erkennen auf das einzigartige Verhältnis zwischen "dem" Vater und "dem" Sohn beschränkt erscheint2).

Der Möglichkeit, daß das ganze Wort erst auf dem Boden hellenistischer Frömmigkeit gewachsen sein könnte, entspricht nun die Beobachtung, die als ein schweres Verdachtsmoment gegen dessen Echtheit
besonders in die Wagschale fällt, daß die hier angeschlagenen Gedanken
in der übrigen spnoptischen Überlieserung so gut wie ganz sehlen. Ilirgend sonst erhebt eigentlich Jesus in seiner Predigt den Anspruch,
eine neue, völlig unerhörte Gottesbotschaft zu bringen, von der niemand
etwas weiß oder gewußt hat. Es ist der Gott der Väter, von dem
auch er predigt, der Gott, von dem das alte Testament zeugt, dessen

<sup>1)</sup> vgl. Wesseln, Denkschr. d. Wien. Akad. 1893, S. 56; Reihenstein, Poimandres, S. 21.

<sup>2)</sup> Auch hier bietet sich in der hellenistischen Terminologie ein gewisses Analogon in der Charakterisierung des Verhältnisses zwischen Mystagogen und Mysten als dem des Vaters und des Sohnes. Vgl. Dieterich, eine Mithrasliturgie, S. 52, 146 ff; Reihenstein, Poimandres, S. 1543. J. Weiß, Kommentar 3. ersten Kor. Br. S. 192.

<sup>3)</sup> heitmüller, Artikel Jesus Christus (Rel. in Gesch. und Gegenw. Bd. III Sp. 375) urteilt sehr mit Recht, "daß die ganze hier vorliegende Vorstellungs-weise von der Bedeutung Jesu (als des Offenbarers) der Anschauung der ältesten Gemeinde wenig entspricht". Aber den von ihm daraus gezogenen Schluß, daß wir eben deshalb dem wesentlichen Inhalt des Jesuswortes hinssichtlich seiner Echtheit zu mißtrauen keinen Anlaß hätten, halte ich für sehr bedenklich. Das einsachere ist eben doch die Annahme, daß diese Worte von ganz anderem Klang in die evangelische Überlieserung von außen hineinsgekommen seien.

Reich das Volk erwartet, den die einsachen und unverbildeten Gemüter der vhnio kennen. Nur daß dieser Gott eine lebendige, greifbar nahe Wirklichkeit sei und daß man mit dieser Wirklichkeit Ernst machen müsse, hat er verkündet, aber keine neue Gotteserkenntnis. So wird man denn in der Tat mit der Möglichkeit rechnen müssen, daß in Mt. 1127 ein altes Gemeindewort, das auf dem Boden orientalisch-hellenistischer Mystik gewachsen ist, in die Predigt Jesu eingedrungen ist. Und gegen diese Vermutung würde auch die Tatsache, daß das Cogion seinen sichern Platz in der alten Redequelle hat, kein unbedingtes Veto einlegen. Denn auch diese Quelle ist eben doch übersetzt und durch griechische überlieserung hindurchgegangen.

Ob das πάντα μοι παρεδόθη ύπο τοῦ πατρός ursprünglich dazu gehört haben mag, ist mir fraglich. Schon dem Stile nach (beachte das μοι) hat es einen von v. 26 zu v. 27 überleitenden Charakter. Aber es steht ebenfalls auf dem Boden jener mysteriösen Frömmigkeit und hat seine Parallele im hermetischen Craktat I 32, wo der Mystagoge, der die Erkenntnis empfangen hat (I 26. 31), betet: δ σòs ἄνθρωπος συναγιάζειν σοι βούλεται, καθώς παρέδωκας αὐτῷ τὴν πᾶσαν έξουσίαν. Es ist deshalb auch nicht zu empfehlen, mit Wellhausen zu übersehen "alles wurde mir vom Dater überliefert" und dabei an die rabbinische Paradosis zu denken. Es handelt sich hier allerdings in erster Linie um die Offenbarung geheimnisvoller Erkenntnis, welche dann zugleich Macht (έξουσία) über alle Dinge ist 1). Das Wort des erhöhten Jesus έδόθη μοι πᾶσα έξουσία èν οὐρανῷ καὶ ἐπὶ τῆς γῆς (2818) ist ein un= mittelbarer Widerhall unseres Logions 2).

So hat denn wahrscheinlich erst die Gemeinde der Jünger Jesu und diese erst auf hellenistischem Boden in dem Logion Mt. 1127 in Anlehnung an echte Jesusworte von sehr andersartigem und unsendlich schlichterem Gehalt jenes majestätische Selbstzeugnis geschaffen,

<sup>1)</sup> Dgl. Reigenstein, Poimandres 488.

<sup>2)</sup> Auch das nur von Mt. überlieferte dritte Cogion dieses Aberlieferungsstomplexes, der sogenannte heilandsrus, wird kaum eine echte Aberlieferung darstellen. Es wird zu den Worten gehören, in denen Sprüche, die der Weisheit galten (vgl. die Parallele Sir. 5128), auf Jesus übertragen wurden (s. u. das zu Mt. 1820 Bemerkte). Hat Norden mit seiner Betrachtung über die ganze Komposition Mt. 1125—20 recht, so wäre damit erwiesen, daß Mt. in der Erhaltung dieses Wortes den Zusammenhang der Cogien gewahrt hat, während Cukas durch Einsührung eines neuen Wortes den ursprünglichen Zusammenhang versändert hätte.

das von ihrem Glauben an den Sohn als den Offenbarer Gottes ein so lebendiges Zeugnis gibt.

3. Ein kurzer Überblick über die Weiterbildungen in dieser Richtung bei den späteren Evangelisten Matthäus und Lukas mag den Abschnitt beschließen. Die Notiz des Markus, daß Jesu Derwandte gekommen seien, Jesus heimzuholen, öτι èξέστη (Mk. 321), ist bekanntlich bei Mt. (wie auch bei Lt.) unterdrückt. An Stelle des anstößigen markanischen Satzes (68) "er konnte dort kein Wunder tun" erzählt Mt. 1358: "er tat dort nicht viele Wunder". Aus dem markanischen "er heilte viele" (184) macht er ein "er heilte alle" (818, vgl. Lk. 440). Bekannt ist die kühne dogmatische Änderung, mit welcher er dem für eine spätere Zeit unerträglichen Logion "Niemand ist gut, als Gott allein" (Mk. 1018) die Spitze abbiegt (1917).

Kommt an diesen Stellen das Streben, Jesu Würdestellung zu erhöben, nur negativ zum Ausdruck, so kommt in folgenden gällen dieselbe Tendeng direkter gur Geltung. Mt 721 "Nicht jeder, der gu mir "herr herr' sagt, wird in das himmelreich kommen, sondern der den Willen des himmlischen Daters tut" ist gegenüber dem einfachen Lukas= wort 646 bereits in Rücklicht auf den dristlichen Kultus und die Liturgie stilisiert. Nur an das "herr-herr-rufen" im Kultus kann gedacht sein, wenn sich daran - nach dem Logion allerdings irrtumlicher Weise die Hoffnung anknüpfte, in das himmelreich zu gelangen (f. u.). Die Charakterisierung der falschen Propheten, die in Jesu Namen 2) Damonen austreiben und große Wunder tun (722 f.), ist erst von Matthäus eingebracht (vgl. Lk. 1326 f.). Das Wort: "Wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich mitten unter ihnen" (Mt 1820), ist sicher nicht ein Wort des historischen Jesus, sondern ein auf den driftlichen Gottesdienst bezügliches Wort der gläubigen Gemeinde, in welchem ein judisches Wort, das der Schechina Gottes galt, nachgeahmt ist s). Von hier aus gewinnt auch die Vermutung an Wahrscheinlichkeit, daß der sogenannte heilandsruf 1128 - 80 ein Wort ist, das ursprünglich von der Weisheit galt und auf Jesus übertragen

<sup>1)</sup> Ogl. noch, wie aus dem schroffen Abweis des spezifischen Wunders von Seiten Jesu bei Mf. 811 f. im Cauf der literarischen Entwickelung bei Mt. der hinweis auf das große Wunder der hadessahrt des Menschensohnes geworden ist, 1240.

<sup>2)</sup> vgl. das oben S. 50 über das ὄνομα 'lησοῦ bei Mk. Ausgeführte.

<sup>3)</sup> Vgl. Pirke Aboth III 3. "Wenn aber zwei vereint sind und sich mit der Thora beschäftigen, da ist die Schechina unter ihnen." Weitere Parallelen bei Wünsche, Neue Beiträge, S. 218 (zu dieser Stelle).

wurde <sup>1</sup>). Die Antwort Jesu in der Szene von Cäsarea Philippi auf das Bekenntnis des Petrus ist bei Mt. im Stil der späteren Gemeindes sprache feierlich ausgestaltet <sup>2</sup>).

Das Lukasevangelium zeigt im ganzen und großen weniger Spuren einer derartigen Weiterarbeit. Es mag hier auf Jesu Predigt in Nazareth hingewiesen werden, jenem Sonderstück des Lukas, in welchem Jesus sich schon bei dem ersten Auftreten deutlich als Messias kundgibt (416 ff.). Lt. 1028 f. ist die Seligpreisung der Jünger, weil sie sehen, was Propheten und Könige begehrt haben zu schauen, deutlich auf das Schauen der Person Jesu bezogen, während bei Mt. in einem allerdings ebenfalls sekundären Jusammenhang dieselben Worte mit Bezug auf die Geheimnisse des Reiches Gottes gesprochen sind 3).

Mt. wie Cf. haben endlich bereits an einer Reihe von Stellen ganz entgegen der ursprünglichen Intention Jesu aus dem Reiche Gottes ein Reich Jesu (des Menschensohnes s. o. S. 18) gemacht. Dahin gehören die Stellen Mt. 1341 1628 2021, Cf. 2222 f. 2342 <sup>4</sup>). Theologische Reflexion ist es vielleicht auch, daß in den Evangelien, wie sie gegenwärtig vorliegen, Jesus wohl von meinem Vater, eurem Vater, dem Vater redet, aber niemals von "unserm" Vater. Das Markusevangelium kommt hier allerdings kaum in Betracht. Hier ist der Vatername übershaupt sehr selten<sup>5</sup>), und die hier vor allem in Betracht kommende Wendung δ πατήρ ύμῶν δ ἐν τοῖς οὐρανοῖς sindet sich nur ein einziges Mal Mt. 1126 (1128 nur in hndschrn.) an einer Stelle, die sich fast wie eine Interpolation aus Mt. ausnimmt. In den Cogien scheint das "euer

¹) Es ist möglich, daß auch die Klageworte über Jerusalem Mt.  $23_{87}-3_{9}$  (Cf.  $13_{34}$ f.) ursprünglich ein Bestandteil des vorhergehenden Iitates (aus der "Sophia Gottes"?) sein könnten. Harnack, Sprüche und Reden Jesu, S. 119. Das unerklärliche Cogion Mt.  $23_{89}=$  Cf.  $13_{35}$  wäre dann vielleicht als ein Abschiedswort der Weisheit an Israel zu fassen, bis zum Kommen des Messies. Diese Beobachtung würde sehr gut deutlich machen, wie derartige Übertragungen vor sich gegangen sein könnten.

<sup>2)</sup> Über das hier eingefügte Bekenntnis zu dem "Sohn des Iebendigen Gottes" f. u.

 $<sup>^3)</sup>$  So könnte immerhin auch das Cogienwort Mt.  $12_{41}-_{42}=$  Cf.  $11_{31}-_{32}$  von dem "mehr als Jonas, mehr als Salomo" ursprünglich eine allgemeine Beziehung auf die Predigt des Reiches Gottes gehabt haben. Erst durch die sekundäre Verbindung der Worte mit der Deutung des Jonaszeichens ist die persönliche Beziehung hier eine Notwendigkeit geworden.

<sup>\*)</sup> Dgl. Jo. 1836 I. Kor. 1524 Kol. 113 Eph. 55 II. Tim. 41 Apt. 19 1115 II. Pt. 111.

<sup>5)</sup> Und zwar fast nur in nachweislich sekundären Zusammenhängen Mk. 838, 1332; dazu käme das Getsemanegebet 1436.

Dater" (im himmel) hier und da schon gestanden zu haben: Mt.  $5_{48} = \Sigma f$ .  $6_{86}$ ; Mt.  $6_{88} = \Sigma f$ .  $12_{80}$ ; Mt.  $7_{11} = \Sigma f$ .  $11_{18}$  (allerdings d  $\pi$ arip d ex odpavo $\bar{v}$ ). Aber mit ersichtlicher Reslexion durchgeführt ist jener Sprachgebrauch doch nur im Matthäusevangelium (und dann später im Johannesevangelium).  $\Sigma f$ . hat das "euer Dater", abgesehen von den Logienstellen, nur noch einmal  $12_{80}$ .

4. Erst an diesem Punkt kann die Untersuchung über einen Titel Jesu in der evangelischen überlieserung aufgenommen werden, die wir im vorigen Kapitel noch zurückgestellt haben: Wie steht es mit der Bezeichnung Jesu als δ vids τοῦ δεοῦ? — Sie sindet sich nach der älteren evangelischen überlieserung im Munde Jesu nur äußerst selten. Im Markusevangelium steht sie nur einmal in der eschatologischen Klausel 13.2 und ist im Gleichnis von den Weinberggärtnern durch den Gegensatz zwischen Knechten und Sohn angedeutet. Daneben haben wir in den Logien das eine Wort Mt. 11.27 — Ek. 10.22. über die kritischen Bedenken, welche sich der Echtheit dieses Logion entgegenstellen, ist bereits gehandelt. Die Beobachtung, wie selten der Titel Sohn (Gottes) in noch einigermaßen alter überlieserung im Munde Jesu begegnet, ist geeignet, jene Einzeluntersuchungen von neuem zu bestätigen.

Die Frage, die uns hier im Jusammenhang interessiert, ist eine andere, nämlich ob dieser Titel (neben dem andern δ vids τοῦ ἀνθρώπου) in der Urgemeinde gebräuchlich gewesen sei. Auf den ersten Blick scheint diese Annahme gemacht werden zu müssen. Der Titel spielt im Markusevangelium eine ziemlich dominierende Rolle. Er beherrscht die Darstellung der Taufe Jesu (wie übrigens auch die Versuchungsgeschichte in der gemeinsamen Quelle des Mt. und St.), und in dem Ruf "Dies ist mein Sohn" gipfelt auch die Verklärungsgeschichte; die Dämonischen reden Jesus mit Sohn Gottes an (311 57); die Frage des Hochenpriesters im Verhör lautet, ob Jesus der Christus, der Sohn des hochgelobten Gottes, sei, der heidnische Centurio bekennt sich zum Schluß zum Sohne Gottes (1529). Nicht mit Unrecht steht in der Überschrift des Evangeliums in den meisten Handschriften: Evangelium von Jesus Christus, dem

<sup>1)</sup> An dieser Stelle ist das "euer himmlischer Vater" natürlich gegeben, da Jesus hier die irdischen Väter dem himmlischen Vater gegenüberstellt. Deshalb ist auch aus dem "Wenn ihr, die ihr böse seid" kein Schluß auf das "Selbsts bewußtsein" Jesu zu ziehen.

<sup>2)</sup> Das (unser) Vater erscheint bei beiden Evangelisten Mt. 60 Ck. 112 aussbrücklich als ein Gebet, das die Jünger sprechen sollen. Ob die Evangelisten damit schon haben andeuten wollen, daß Jesus sich in dieses Gebet nicht mit eingeschlossen habe?

Sohne Gottes. Danach scheint sich also mit einiger Sicherheit der Schluß aufzudrängen, daß d vids rov deov ein der ersten Gemeinde der Jünger Jesu geläufiger Messiastitel war. Doch erheben sich demsgegenüber allerlei Bedenken, die hier noch erörtert werden müssen.

Junächst hat bereits Dalman ) barauf aufmerksam gemacht, daß sich in der späteren jüdischen Literatur der Titel vids deov für den Messias kaum nachweisen lasse. In der Auseinandersetzung mit Dalman konnte ich noch in der zweiten Auflage meiner Religion des Judentums (261 f.) in erster Linie auf IV Esra 1382. 87. 58 149 als Zeugen für den Gebrauch dieses messianischen Titels hinweisen. Jett aber hat sich herausgestellt, daß an diesen sämtlichen Stellen nicht vids deov, sondern vas deov zu lesen ist ). Somit behält Dalman in der Tat Recht: der Gebrauch von d vids vov deov im Sinne des Messiatitels ist in der späteren jüdischen Literatur nicht nachweisbar ). Und seine Dermutung wird außerdem noch durch ein ausdrückliches Zeugnis des Origenes bestätigt. Origenes wendet nämlich gegen die Art, in der Celsus den von ihm als Christengegner eingeführten Juden sprechen läßt, ein, ein Jude würde nicht sagen: Öti προφήτης τις είπεν ήξειν δεοῦ vióν, sondern vielmehr öti ήξει δ Χριστός τοῦ δεοῦ (I 49).

Serner kann darauf hingewiesen werden, daß eine Reihe von Stellen, an welchen sich der Titel Sohn Gottes findet, erst einer verhältnismäßig sekundären Schicht der markanischen Überlieserung angehören. Zu dieser sekundären Schicht ist, wie wir bereits nachwiesen,

<sup>1)</sup> Es ist immerhin beachtenswert, daß der Titel in den Logien sich nur einmal (Mt. 1127 = Lk. 1022) findet, und daß dies Logion möglicherweise erst auf dem Boden hellenistischer Frömmigkeit gewachsen sein könnte.

<sup>2)</sup> Worte Jesu S. 219.

<sup>8)</sup> S. die neue Ausgabe von Violet, die lat. (vgl. die spr.) Abersetzung liest filius; dagegen weisen die arabischen (einmal auch die aethiop.) auf griechisches παις (puer) zurück.

<sup>4)</sup> Man könnte bemgegenüber höchstens noch darauf hinweisen, daß der Psalm 2, in welchem der König sowohl Gesalbter wie Sohn heißt, von früher Zeit an messianisch gedeutet sein könnte. — Aber wir werden nunmehr wohl mit Dalman anzunehmen haben, daß die messianische Deutung des Psalmes im Judentum selten gewesen sein wird. Dolz, Jüdische Eschatologie von Daniel bis Akiba, 1903 S. 199 weiß nur wenige spätere Stellen der gelehrten jüdischen Literatur für diese Deutung anzusühren. Dann wäre die Deutung von Ps. 27 (Du bist mein Sohn, ich habe dich heute gezeugt) Apg. 1333 hebr. 15 spezisisch christlich. Und auf dieser Deutung würde auch die bekannte Überlieserung der Tausstimmen in D. vet. lat., Justin usw. zu Et. 322 beruhen; die weit verbreitete Annahme einer hier vorliegenden ursprünglichen Überlieserung wäre danach abzulehnen.

vor allem die Überlieferung von Taufe und Versuchung zu rechnen, in denen der Titel eine solche Rolle spielt. Über den Charakter der Verklärungsgeschichte soll weiter unten gehandelt werden. Die Bekenntnisse der Dämonischen zu dem Sohne Gottes ') entstammen wahrscheinlich einer speziellen Theorie vom Messiasgeheimnis, deren Urheber vielleicht gar der Evangelist Markus selbst gewesen sein könnte, und jedenfalls entstammt die allgemeine Schilderung 37 – 12 durchaus seiner Feder. In der Frage des Hohenpriesters könnte der Titel "der Sohn des hochgelobten Gottes", der neben dem einfachen "bist du der Christos" als Dublette erscheint, erst späterer Zusatz innerhalb einer an sich schon sekundären Stelle sein <sup>2</sup>).

Andrerseits ist nun der Titel d vids rov deov in der paulinischen und namentlich in der johanneischen Literatur zur unbedingten herrschaft gekommen. Hier aber steht er nicht mehr im spezisisch messianischen Sinn, sondern hat eine spekulativ-metaphysische Bedeutung bekommen, die gar nicht aus alttestamentlichen oder spätjüdischen (urchristlichen) Prämissen abgeleitet werden, sondern nur auf dem Boden hellenistischer Frömmigkeit verstanden werden kann.

Somit muß die Frage wenigstens aufgeworfen werden, ob nicht vielleicht bereits ein Einschlag paulinisierender Theologie resp. hellenistischer Begriffsbildung darin zu erblicken ist, daß der Titel Sohn Gottes eine so entscheidende Rolle im Markusevangelium spielt. Wenn Markus an einer ganz markanten Stelle, in der Kreuzigungsszene, das Bekenntnis zum Gottessohn gerade dem heidnischen Centurio in den Mund legt, so gibt das zu denken. Für den Evangelisten war (d) vids rov deov bereits die große Formel, in welcher sich das Wesen des Jesus Christos für den Glauben der heidenchristlichen Kirche zusammenssaßte, und also nicht (mehr?) die Bezeichnung des vom Judentum ershossten Messias. Für den späteren Evangelisten Lukas sind die Titel Xpiorós und d vids rov deov von verschiedenem Gehalt erfüllt. Denn er läßt im Verhör Jesus zunächst die Frage beantworten, ob er der Christus, und dann erst, ob er der Sohn Gottes sei.

<sup>1)</sup> Beachte, daß Mt. 124 noch das allgemeinere δ άγιος τοῦ δεοῦ hat. Ogl. Joh. 689.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Genau so hat Mt. 1616 dem einfachen d Xp1srds aus Mt. 820 den Titel: "der Sohn des lebendigen Gottes" hinzugefügt. Mt. hat auch 1433 2740 die Bezeichnung eingebracht. Daß Ct. 2287. 70 die Fragen, ob Jesus der Christ und ob er der Sohn Gottes sei, getrennt behandelt, ist sicher sekundär, könnte aber auf die ursprünglichere Aberlieferung zurückeisen.

s) S. u. Kap. IV und V.

So drängt sich von verschiedenen Seiten her die Vermutung auf, daß der Titel "Sohn Gottes" erst auf griechischem Boden in griechischer Sprache entstanden sein könnte, daß er also nicht in dem Boden jüdischer Messianologie wurzelt.

Sür diese Vermutung lassen sich noch einige weitere Anhaltspunkte gewinnen. Daß die Apg. den Titel "Sohn Gottes" nur ein einziges Mal bringt, und zwar da, wo sie die Predigt des Paulus zusammenfassend charakterisiert 920 ¹), mag nur erwähnt werden. — Vor allem aber ist hervor= zuheben, daß wir im frühesten Gemeindegebrauch noch einen andern Titel finden, deffen Gebrauch sich mit dem des vids deov stoßen murde, nämlich παις δεού resp. Ebed Jahme. Dieser Terminus, der zugleich auf eine frühe Beeinflussung der urchriftlichen Messianologie durch Deuterojesaia hinweisen würde, findet sich innerhalb unserer evangelischen Literatur allerdings nur an einer Stelle in einem aus Jes. 421 ff. entlehnten Bitat (Mt. 1218). Dafür aber ist er in einer Reihe der ältesten litur= gischen Stude des Urchristentums nachweisbar; so in dem Hymnus der Gemeinde Apq. 427.80 (pql. 318.26), in den Abendmahlsgebeten der Di= dache 92 f. 102 f., in dem großen römischen Gemeindegebet I. Klem. 592.8.4, in dem vielleicht an urchristliche Liturgie sich anlehnenden Gebet im Martyrium des Polykarp Kap. 141.8 val. 202) 2). Ja noch in dem Bischofs= gebet des achten Buches der Konstitutionen (K. 5.) lautet die Schlußδοκοίος δια τοῦ άγίου παιδός σου Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ δεοῦ καὶ σωτήρος ἡμῶν <sup>8</sup>). Wichtig ist ferner, daß sich der Titel gerade in die Über-

<sup>1)</sup> Doch vgl. das oben zu Apg. 1333 Bemerkte. Übrigens fehlt der Titel vlös auch im Jakobus- und I. Petrusbrief. In der Apk. Jo. nur 218.

<sup>2)</sup> Noch eine Reihe wichtiger Stellen wären hier zu zitieren: Diognet 89.
91. Barnabas 61 92 erscheint der Titel in zwei christlich interpolierten altesstamentlichen Zitaten. Telsus (Origenes g. Tels. VII 9) kennt christliche (?) Propheten, die in der Ekstase ausrusen kyò δ δεός είμι ή δεοῦ παῖς η πνεῦμα δεῖον. (δαzu vgl. Corp. Hermeticum XIII 14 δεὸς πέφυκας καὶ δεοῦ παῖς vgl. XIII 2.4). — Zauberpaphrus Wesseln a. d. IV. Jahrh. Χριστός — ήγαπημένος παῖς (vgl. δαzu Schermann, Griech. Zauberpaphri. Terte u. Unters. III. Serie. IV. S. 3) — Doketen bei hippolyt, Philosophumena ed. Duncer S. 420,51 δ μονογενής παῖς. Atten δ. Paulus u. der Thekla 17.24. Martyr. Justin II 5. Athenagoras 12: τίς ή τοῦ παιδός πρὸς τὸν πατέρα ἔνωσις. Telsus (Origenes g. Telsus) I 67 II 9 σωτήρα νομιζόμενον καὶ δεοῦ τοῦ μεγίστου παῖδα. V. 2 δεὸς μὲν καὶ δεοῦ παῖς οὐδεὶς οὕτε κατήλδεν οὕτε κατέλδοι. V 52 VI 42 VI 74 VIII 14 VII 56 ἐβούλετο ἡμᾶς μᾶλλον Σίβυλλαν ἀναγορεῦσαι παῖδα δεοῦ ἡ 'Ιησοῦν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ogl. dazu die Epitome: διὰ τοῦ παιδός σου 'Ιησοῦ Χριστοῦ und den lasteinischen Text der sogen. ägyptischen Kirchenordnung per puerum tuum Jesum Christum: ed. hauler p. 104 f. hat Schwarh (Schriften d. wissensch. Gesellsch. Straße

lieferung des späteren Judenchristentums nachweisen läßt. Epiphanius urteilt hair. 297 von den sogenannten Ebioniten: κατάγγελλουσι τὸν τούτου παῖδα 'Ιησοῦν Χριστόν. In den Fragmenten einer nazaräischen Auslegung, welche hieronnmus in seinem Jesaiakommentar mitteilt, heißt es mit deutlicher Beziehung auf Apg.  $3_{18}$  f.: qui peccare faciedant homines in verbo dei, ut Christum dei filium (also = παῖδα) denegarent (zu Jes.  $29_{20}$  f.) und qui consilio pessimo dei filium denegastis (zu Jes.  $31_6 - 9$ ) ').

Nun aber sichern diese beiden Beobachtungen, daß der Terminus maïs deov im liturgischen Gebrauch, in welchem sich sehr oft das Allerälteste erhält, einen sesten Plat hat, und daß er sich andrerseits als judenchristlich nachweisen läßt, dem Titel ein sehr hohes Alter. Ja es muß mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß sich die Bezeichnung Jesu als des jesaianischen Gottesknechtes (im messianischen Sinn) auf die älteste Gemeinde zurücksühren ließe. Don hier aus würde sich dann ein neues Bedenken gegen das Alter des Titels "Gottessohn" erheben. Denn es läßt sich nicht leugnen, daß die beiden Bezeichnungen in einer eigentümlichen Spannung mit einander stehen und kaum in demselben Milieu entstanden sein werden.

Damit würde also die Frage nach der positiven Bedeutung der

burg VI. S. 38ff.) recht gesehen, so haben wir hier die Kirchenordnung des Hippolytus. Damit würde vortrefflich stimmen Hippolyt gegen Noet 5 (Cagarde  $47_{20}$ ) oddeis ei μή μόνος δ παῖς καὶ τέλειος ἄνθρωπος καὶ μόνος διηγησάμενος τὴν βουλὴν τοῦ πατρός (vgl. noch ed. Cagarde  $49_{8}$  10.  $51_{16}$ ).

<sup>1)</sup> Ogl. die Stellen bei Schmidtke, Neue Fragmente und Unters. 3. d. judenschristl. Evang., Leipz. 1911. S. 108–110 und dazu S. 114 (auch S. 64).

<sup>2)</sup> Eine Vermutung möge hier wenigstens noch angedeutet werden. Könnte nicht nach alledem die Gottesstimme im Taufbericht ursprünglich gelautet haben: σὺ εἶ ὁ παῖς μου ὁ ἀγάπητος, ἐν σοὶ εὐδόκησα? Der Anschluß an Jes. 421 ware dann vollständig. (Ogl. die von LXX abweichende übersetzung bei Mt. 1218: ibov d παις μου δν ήρέτισα, δ άγαπητός μου, δν εὐδόκησεν ή ψυχή μου). Das Beiwort άγαπητός μου Mf. 111, wie das andere & εκλελεγμένος μου Cf. 985 scheint in diese Richtung zu weisen (vgl. ήγαπημένος παις im Zauberpapyrus. Diognet 8, ήγαπημένος auch Barn. 36 48 8 und an zahlreichen Stellen der Ascensio Iesaiae, das Beiwort der "Auserwählte" besonders häufig in den Bilderreden des henoch). Die Veränderung des nais in vids im Caufbericht des Markus wurde dann den ersten Schritt in der Entwickelung bedeuten, die mit der Einführung des gesamten Wortlautes von Pf. 27 ihren Abschluß erhielt. - Aber diese Vermutung wurde freilich die mir (f. o. S. 57) nicht gesichert scheinende Annahme voraussetzen, daß der Bericht über die Dorgeschichte Jesu (Mt. 11-18) im Wesentlichen ichon auf dem Boden der paläftinensischen Urgemeinde entworfen fei. (Beachte noch, daß 30. 134 den Titel & vlos für die Taufstimme poraussette).

Bezeichnung "Sohn Gottes" für die Theologie der palästinensischen Urgemeinde ausscheiden. Es wäre im Grunde paulinische Theologie, welche der Evangelist Markus mit dieser Bezeichnung in die Darstellung des Lebens Jesu eingeführt hätte"). In den Abschnitten über Paulus und das nachapostolische Zeitalter wird die Frage nach dem Sinn des Titels wieder aufzunehmen sein. Die Verbindung zwischen der Predigt des Paulus von dem vids rov deov und der jüdischen Messianologie aber scheint zu zerreißen.

\* \*

II. Der Gemeindeglaube hat in das überlieferte Lebensbild Jesu nicht nur die viel stärkere Betonung der Person Jesu und des Messiasgedankens eingetragen, er hat dieses Bild vor allem auch mit dem Nimbus des Wunderbaren umgeben. Auch hier können wir die Entwickelung noch zum Teil in ihren einzelnen Etappen verfolgen. vermögen noch deutlich zu seben, wie die älteste Uberlieferung des Cebens Jesu noch verhältnismäßig frei von Wunderbarem ist. Es ist charakteristisch, daß wahrscheinlich das gegenüber der Geschichtserzählung ältere Stück der evangelischen überlieferung eine Sammlung von Herrenworten (resp. ein gang wesentlich aus Herrenworten bestehendes Evangelium) war, in der das Wunder naturgemäß keine Rolle spielte. höchstens, daß hie und da eine Kette von Logien an ein turz berichtetes Wunder angeknüpft war (3. B. die Beelzebubrede). Sicher waren, als man die Logien sammelte, viele Wunderlegenden des Lebens Jesu bereits im Umlauf. Aber man hielt diese Dinge nicht für das eigentlich Wichtige und in erfter Cinie Entscheidende.

Es fällt ferner auf, daß die Leidensgeschichte, die, wie es scheint, älteste Aufzeichnung eines Stückes der Geschichte Jesu, fast gänzlich frei vom Wunderbaren geblieben ist. Denn das bizarre Wunder vom verdorrten Feigenbaum ist doch wahrscheinlich erst eine literarische Zutat des Evangelisten Markus und von diesem in einen bereits fertig vorsliegenden Zusammenhang eingestellt. Donst spielt das Wunderbare

<sup>1)</sup> Wenn die Cesart der meisten Handschriften am Anfang des Markus: Ίησοῦ Χριστοῦ + vloῦ δεοῦ auch erst einem Abschreiber zuzuweisen sein wird, so ist diese Charakterisierung des Evangeliums doch bedeutsam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Beachte das auch hier, wie so oft, zum Vorschein kommende Schachtelungsspstem in der Erzählung, das dem Markus eigen zu sein scheint. Die Geschichte sprengt den Bericht vom Auftreten Jesu im Tempel und ist wiederum ihrerseits auseinandergespalten. Lukas kennt die Erzählung nicht.

nur in zwei furzen in die Kreuzigungsszene eingestreuten Bemerkungen von der Verfinsterung der Sonne und dem Zerreißen des Tempelsvorhangs in die Erzählung hinein 1).

Auch innerhalb des Markusevangeliums sind einige größere Partien, die den wertvollsten Stoff der überlieferung enthalten, die Streitgespräche 1127-12 und der Abschnitt 101-81, noch gang ohne Wunder, bei andern steht das Wunder jedenfalls nicht im Vordergrund des Interesses (der erste Tag des Cebens Jesu, Konflittsgeschichten). überhaupt ist bei den Markus-Erzählungen vor allem darauf zu achten, ob bei ihnen das Interesse schon an dem Wunderbericht selbst haftet, oder an dem bei dieser Gelegenheit gesprochenen Wort Jesu, das in seiner Bedeutung sich dann weit über den munderhaften Einzelvorgang erhebt. Bei den letteren Perikopen haben wir das Recht, ungeachtet bessen, daß auch hier manche übermalungen stattgefunden haben, einen historischen Kern zu suchen. Kategorie von Erzählungen gehören die Sabbatsbeilungen Jesu, die heilung des Gelähmten (f. o. S. 48); die heilung des epileptischen (mondsüchtigen?) Knaben und auch die Heilung des Knechtes des Hauptmanns von Kapernaum bei Matthäus und Lukas2). Dann aber kam freilich frühzeitig die Überzeugung in der Gemeinde auf, daß die Wunder Jesu zum wichtigsten Bestand seines Cebens gehörten. Einen gewissen Anhalt bot für diese Weiterbildung die geschichtliche Wirklichkeit dieses Cebens selbst. Denn es wird sich nicht leugnen lassen, daß Jesus gu Cebzeiten die Gabe des Krankenheilens ausgeübt hat, und daß Krankenheilen und "Dämonenaustreiben" zu den Charafteristika seines Wanderlebens gehört haben. Andrerseits wirfte die dogmatische Überzeugung mit, daß Wunder zu der von Jesus verkündeten Nähe des Reiches Gottes gehörten und dessen sicherste Zeugen seien 3). So hat die Uber-

<sup>1)</sup> Man könnte hier höchstens noch das mysteriöse Wissen, das Jesus nach Mk. 112 f. 1413 f. beweist, anführen. Aber diese beiden ganz ähnlich konstruierten Erzählungen erweisen sich wahrscheinlich ebenfalls als spätere Zutaten zu einer ursprünglichen Überlieferung (s. o. S. 52).

<sup>2)</sup> Auch die Sonderquelle des Cutas enthält nur sehr wenig Wunderbares.

³) Ogl. Mt.  $12_{28} = \mathfrak{T}$ f.  $11_{20}$ ; Mt.  $11_{2-6} = \mathfrak{T}$ f.  $7_{18} - 2_{23}$ ; Mt.  $11_{20} - 2_{4} = \mathfrak{T}$ f.  $10_{13} - 1_{5}$ . Sür die Stimmung der Urgemeinde sind diese Worte jedenfalls charafteristisch. Einiges davon mag wohl auch trotz Mf.  $8_{11}$ f. auf Jesus zurückenne, eine Frage, die hier nicht entschieden werden kann. Einige Fragezeichen sein gestattet. Mt.  $12_{28} = \mathfrak{T}$ f.  $11_{20}$  (Jesu Dämonenaustreiben ein Beweis für die Rähe des Reiches Gottes) steht in einem starken Stimmungsgegensatz zu Mt.  $12_{27}$  (Cf.  $11_{19}$ ). – Die Antwort auf die Botschaft des Täufers kann in der

lieferung das Ceben Jesu tief in das eigentliche Wunderbare eingetaucht und ist dabei weit über das einfache Heilen und Dämonenaustreiben Jesu hinübergegangen. Schon im Markusevangelium begegnen ganze Partien, die deutlich gegenüber den oben hervorgehobenen als die jüngeren erscheinen, in denen das Wunder eine alles beherrschende Rolle spielt. Dahin gehört die Reise an das Ostuser des Sees 485-548 und die parallelen Erzählungsreihen, die sich um die Dubletten der Speisungsperikope gruppieren. Eine ausgesprochene Sammlung von Wundern hat Matthäus K. 8-9 zusammengestellt. Über den legendarischwunderhaften Charakter der Vorgeschichte (Mt. 11-18) war schon die Rede.

Bei der Frage nach der Entstehung 1) der Wunderberichte des Cebens Jesu wird man gut tun, nicht allzuviel mit alttestamentlichen Dorbildern und Refleren alttestamentlicher Erzählungen zu arbeiten. Daß das alte Testament hier und da die Erzählung des Lebens Jesu beein= fluft hat, daß der Weissagungsbeweis Geschichte gemacht hat, wird weiter unten noch bewiesen werden. Aber der volkstümlichen Wunderdichtung wird man mit dieser Annahme nicht gerecht, keinen schriftgelehrten Charakter. Dielmehr ist die Wunderdichtung des Cebens Jesu wahrscheinlich so vor sich gegangen, wie eine solche überall vor sich geht. Man übertrug allerlei im Volksmunde lebendige Geschichten von diesem und jenem Wundertäter auf Jesus und stattete mit geläufigen Wundermotiven schon vorhandene evangelische Erzählungen aus. Am leichtesten läft sich der Beweis für das lettere führen. Daß der geheilte Kranke auf einem Bette (einer Tragbahre) gebracht wird und dann sich sofort erhebt und wandelt, ja sogar sein Bett auf die Schultern nimmt und nach Hause trägt 2), daß der Arzt, der Heilung bringt, zu

Sassung, wie sie vorliegt, nicht von Jesus stammen. — Die Situation, in welcher Jesus die Weheruse gegen Kapernaum, Chorazin und Bethsaida gesprochen hat, ist nicht deutlich. Don einem definitiven Bruch mit diesen Stätten seiner Wirksamkeit, den diese Worte voraussehen, ersahren wir sonst nichts. Diesleicht spiegeln diese Worte den Bruch der Urgemeinde mit ihrer gasisäischen Heimat wieder. Sie sind in den Logien innerhalb der auch sonst viele späte Elemente enthaltenden Missionsrede erhalten.

<sup>1)</sup> Die Vorgeschichte bei Matthäus und Cukas soll in diesem Zusammenshang gar nicht herangezogen werden. Sie liegt — wenigstens was die Kernslegende der wunderbaren Geburt betrifft, wahrscheinlich schon auf außerspalästinensischem Gebiet. — Die älteren Phantasien über den Stammbaum Jesugehören nicht hierher.

<sup>2)</sup> Ogl. Weinreich, Antike Heilungswunder S. 173 f. Lucian Philopseudes K. 11: "Und Midas nahm sein Bett, auf dem er gelegen hatte, und eilte fort und ging auf den Acer."

bäupten des Bettes tritt, daß der Argt der Totenbahre mit dem Toten begegnet 1), daß die Vergeblichkeit der Bemühungen der Arzte betont wird, bevor der Wundertäter fommt und heilt 2), daß die Dlök= lichkeit des Vollzugs des Wunders 3) und seine Außergewöhnlichkeit 4) berporgehoben wird, das alles sind Wandermotive, die eben auch in den Erzählungen des Lebens Jesu benutt wurden. Beachtenswert ist ferner. daß wir aus profanen Quellen noch nachweisen können, wie eine Erzählung von der Konstatierung eines Scheintodes durch einen berühmten Arzt, sich in späteren Quellen in das Wunder einer Totenerweckung verwandelt 5). Daß auf das Gebet eines Frommen im Schiffe sich ein mächtiger Meeressturm plöplich leat, ist eine jüdische Wanderlegende. Sie wird sowohl von Rabban Gamaliel II (Baba mezia 59h) als auch von einem ungenannten jüdischen Knaben (jer. Berachoth IX1) erzählt 6). Sie erscheint uns in den Evangelien etwas stärker stilisiert: Jesus gebietet drohend Sturm und Meer, beschwört dieses, wie man einen Dämon beschwört! Zum Wandeln auf dem See findet sich bei Lucian Phi= lopseudes f. 13 eine Parallele?). So mögen auch andere Erzählungen in das Leben Jesu hinübergewandert sein, auch wo der bestimmte Nachweis fehlt und wir nur auf Vermutungen angewiesen sind. Am deutlichsten liegt die Sache bei der Erzählung vom gadarenischen Besessenen. die ihrer gangen höhenlage nach auf den ersten Blid als ein fremdförper in der evangelischen Geschichte erscheint. Was wir hier haben, ist eine lustige Geschichte von den armen, betrogenen Teufeln, die wider Willen herbeiführen, was sie doch sehnlichst zu vermeiden wünschen. Ein solches Geschichten wurde von irgend einem Dämonenaustreiber erzählt und dann auf Jesus übertragen. Auch die Ortsangabe Gadara oder Gerasa mag ursprünglich an dieser Wandererzählung gehangen haben. Sie veranlakte vielleicht die Erzählung von der Sahrt Jesu

<sup>1)</sup> Der berühmte Arzt Asklepiades begegnet einem Ceichenzug und entsbeckt Ceben im Körper des Scheintoten: Plinius nat. hist. VII 124, Celsus II 6. Weinreich 173.

<sup>2)</sup> Weinreich, S. 195.

<sup>8)</sup> Ebenda 197.

<sup>4)</sup> Ebenda 198.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) S. o. Anm. 1: Dieselbe Geschichte, die sich bei Plinius und Celsus in ihrer ursprünglichen Gestalt findet, erzählt Apulejus Flor. 19 als ein absolutes Wunder. Asklepiades erweckt den Coten: "consestim spiritum recreavit."

<sup>6)</sup> Siebig, Judifche Wundergeschichten des neutestamentl. Zeitalters S. 33. 61.

<sup>7)</sup> Ich verdanke den Hinweis J. Weiß, Rel. i. Gesch. u. Gegenw. III Sp. 2188. Val. überhaupt Weiß' Ausführungen über den Stil der Wunderzählungen.

an das Ostufer. Aber auch so behielt die Ortsangabe ihre Schwierigsteiten und hat bekanntlich Abschreiber und Ausleger zu mancherlei Konjekturen veranlaßt. Nach Gadara oder Gerasa wird Jesus niemals gekommen sein.

Ebenso erscheint die Erzählung von der Verklärung Jesu ihrem ganzen Stile nach als ein Fremdkörper in der evangelischen Erzählung. Liegt die eben behandelte Geschichte unter deren Niveau, so liegt diese gleichsam oberhalb desselben. Selbst die evangelischen Berichte pon den Erscheinungen des Auferstandenen haben die Gestalt Jesu nicht so ins rein Geistige und Supranaturale erhoben, wie das hier geschieht. Man beachte vor allem den charakteristischen Ausdruck ретерорφώθη. Die über alle Beschreibung lichtstrahlenden Kleider sind das Attribut eines überirdischen Wesens. Es sind in der Erzählung ferner unverstandene rudimentare Elemente stehen geblieben. Dahin gehört die Erwähnung der zwei Männer, die neben Jesu erscheinen und die offenbar ganz fünstlich und ohne nähere Begründung auf Elias und Moses gedeutet wurden. Dahin gehört weiter der gar nicht deutbare Ausruf des Petrus: "hier ist es gut sein, hier laft uns hutten bauen." Was mag hier ursprünglich als Vorlage der evangelischen Erzählung gedient haben? Etwa ein Theophanie auf hohem Berge, bei der drei göttliche Gestalten erschienen? Und ist vielleicht das hütten-Bauen auf die Bereitung einer Stätte (eines Zeltes) für die erscheinende Gottheit gu beziehen1)?

<sup>1)</sup> Das Verklärungswunder scheint im Markusevangelium in einen älteren literarischen Zusammenhang eingeschoben zu sein. Mt. 911-13 (die Eliasfrage) schließen sich eng an das Logion Mf. 91, an. Diejenigen Partien des Markusevan= geliums, in denen die drei Junger Petrus, Jafobus, Johannes eine Rolle spielen, gehören überhaupt der sekundaren Schicht der evangelischen überlieferung an. vgl. 587 (Auferwedung der Tochter des Jairus) 138 (Einleitung zu der folgen= den Apokalapse). Dieselbe Bewandnis wird es mit der Ausmalung der Szene von Getsemane haben 1438. Sekundäre überlieferung liebt es, sich hinter hohe Namen zu versteden. Dgl. noch die sekundare kleine Perikope, in der wieder Johannes als redende Person auftritt Mt. 938. - Es mag noch auf die Möglichkeit hingewiesen werden, daß in der Verklärungsszene eine Erscheinung des Auferstandenen vorliegen könnte, die in das Ceben Jesu zurückdatiert wäre. Die einleitende Szene der Pistis Sophia ist auf Grund der Verklärungsgeschichte konzipiert, aber hier ist baraus eine Verklärung des Auferstandenen durch das ihm vom himmel gesandte Lichtkleid geworden. Auch das Motiv, daß die Erscheinung auf dem Berge stattfindet, ist zu beachten (vgl. schon Mt. 2816). über das Verhältnis der Geschichte zum Caufwunder und über die in ihr vielleicht ichon enthaltene theologische Tendeng s. u. Kap. VII.

Es mag in diesem Zusammenhang noch ein Wunder, das freilich der johanneischen Berichterstattung angehört, erwähnt werden, weil wir bei ihm nicht bei der einfachen Vermutung und bei Gründen innerer Wahrscheinlichkeit stehen bleiben mussen. Ich meine das Wunder der hochzeit von Kana. Auch dieses Wunder past mit seinem Stil eigentlich in die evangelische Erzählung nicht hinein. Wenn man wieder und wieder von asketischer und antialkoholischer Seite an dieser Erzählung starken Anstoß genommen und sie durch allerlei Umdeutungen zu beseitigen gesucht hat, so hat man nicht so unrecht darin gehabt. Es liegt zu diesem Wunder nachweislich eine Parallele aus dem Dionnsoskult por. die sich bis in das neutestamentliche Zeitalter zurüchverfolgen läft. Auf der Insel Nazos, so berichtet man, soll alljährlich eine Tempelquelle des Dionnsos Wein statt Wasser haben strömen lassen. Don dem heiligtum des Dionnsos auf der Insel Teos wird ähnliches erzählt. In Elis pfleate man am Abend des beginnenden Sestes unter Anwesenheit angesehener Männer drei leere Krüge im heiligtum des Dionnsus aufzustellen, dann wurden die Turen verschlossen und am andern Morgen fand man die Krüge mit Wein gefüllt vor. hier durfen wir die Genesis des Weinwunders von Kana vermuten! Der Epiphanie des Gottes Dionnsos und ihrem Wunder stellte man die Epiphanie des neuen Gottes gegenüber: Und er offenbarte seine Herrlichkeit und seine Jünger glaubten an ibn 1).

Dielleicht ließe sich einmal auf ähnlichem Wege die Entstehung der Legende von der Speisung der Fünstausend aushellen. Sie trägt ähnlichen Stilcharakter. Die bescheidene Parallele des alten Testaments (II. Kö. 442–44) und die Anklänge an die christliche Abendmahlsseier reichen zur Erklärung der Entstehung dieser Geschichte nicht aus. Hier waltet ein Gott unter den Seinen, offenbart seine Herrlichkeit und spendet seine Gaben.

So hat die Gemeinde der Jünger Jesu gedichtet und sein Bild mit dem Goldgsanz des Wunderbaren umgeben. Oder anders ausgedrückt, das Personenbild Jesu beginnt mit magnetartiger Kraft zu wirken und alle möglichen Stoffe und Erzählungen, die in seiner Umgebung

<sup>1)</sup> Das Material ist zu sinden bei de Jong, Antik. Mnsterienwesen, S. 168, Nilsson, S. 291—293.—Wir werden weiter unten (Kap. VII) noch einmal auf diese Zussammenhänge zurücktommen müssen. Denn das Datum dieses Dionnsossestes ist die Nacht vom 5./6. Januar, d. h. das Datum des altchristlichen Sestes der Taufe — Epiphanie Jesu! In diesem Zuhammenhang sei nur noch darauf hingewiesen, daß seit alter Zeit der 6. Januar auch als Erinnerungstag der Hochzeit von Kana gilt. (Ogl. 3. B. altgallisches Sakramentar bei Mabillon.)

vorhanden waren, an sich heranzuziehen. Aber auch da, wo sie recht fremdartig sind, hat die hohe Kraft evangelischer Dichtung sie so amalga= miert, daß jener Prozeß nur dem schärfer zusehenden Auge erkennbar wird.

Dor allem aber haben wir in diesem Zusammenhang noch unser Augenmerk auf die supranaturale Krönung zu richten, welche die Darstellung des Ausganges des Lebens Jesu durch die Legende vom leeren Grab und von der leibhaftigen Auferstehung Jesu erhalten hat.

Eine Reihe von Spuren weisen daraufhin, daß der Glaube der ersten Gemeinde an den erhöhten herrn zunächst ohne das Dogma von der leibhaftigen Auferstehung und ohne eine bestimmte Reflexion über den Verbleib des Leibes Jesu eristiert hat. Ja wäre die Vermutung. die wir oben 5.30 (unter anderen) besprochen haben, über die Entstehung der Frist der drei Tage aus der Annahme eines dreitägigen Verweilens der Seele beim Ceibe richtig, so würde das auf die Vorstellung von einem unabhängigen Weiterleben der Seele ohne den Leib führen. dieselbe Richtung deutet das allerdings einer späteren überlieferung angehörige Wort Jesu an den Schächer (Cf. 2348): "Heute wirst du mit mir im Paradiese sein 1)". Nicht leicht beantwortbar ist ferner die Frage, wie Paulus sich die Auferstehung im allgemeinen und im besonderen die Auferstehung Jesu gedacht habe. Daß er an eine Auferstehung "dieses" in die Erde gelegten Leibes gedacht haben könnte, ist (auch für die Auferstehung Jesu) durch I. Kor. 1560 ausgeschlossen. So darf auch das von ihm gewählte Bild von dem "nackten" Saatkorn, das in die Erde gelegt wird (I. Kor. 15sef.) nicht etwa im Sinne eines organischen herauswachsens des neuen Leibes aus dem alten gedeutet werden. Für den Apostel vollzieht sich hier ein Wunder, und nur die beiden Gedanken hält er deutlich fest, daß der alte Leib vergeben muß und Gott durch ein Wunder einen neuen Ceib schenkt. Nur damit ist es verträglich, daß an anderer Stelle (II. Kor. 51) der Apostel sich den neuen Ceib schon jest im himmel bei Gott vorhanden denkt 2). Wollten wir es streng nehmen, so steht nach Paulus eigentlich nichts mehr aus dem Grabe auf; und es ist nur als Beibehaltung eines über-

<sup>1)</sup> Ogl. auch die Cazarusperikope bei Luk. mit ihrer Vorstellung vom uns mittelbaren Weiterleben nach dem Tode.

 $<sup>^2)</sup>$  Wie man die Stelle auch sonst deuten möge, diese klar ausgesprochene Aberzeugung wird sich nicht wegdeuten lassen. — Sie entspricht der Vorstellung in der Ascensio Jesaiae IX 1-2, 9-13 von den im himmel vorhandenen Kleidern (Leibern) der Frommen, vgl. auch slavisches henochbuch (hrsg. v. Bonwetsch)  $22\mathrm{s}$  ff. Bousset, Religion des Judentums^2 S. 319.

tommenen Wortes anzusehen, wenn Paulus von Auferstehung und gar von einer Cebendigmachung (Auferweckung) unseres sterblichen Ceibes redet (Rö. 811), so etwa wie wir noch unbefangen vom Aufgang und Untergang der Sonne sprechen. — Paulus wird sich aber die "Auferstehung" Christi sicher nach Analogie der allgemeinen Auferstehung gedacht haben. Und so könnten wir begreifen, daß der Apostel von der (pneumatisch) leiblichen Realität des erhöhten Christus voll überzeugt sein konnte, ohne irgendwie über das Schickal des sarkischen Ceibes Jesu zu reslektieren. In der ausführlichsten Stelle, in der Paulus das Sein und Wesen des Christus von der Präexistenz dis zu seiner endgültigen Erhöhung beschreibt, Phil. 20 ff., erwähnt er die Auferstehung gar nicht, sondern nur die Erhöhung.)

Aber auch für die Urgemeinde wird man nicht so ohne weiteres annehmen dürfen, daß sie sich ein persönliches Weiterleben Jesu nur unter der Annahme vorstellen konnte, daß Jesus sich mit seinem Leibe aus dem Grabe erhoben habe. Die Vorstellung von der fleischlichen Auferstehung ist zwar in der jüdisch-palästinensischen Eschatologie der Zeit Jesu auf dem Wege zur Herrschaft, aber sie hat diese Herrschaft keineswegs vollständig erlangt. Wir dürsen annehmen, daß die Vorstellungen und Phantasien auf diesem Gebiet noch im sebendigen Fluß waren.

Und so läßt sich denn auch das Werden und Wachstum der Legende mit dem absoluten Wunder des leeren Grabes noch innerhalb unserer Evangelienliteratur, auch ohne daß wir das argumentum e silentio des paulinischen Auferstehungsberichts (I. Kor. 15) in Anspruch nehmen, versolgen. — Es wird sich in der Tat wahrscheinlich machen lassen, daß die Erzählung von den Frauen am leeren Grabe einmal für sich existiert hat und von Markus erst künstlich mit dem Kern der Leidenssgeschichte, die ursprünglich mit der Grablegung schloß, verbunden ist. Don entscheidender Bedeutung<sup>2</sup>) ist hier der Zug, daß die Frauen erst am Sonntag (am dritten Tage) an das Grab kommen, um den Leib Jesu einzubalsamieren. Das ist bei morgenländischen klimatischen Derhältnissen so schlechthin unbegreisslich<sup>3</sup>), daß wir zu der Annahme

<sup>1)</sup> So findet sich auch im Johannesevangelium ausschließlich das ύψωθηναι Jesu betont. — Einmal in einem offenbar sekundären Zusat êκ νεκρών αναστηναι 209. Ebenso scheint 292 ότε οδν ήγέρθη êκ νεκρών ein Zusatz zu sein, vgl. noch im Nachtragskapitel 2114.

<sup>2)</sup> Ogl. zum folgenden E. Schwart, Osterbetrachtungen, Ischr. f. neut. Wissensch., VII 1906, S. 1-33.

<sup>3)</sup> Es ist beachtenswert, daß Mt. 281 diesen Jug wieder entfernt hat und daß der vierte Evangelist ziemlich deutlich gegen ihn polemisiert 1989 f. Auch

gedrängt werden, daß das ganze Gefüge dieser Erzählung nicht einsheitlich entworfen ist, sondern daß ein Kompilator überlieserungen verschiedener Herkunft mühsam verbunden hat. Der Zug, daß die Frauen zur Einbalsamierung Jesu an das Grab kamen, gehörte einer Sondersüberlieserung an, die erst durch Markus mit der älteren Darstellung der Leidensgeschichte verbunden und in das Schema einer Zeitrechnung (Todestag an der παρασκευή, Auserstehung an der μια των σαββάτων) dineingepreßt ist, zu dem sie absolut nicht paßte.

Andere Beobachtungen bestätigen dies Urteil. Es bleibt immerhin merkwürdig, daß den Frauen, die zum Grabe eilen, der Gedanke an das entscheidende Hindernis, das sich ihrem Plan der Einbalfamierung Jesu entgegenstellt, den Stein por des Grabes Tur, erft auf dem Wege fommt. Der Stein vor der Grabestur gehörte der alteren überlieferung. Wiederum wird an dieser Stelle eine Naht sichtbar. - Deutlich zeigt sich ferner in dem Aufriß der Schlußerzählung der Kompositionscharakter des Markusevangeliums. In vorbereitender Weise werden die "Frauen" schon por der Grablegung am Kreuze Jesu eingeführt (1540 f.). Dann tauchen sie erst am Schluß der Erzählung von der Grablegung, bei der sie keine Rolle spielen, wieder auf (1547). Das ist die bekannte Schachtelmanier, mit welcher der Evangelist Markus arbeitet und Quellen verschiedener hertunft verbindet. - Unter dieser Voraussekung wurde sich auch das Rätsel des abrupten und unfünstlerischen Schlusses des Markusevangeliums mit dem έφοβούντο γάρ, der mit der ganzen, im hohen Grade kunstvollen Konzeption der älteren Leidensgeschichte so wenig harmoniert, lösen. Markus war hier an den überlieferten Stoff gebunden; die Erscheinung des Auferstandenen vor den Jungern lag ihm noch nicht als Geschichtserzählung, sondern als einfaches Kernama vor. Der oben erwähnte Schluftvers der Erzählung "Und sie sagten

steht die Deutung, welche die Geschichte der Salbung in Bethania bereits Mk. 14s gesunden hat (προέλαβεν μυρίσαι το σωμά μου είς τον ένταφιασμόν), in einer geswissen Spannung zu dem obigen Motiv.

<sup>1)</sup> Über die Möglichkeit, daß diese Datierung des Codes= und des Auserstehungstages ebenfalls erst der Tradition angehört, s. o. S. 31. Schwarz a. a. O. S. 31 weist mit Recht darauf hin, daß in dem älteren Bericht Mf. 1542 von der Grablegung das Datum enei ην παρασκευή ganz unorganisch eingefügt ist (Cf. 2354 glättet den Bericht, bei Mt. steht das Datum an anderer Stelle 2762; erst in der jüngeren Legende Petrusevang. v. 5 (23.34) und Jo. 1981.42 hat die Motivation der in der Eile vollzogenen Grablegung Jesu ihre seste Stellung). Es bleibt die Möglichkeit, daß erst der Evangelist Markus das paulinische τη τρίτη ήμέρα in die Geschichtsdarstellung des Lebens Jesu eingefügt hat.

niemandem etwas, denn sie fürchteten sich", ist überdies von ganz durchsichtiger Tendenz. Er soll auf die Frage Antwort geben, weshalb die Erzählung von den Frauen am leeren Grabe so lange unbekannt geblieben sei 1). Es ist also noch zu erweisen, daß die Legende von den Frauen am leeren Grabe der älteren evangelischen Erzählung vom Ausgang des Lebens Jesu noch nicht angehört hat. Die Erzählung hat
sich unabhängig von jenem Bericht gebildet; mit der Annahme, daß nur
Frauen das leere Grab gesehen haben, schließt sie sich andrerseits noch
eng an die echte Tradition an, daß Jesus seinen Jüngern in Galiläa
erschienen sei.

Und somit war an diesem Hauptpunkt das absolute Wunder in den dristlichen Gemeindeglauben und das Personenbild Jesu von Nazarreth eingeführt; der Glaube an die Erhöhung des Menschenschnes ershielt die konkretere Gestalt, daß er am dritten Tage aus dem Grabe leibhaftig auserstanden sei.

\* \*

III. Mit dieser starken Betonung der offenbaren messianischen Herrlichteit im Cebensbilde Jesu und der Übermalung dieses Cebensbildes durch das Wunderbare geriet man andererseits in eine gewisse Schwierigkeit. Gegner des Evangesiums konnten den Einwurf erheben: Wenn Jesus wirklich so offenkundig sich allem Volk als den von Gott gesandten Messias-Menschenschen dargetan, wenn er derartige Wunder getan hat, wie kommt es, daß dann das Volk, zu dem er doch in erster Linie von Gott gesandt war, ihm keinen Glauben geschenkt hat? Wie erklärt sich der eksatante Mißerfolg seiner Predigt? Darauf antwortete man, wenn wir recht sehen,

<sup>1)</sup> Es ist sehr beachtenswert, daß auch die Verklärungslegende Mk. 90 einen ganz ähnlichen verräterischen Zusatz erhalten hat. Sollte hier der Evangelist Markus selbst gearbeitet haben? — Auch Mk. 167 zeigt sich vielleicht die Seder des Evangelisten. Denn dieselbe die Flucht der Jünger nach Galiläa verswischende oder beschönigende Tendenz wird Mk. 1427 s. sichtbar.

<sup>2)</sup> Sollte es ein Jufall sein, daß Paulus mit einer einzigen Ausnahme (I. Th. 414 vg. 416) für "Auferstehen" das Verbum έγείρεσδαι gebraucht, das auch die Bedeutung des Aussdem-Schlummer-erwachen haben kann, während die jüngere Überlieserung 3. B. Markus in den seierlichen Weissagungen 831 (99s.) 931 1034 αναστήναι (αναστήσειν) gebraucht? Freisich steht das έγείρειν grade bei Paulus mit Beziehung auf die dνητά σώματα; und letztlich mögen die verschiedenen Formeln (auch das ύψωθηναι) auf hebräisches DIP (hos. 62 ירוכונו) zurückgehen.

bereits innerhalb der evangelischen überlieferung mit der Theorie vom Messiasgeheimnis 1), die bereits das ganze Markusevangelium durchzieht 2). Und die Antwort lautete: Jesus hat gar nicht gewollt, daß das jüdische Dolk zum Glauben kame. Daher hat er zwar seine messianische herrlichkeit offenbart, aber ebenso oft und so stark hat er sie wieder verhüllt. verschiedenen Sormen prägt sich bekanntlich diese Tendeng aus. Dor allem in der ständig wiederkehrenden schematischen Vorstellung, daß Jesus die Dämonen ausgetrieben habe, weil sie ihn erkannten (128.34 311 ff. 518)3). Diese Auffassung tann nicht geschichtlich sein. Das geht schon - gang abgesehen von der unannehmbaren Motivation des Heilungsverfahrens Jesu - daraus hervor, daß die Annahme, Jesu Messianität sei gerade von seiten der Besessenen ständig und prinzipiell erkannt, auf einer offenkundigen dogmatischen Annahme beruht: Die Dämonen, die in den Kranken wirksam sind, wittern den heiligen Gottgesandten, ehe noch irgend welchen Menschen eine Ahnung davon aufgeht. Leider hat uns diese hartnäckig festgehaltene Tendenz das Bild des Dämonenaustreibens Jesu in den Evangelien arg entstellt und fast aller konkreten Zuge entleert'). - Auf derselben Linie liegen die gahlreichen gälle, in denen Jesus Wunder der Krankenheilung verrichtet und dann befiehlt, dieses Wunder nicht bekannt zu machen (144 548 788 886). Das Schweigegebot bei den Wundererzählungen der Auferweckung von Jairi Tochter und der Heilung des Blinden von Bethsaida zeigen am besten, wie der Erzähler hier von jedem Sinn für Möglichkeit und Wirklichkeit verlassen ist und nur einer schematischen Tendenz folgt. - Und wieder auf derselben Linie liegt die im Markusevangelium vorgetragene Theorie, daß Jesus durch sein Reden im Gleichnis das Volt habe verstoden wollen und daß er die tieferen Geheimnisse der Gottesweisheit, die in den Gleichnissen verborgen liegen, durch Deutung den Jüngern besonders mitgeteilt habe. Der Evangelist Markus legt auf die Theorie großen Wert. Er hat sie in das Zentrum seiner Darstellung vom Gleichnisreden Jesu gestellt (410 - 12 484). Er bereitet die gange

<sup>1)</sup> Ich schließe mich im folgenden an Wredes vortreffliche Nachweise in dessen "Messiasgeheimnis" an. Hinsichtlich der von ihm aufgedeckten Catsachen gebe ich ihm fast in jeder Hinsicht völlig Recht. In der Beurteilung der Catsachen differiere ich mit ihm, wie aus der Darstellung ersichtlich werden wird.

²) Schwerlich hat Martus sie geschaffen, doch hat er sie konsequent durchsgeführt.

 $<sup>^{8})</sup>$  Auch  $5_{19}$  liegt diese Verhüllungstheorie vor. (Gehe in Dein Haus und erzähle es  $\langle nur \rangle$  den Deinen.)

<sup>4)</sup> Ausgenommen ist die individuelle und von dieser Tendenz sast gänzlich freie Erzählung Mt. 914 ff.

Tendenz fünstlich vor, indem er zunächst den Massenandrang des Volkes zu Jesus (37–12), dann die Berufung der Jünger auf dem Berg erzählt (313–13), dann Jesus sich auch von seinen Derwandten trennen läßt (320–21. 31–35), um nunmehr dessen Verhalten zur Masse und zu seinen Jüngern in scharfen Kontrast zu stellen. Daß das alles blasse Theorie ist, die weder zu Jesu generellem Verhalten zum Volke stimmt, noch zu seinem Charakter als Volksredner, noch zu dem Wesen des Gleich=nisse<sup>3</sup>), sollte heute keines weiteren Beweises mehr bedürsen<sup>3</sup>). Die Theorie kehrt auch nur noch einmal im Markusevangelium wieder, nämlich Mk. 717, wo die Jünger<sup>3</sup>) Jesus nach der Deutung der παραβολή: "Nichts, das von außen an den Menschen kommt, kann ihn unrein machen" – fragen. Und hier handelt es sich eigentlich gar nicht um ein Gleichnis<sup>4</sup>), wie nachher auch keine Auslegung folgt, sondern nur eine kräftigere Wiedersholung des schon Gesagten.

Wir werden ein Recht haben, diese Verstockungstheorie mit den Berichten über die Verhüllung der Wundertaten Jesu in dieser Weise zusammenzubringen. Hier kommt die Theorie deutlich zum Ausdruck, die dort nur angedeutet war. Jesus will das Judenvolk verstocken, daher verdirgt er seine messianische Herrlichkeit in Wort und Werk. Daß das Judentum nicht glaubt, war kein Mißerfolg Jesu und kein Geschick, sondern sein eigener freier Wille. — Nach alledem wird freilich selbst die Vermutung kaum abzuweisen sein, daß die Tendenz des Messiasgeheimnisses auch auf die Szene von Cäsarea Philippi abgefärbt hat. Damit soll nicht gesagt sein, daß, wie Wrede seinerzeit anzunehmen geneigt war, die ganze Szene erdichtet sei. Das Messiasbekenntnis des Petrus wird als geschichtslich stehen bleiben müssen. Aber die Antwort Jesu ist uns leider durch die übermalende Tendenz des Evangelisten verloren gegangen<sup>5</sup>).

Mit dieser Tendenz kreuzt sich dann noch eine andere nicht identische, aber doch verwandte, nämlich die der Betonung des ständigen Unver-

<sup>1)</sup> Auch stößt sich Mk.  $4_{10} - 12$  mit dem Vers  $4_{18}$ , der bereits der überarbeiteten Quelle des Mk. angehört haben muß.

<sup>2)</sup> Daß Jesus auch einmal in einem ganz bestimmten Sall erklärt, Ärgernis bereiten zu wollen (Mt. 1512 ff.), steht auf einem ganz anderen Seld und beweist gegen das oben Gesagte gar nichts.

<sup>8)</sup> Dgl. 717 ότε εἰσῆλθεν εἰς οἶκον mit 410 κατὰ μόνας.

<sup>4)</sup> παραβολή ist hier "Maschal" im weiteren Sinn und bedeutet etwa Rätselsspruch.

bietet seine durchaus originelle haltung.

standes der Jünger. Sie zeigt sich zum Greisen deutlich in dem wunders lichen Abschnitt 814-81 (Mißverständnis des Wortes Jesu vom Sauerteig). In dieser Perisope, die schon deshalb ganz sekundär ist, weil sie die Dublette des Speisungswunders bereits voraussetzt, ist außer dem Cogion Jesu, an das sie anknüpft, alles ungeschichtliche und aufgetragene Tendenz. Don hier aus erhalten auch Stellen wie 418 (?) 602 910.19.82, vielleicht auch die Ausmalung der Gethsemane-Szene 1487-41 ihre Beleuchtung. Der Tiese des Geheimnisses, das die Person Jesu umgibt, entspricht es, daß auch die Jünger, obwohl sich ihnen seine herrlichkeit offenbarte, nichts davon verstanden. Erst nach Tod und Erhöhung hat eine gläubige Gemeinde dies Geheimnis verstanden.

\* \*

IV. Mit dem Wunder eng zusammen gehört die Weissagung-Wunder und Weissagung sind die Bestätigung alles Göttlichen auf Erden. So hat auch die Theorie von der erfüllten Weissagung des alten Testaments sich an das Lebensbild Jesu herangedrängt und es mannigsach umgestaltet.

Es ist allgemein zugestanden, daß die christliche Urgemeinde zu dem noch in der späteren Geschichte eine so bedeutsame Rolle spielenden alttestamentlichen Weissagungsbeweis die Grundlage gelegt hat. Die einzelnen Etappen dieses Prozesses lassen sich noch einigermaßen verfolgen. Als Quellen können hier nicht nur die Evangelien, sondern bei der Stabilität der Überlieferung auch die Apostelgeschichte und selbst Paulus dienen, wenn wir von den Besonderheiten seines alttestamentlichen Beweises, die sich mit der Eigentümlichkeit seines Evangeliums ergaben (Rechtsertigungslehre, Stellung zum Gesetz, Kommen des Heils zu den Heiden, Verstodung Israels), einmal absehen.

In erster Linie hat sich natürlich der Weissagungsbeweis von vornherein auf die beiden großen Tatsachen am Ende des Lebens Jesu gerichtet,
zunächst auf seine Erhöhung (Auferstehung), dann auf seinen Tod. Ja
schon bei der Entstehung der Menschenschndogmatik hat eine alttestamentliche Stelle in entscheidender Weise eingewirkt, die Weissagung
Dan. 718. – Auch sonst wird es der Gemeinde leicht geworden sein, das
Bild des erhöhten Messias im alten Testament nachzuweisen. Dor allem
hat hier der Ps. 110 die christliche Phantasie befruchtet. Wir können
seine Wirksamkeit an zahlreichen Stellen der ältesten christlichen Literatur

nachweisen 1). Er stütte die älteste (von aller Reflexion auf leibliche Auferstehung noch freie) überzeugung: "Don nun an sitet der Menschensohn zur Rechten der Macht Gottes." Mit dem Zitat aus Ps. 110 verbindet Paulus I. Kor. 1526 den hinweis auf Pi. 8 (πάντα ὑπέταξεν ύπο τους πόδας αύτου). Auch dieser Psalm wird in der Cat frühzeitig auf Jesus angewandt sein, weil er als ein hymnus auf den Menschensohn verstanden werden konnte. Wir können von Daulus aus, gerade weil dieser auf den Titel Menschensohn keinen Wert mehr legte, auf den Gebrauch des Psalmes in der Urgemeinde schlieken, obwohl wir in Evangelien und Apg. seine Spur nicht finden 2). Im Anfang des Psalmbuches fanden die Christen weiter jenes machtvolle Triumphlied, das in jedem Wort zu messianischer Deutung einsud. So murde denn das Wort, in dem der Psalm gipfelt: Du bist mein Sohn, ich habe dich heute gezeugt, auf die Erhöhung Jesu bezogen 3). Der Ps. 118 spielte schon in der Messianologie des Judentums eine besondere Rolle; die Beziehung seiner Worte "gesegnet mit dem Namen des Herrn sei der Ankömmling" auf den Messias war so allgemein, daß daraus offenbar ein Terminus technicus für den Messias (RII d epxópevos)4) geworden war, den die evangelische überlieferung als solchen voraussett. Eine spezifisch dristliche Deutung ist andrerseits die Deutung des von den Bauleuten verworfenen Ecfteins auf Jesus 5). So wurde nun auch das verwandte Wort (Jef. 2816) von dem kostbaren Stein,

<sup>1)</sup> Mt. 1235 ff. (s. o. S. 51), Ct. 2260 (vgl. Mt. 1462); I. Kor. 1525; hebr. 13 1013 122. — Dgl. Apg. 756, Bekenntnis des Jakobus bei hegesipp Euseb. H. E. II. 23,13. — Beachtenswert ist es übrigens, daß Apg. 756 den Menschensohn έκ δεξιών έστῶτα τοῦ δεοῦ nennt, und daß Mt. 1462 Ct. 2269 statt zur Rechten Gottes τῆς δυνάμεως haben (δεοῦ Ct. 2260 wird erklärender Zusak sein), hegesipp τῆς μεγάλης δυνάμεως. Sollte in diesen stereothren Abänderungen populäre Mythologie zum Ausdruck kommen? Dgl. den έστως und die μεγάλη δύναμις in der überslieserung von Simon Magus. — Ps. 110 ist übrigens, weil man nach der bekannten Auslegung hier neben Gott eine zweite transzendente göttliche Gestalt zu sinden meinte, von besonderer Bedeutung für die Entwicklung der Christologie geworden. Schon in der urchristlich palästinensischen (s. o. S. 51).

<sup>2)</sup> Vgl. das ausführliche Zitat Hebr. 26.

<sup>3)</sup> Apg. 426 f 1388 f. Hebr. 15 55. In der sekundären evangekischen Übers lieferung ist der Psalm dann bereits auf die Taufe Jesu bezogen, hat den Wortlaut der aus Jes. 421 stammenden Taufstimme zunächst umgestaltet und dann in einer späteren Überlieferung gänzlich verdrängt. (Ogl. oben S. 692.)

<sup>4)</sup> Dgl. den Einzug Jesu in Jerusalem und die Täuferfrage.

<sup>5)</sup> Mf. 1210 beweist das Alter der Deutung, vgl. Apg. 411 und die Ersächlung des Einzuges Jesu in Jerusalem.

den Jahve in Zion gegründet, messianisch gedeutet  $^1$ ). — Daß die Auslegung von Ps. 16s-11 (Apg. 2ss ff., wiederholt 13ss) mit ihrer deutlichen Beziehung auf die leibliche Auferstehung erst einem sekundären Stadium der Gemeindedogmatif und des Weissagungsbeweises angehört, dürfte nach allem Gesagten klar sein. Der Weissagungsbeweis trägt denn hier bereits auch einen besonders künstlichen und reslektierten Charakter  $(2ss-s1)^s$ ).

Don Paulus (I. Kor. 154) erfahren wir ferner ausdrücklich, daß schon die Gemeinde vor ihm auch den Beweis für die Notwendigkeit des Ceidens und Sterbens Christi geführt hat. Wir werden diese Trazdition mit Sicherheit dis auf die palästinensische Urgemeinde zurückschren dürfen. Denn wenn hier auch zunächst die Notwendigkeit des Todes Christi anders und innerlicher erfaßt wurde, indem man ihn als den notwendigen Durchgang zur Herrlickeit begriff (s. o. S. 10), so bestätigte der Weissagungsbeweis doch von neuem, daß hier nicht menschliche Bosheit und Zufall, sondern der lange vorbedachte und vorhergesehene Ratschluß Gottes gesiegt habe (Apg. 223). Es wird sich weiter unten zeigen, daß es wiederum namentlich einige Psalmen gewesen sind, die stark auf die Gemeinde gewirkt haben, vor allem die Psalmen 22 und 69. — Auch sonst hat man in dem leidenden und sterbenden Gerechten der Psalmen wohl von vornherein vielsach den Messias gefunden.

Einflußreich muß weiter das dunkle Sacharjawort (1210): "Sie werden schauen auf den, den sie durchbohrt haben" gewesen sein, zumal sich in dem Zitat Vertrautheit mit dem masorethischen Text gegen die LXX zeigt. Ein zweites bekanntes Sacharjawort (137) hat die Teidensgeschichte des Markus beeinflußt (1427). Merkwürdig ist es, daß das große 53. Kapitel des Jesaia vom leidenden und sterbenden Gottesknecht zunächst so wenig auf die christliche Phantasie eingewirkt zu haben scheint. Die Deutung dieses Kapitels auf den leidenden Messias muß eben wohl gegenüber aller jüdischen Messianologie unserhört gewesen sei. Paulus zeigt in seinen sämtlichen Briesen keine wesentlichen Spuren von einer Beeinflussung durch dieses Kapitel. Sehr

<sup>1)</sup> I. Pt. 26 und die Kombination von Jes. 2816 und 814: Rö. 933.

<sup>2)</sup> Reslettiert ist auch die Derwendung von Hos. 62 für das "auferstanden am dritten Tage", I. Kor. 154, wenn diese Beziehung als gesichert ans zunehmen ist.

<sup>3)</sup> Pf. 4110: Joh. 1318; Pf. 407: Hebr. 105 (vgl. die falsche Cesart σωμα (jt. ωτία) κατηρτίσω μοι.

<sup>4)</sup> Mt. 2430; Apt. 17 (an beiden Stellen die merkwürdige Verbindung von Dan. 713 und Sach. 1210); Joh. 1937.

bedeutsam ist es auch, daß noch Mt.  $8_{17}$  die Stelle Jes.  $53_4$  nicht auf den stellvertretenden Sühnetod Jesu, sondern auf das Krankenheilen bezogen wird. Die alten, vielleicht urchristlich-liturgischer Sprache entstammenden Sormeln vom "Camm Gottes" im vierten Evangelium und der Apokalppse brauchen nicht — wenigstens nicht alle — notwendig aus Jes. 53 zu stammen. Nur der I. Petrus-Brief') ist von älteren Schriften, und zwar gleich in stärkster Weise von dorther beeinflußt. Auch in der Apg. sinden wir  $(8_{89})$  ein ausführliches Zitat aus jenem Kapitel.

Das ist um so merkwürdiger, als andrerseits das Bild, das Deuterojesaia von dem Gottesknecht entwirft, von vornherein in der christlichen Gemeinde bei der Ausgestaltung des Jesusbildes wirksam gewesen zu sein scheint. Ich verweise hier auf das, was über den Titel Jesu παϊς deoῦ und seinen festen Platz in der ältesten christlichen Liturgie gesagt ist. Auch sonst zeigen eine Reihe von Stellen der früheren christlichen Literatur den Einsluß von Deuterojesaia her ²). Vor allem beeinslußt dieser die Ausgestaltung des Berichtes von der Taufe Jesu. — Seltener zeigen sich die Spuren der Weissagung des Moses von einem Propheten, den Gott ihm gleich senden werde (Apg. 328 787), obwohl die messianische Deutung der Stelle schon vor Jesus volkstümlich gewesen zu sein scheint ³).

Mit besonderer Vorliebe wandte sich dann der Weissagungsbeweis dem Vorläufer Jesu zu. Auf ihn deutete man in kühner Weise die Stimme in der Wüste bei Jesaia  $40_8$  und unter gewalttätiger Veränderung des Textes die Weissagung vom Boten Gottes Maleachi  $3_1$  (Mk.  $1_2$  Mt.  $11_{10} = \mathfrak{Ck}$ .  $7_{27}$ ).

Bei dieser ganzen Zusammenstellung haben wir ohne weiteres vorausgesetzt, daß auch die Jesusworte, welche einen derartigen auszgebildeten Weissagungsbeweis enthalten, im Durchschnitt auf das Konto der Gemeindetheologie zu setzen seien. Die Berechtigung dazu ergibt sich schon aus der allgemeinen Erwägung, daß wie wir in diesem Zus

<sup>1)</sup>  $\mathfrak{DgI}$ .  $1_{19-22} = \mathfrak{Jef}$ . 537;  $2_{24} = 53_{12}$   $2_{25} = 53_{6}$ ,  $\mathfrak{vgI}$ .  $\mathfrak{Lf}$ .  $22_{87} = 53_{12}$ .

²) Mt.  $12_{18}$  ff. = Jej.  $42_{1-4}$ ; Et.  $4_{18}$  f. = Jej.  $61_1$  ff.; vgl. Apg.  $10_{38}$  mit Jej.  $61_1$ ;  $13_{47}$  mit  $49_6$ ;  $3_{13}$  mit  $52_{13}$ .

<sup>8)</sup> Dgl. Mf. 615 828.

<sup>4)</sup> Andere Einzelheiten: Predigt in Galiläa Mt.  $4_{15} = Jef.$   $8_{23}$   $9_1$ ; Kranken-heilung Mt.  $8_{17} = Jef.$   $53_4$ ; Parabelreden Mt.  $13_{35} = Pf.$   $78_2$ ; Perftodung des Volkes Mt.  $4_{12} = Jef.$   $6_9f.$ ; Flucht der Jünger Mt.  $14_{26} = Sach.$   $13_7$ ; Derrat des Judas Mt.  $27_9 = Sach.$   $11_{12}f.$ ; Apg.  $1_{20} = Pf.$   $69_{26}$   $109_8$ ; Joh.  $13_{18} = Pf.$   $41_{10}$ , vgl. Joh.  $17_{12}$ . — Die letzten Stellen zeigen, wie man mit Vorliebe Rätsel und Ärgernisse durch Rekurs auf die alttestamentliche Weissaug löste.

sammenhang gesehen haben, der Beweis sich ganz wesentlich um die jenseits des eigentlichen Cebens Jesu liegenden Tatsachen des Todes und der Erhöhung (Auserstehung), wie um seine Angelpunkte dreht. Sür die meisten der in Betracht kommenden Stellen ist außerdem der Beweis ihrer Unechtheit schon erbracht. Auch mag darauf hingewiesen werden, daß in der gesamten Cogienüberlieferung eigentlich nur ein derartiges Beispiel vorkommt, nämlich die kühne Umdeutung von Mal. In Mt. 1110 = Ck. 727 (vgl. Mk. 12), die bereits oben behandelt ist. Es mag weiter noch darauf hingewiesen werden, daß, während Mk. 1421 Jesus vom hingehen des Menschenschnes "wie über ihn geschrieben sieht" redet, Cukas 2222 die Wendung κατά το ώρισμένον bietet, und daß ebenso der allgemeine hinweis auf die Erfüllung der Schrift 1422 durch Ck. 2252 nicht bestätigt wird.

Im Jusammenhang damit mag auch noch darauf hingewiesen werden, daß die Gemeinde Jesus nicht nur eine Reihe alttestamentlicher Weissagungen in den Mund gelegt hat, sondern ihn auch selbst fast alle Einzelheiten seines Leidens voraussagen läßt. Eine ganze Reihe konkreter Einzelzüge der Leidensgeschichte sinden sich so in der Weissagung verdoppelt wieder: der hinaufzug nach Jerusalem, der Derrat des Judas, die Gesangennahme dort, die Flucht der Jünger, das Verhör vor hohenpriester und Schriftgelehrten, die Verseugnung des Petrus, die überantwortung an die heiden, die Verspottung, die Geskelung, der gewaltsame Tod, die Auferstehung am dritten Tage<sup>2</sup>), die Erscheinung vor den Jüngern in Galiläa.

Bei diesem Überblick werden auch Weissagungen, die man psychologisch für möglich zu halten geneigt wäre (der Verrat des Judas, die Verleugnung des Petrus), fritisch bedenklich. Auch hier sind "Weis-

<sup>1)</sup> Ogl. 3u Mf.  $9_{12}$ b S. 7 (wenn es im folgenden Verse von Elias heißt: "Sie haben ihm getan, wie sie wollten, wie über ihn geschrieben steht", so stoßen sich hier zwei verschiedene Motive. Der hinweis auf die Schrift scheint erst eingeschoben zu sein); zu Mf.  $12_6$ s. 5. 50; zu Mf.  $12_{25}$ s. 5. 51; zu Mf.  $14_{27}$ s. 5. 791; zu Mf.  $14_{62}$ S. 53. Es werden sich wenige direkte messianische Ausdeutungen alttestamentlicher Stellen auf Jesus zurücksühren lassen. Ich nenne vermutungsweise die Deutung des Elias auf den Täufer (Mf.  $9_{12}$ ), den hinweis auf die Wunder des messianischen Zeitalters Mt.  $11_5 = \mathfrak{Lf}$ .  $7_{22}$ (?). Die späteren Evangelien sehen den Weissagungsbeweis im Munde Jesu fort, vgl.  $\mathfrak{Lf}$ .  $4_{17}$ ss.  $18_{31}$  ("dritte" Leidensweissagung);  $\mathfrak{Lf}$ .  $22_{37}$  (Jes.  $53_2$ ), namentlich  $24_{27.44}$ ; Joh.  $13_{18}$   $17_{12}$ .

<sup>2)</sup> Ogł. die drei Leidensweissagungen des Mf. 8<sub>81</sub> 9<sub>80</sub> ff., namentlich 10<sub>83</sub> f.; ferner 9<sub>8.18</sub>b 14<sub>8</sub> 14<sub>19</sub> - 2<sub>11,27</sub> - 3<sub>0</sub>.

sagung und Wunder" die treibende Kraft in der Weiterbildung evanzgelischer Erzählung. Und zugleich stellte man Jesus als den dar, der seines eigenen Geschickes vollkommen Meister und Herr, in klarem Bewußtsein in die Nacht des Todes hinausschreitet.

Weiter aber ist nun durch den Weissagungsbeweis die Geschichte des Lebens Jesu ausgestaltet und übermalt. Man hat nicht nur Weissagung im Leben Jesu erfüllt gefunden, sondern der Weissagungsbeweis hat selbst Geschichte gemacht. Namentlich hat an einem Punkte das alte Testament und die erfüllte Weissagung zur Ausmalung der Geschichte dienen muffen, wo die historische Erinnerung nur febr ludenhaft war: in der Darstellung der Kreuzigung und des Todes Jesu. Stellen wir nur einmal zusammen, was alles in der Kreuzigungsszene mit dem Liede vom Leiden des Gerechten in Df. 22 übereinstimmt: Die Derteilung der Kleider Jesu unter die Kriegsknechte Mk. 1524 = v. 19 (wobei noch zu beachten ist, daß diese Beziehung auf Di. 22 im vierten Evangelium 1924 bereits ausdrücklich hergestellt wird und zugleich die geschichtliche Darstellung in einer deutlich erkennbaren Weise danach erweitert wird); ferner die Verspottung durch die Vorübergehenden 1520 = v. 8 (val. die noch stärkeren Anklänge in der Darstellung des Mt. 2748 = v. 9 und zugleich = Sap. 218.18 - 20); endlich der Schmerzensausruf Jesu am Kreuz 1584 = v. 22. Dazu kommt im vierten Evangelium noch das Kreuzeswort Jesu "mich dürstet" (1928) mit dem ausdrudlichen hinweis auf die Schrift Di. 2216; auch die überlieferung des vierten Evangeliums, daß Jesus mit Nägeln an das Kreuz geheftet sei (2020.25.27), wird sich aus Di. 2217 ableiten lassen. Schon Justin Apol. I 35 stellt diese Beziehung zwischen Weissagung und Erfüllung ber. Das ist eine derartige Reihe von Übereinstimmungen, daß es sich von hier aus verbietet, in jedem einzelnen Sall zufällige übereinstimmung von Weissagung und wirklicher Geschichte zu finden. Wir sehen hier die dichtende Gemeinde por uns, die die garben ihres Gemäldes aus dem alten Testament entlehnt. - Neben dem 22. hat dann noch der 69. Pfalm die Ceidensgeschichte beeinfluft, dorther stammt der Jug, daß Jesus mit Essig getränkt wird (Mk. 1586 = Ps. 6922) (vgl. 30h. 1525 = Pf. 698, 217 = 6910). So scheint selbst die Vermutung nicht unmöglich, daß die Kreuzigung Jesu zwischen zwei Abeltätern aus Jes. 5312 herausgesponnen ist 1). Doch könnte man dagegen den Einwand erheben, daß Jes. 53 erst verhältnismäßig spät die ausdeutende Phan-

<sup>1)</sup> Ogl. die ausdrückliche Bezugnahme auf diese Weissagung in hnoschrn. des Mk. zu 1528 und an anderm Ort bei Ck. 2227.

tasie auf sich gezogen zu haben scheint. Endlich sinden wir in Jes. 500: "Ich habe meinen Rücken den Geißeln dargereicht und meine Wangen den Backenstreichen", vielleicht den Keim der Darstellungen von Jesu Geißelungen und Mißhandlungen 1). Auch ist bereits oben S. 56 auf den stereotypen und der Weissagung entsprechenden Jug des Verstummens hingewiesen, der allerdings wiederum aus dem Kap. 53 des Jesaia stammen würde. — In den späteren Evangelien setzt sich der Prozeß weiter sort. Außer den bereits angesührten Beispielen wäre noch auf St. 2340 = p. 310 (Vater in deine hände besehle ich meinen Geist) und auf Joh. 1987 (die Durchbohrung mit der Lanze nach Sach. 1210) hinzuweisen. Auch bleibt die Vermutung möglich, daß die Datierung des Todestages Jesu im Joh. Ev. mit Rücksicht auf die Auffassung Jesu als des alttestamentlichen Passahlammes erfolgt sei (vgl. Joh. 1980).

Sonst hat allerdings das alte Testament auf die Geschichtsbildung nur einen spärlichen Einsluß ausgeübt. Daß auf den Bericht von der Tause Jesu zunächst Jes. 421 und dann Ps. 27 eingewirkt hat, wurde schon erwähnt. Der Einzug Jesu in Jerusalem mag mit Hilse der Weissagungen Sach. 99 Ps. 11826 f. aus einer verhältnismäßig bebeutungslosen Begebenheit zu einem messianischen Triumphzug umgestaltet sein. Und möglicher Weise zeigt der vierte Evangelist in seiner Darstellung noch eine Kenntnis von dem ursprünglichen Sachverhalt, während bekanntlich Matthäus auf Grund der Sacharjastelle weiter gedichtet und aus dem einen Esel unter Mißverständnis des hebräischen Parallelismus zwei gemacht hat. So kann man auch bei der Erzählung der wunderbaren Speisung auf ein alttestamentliches Vorbild (s. o. S. 75) hinweisen (II. Kön. 414), und noch an manchen anderen Stellen vermutet man alttestamentliche Einslüsse. Aber in fast allen Fällen ist es bei Dermutungen geblieben <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Doch mag die Szene der Verhöhnung durch die Kriegsknechte noch einen andern Ursprung haben, als aus alttestamentlicher Weissagung. Ogl. H. Reich, der König mit der Dornenkrone, H. Vollmer, Jesus u. d. Sacaeenopfer 1905; besonders Wendland, Jesus als Saturnalienkönig, Hermes Bd. 33 S. 175 st., E. Klostermann, Kommentar z. Marcus 1516 st. (Handbuch z. neuen Test.), dort noch mehr Literatur.

<sup>2)</sup> Auf die Geburtslegende gehe ich auch hier nicht näher ein, weil deren Ausbildung nicht auf dem Boden der palästinensischen Urgemeinde erfolgt ist. Ogl. die Geburt Jesu in Bethlehem nach Micha. 51, die Slucht nach Ägnpten (Hos. 111), vielleicht der Kindermord in Bethlehem Jerem. 3115, obwohl sich von dort die Erzählung natürlich nicht ableiten läßt.

V. Anhangsweise mag wohl die Frage behandelt werden, oh hereits die Urgemeinde den Kreugestod ihres Meisters unter den Gesichtspunkt des Opfertodes gestellt hat. Es ist nicht ganz leicht, die Frage zu entscheiben. Pauli Zeugnis, daß er es aus der überlieferung übernommen habe, daß Christus für unsere Sunden gestorben sei nach der Schrift, reicht nicht unbedingt bis zur palästinensischen Urgemeinde gurud, sondern führt zunächst auf die Tradition der hellenistischen Gemeinde. In den Reden der Junger in der ersten hälfte der Apostelgeschichte spielt der Opfergedanke feine Rolle. Auch darauf kann bingewiesen werden, daß wir in der Theologie der Urgemeinde bereits eine doppelte Begründung von der Notwendigkeit des Kreuzestodes fanden, einmal als eines Durchganges für Jesus von der irdischen Niedrigkeit zur herrlichkeit des Menschensohnes und dann als einer Erfüllung der alttestamentlichen Weissagung. Es erhebt sich die Frage. ob schon die Urgemeinde dem allen noch diese dritte Begründung hinzugefügt hat. Immerhin ist nicht zu leugnen, daß der im alttestamentlichen Boden wurzelnden palästinensischen Urgemeinde der Gedanke des Opfertodes außerordentlich nahe lag. Der den alttestamentlichen Kult beherrschende Opfergedanke mußte sich mit innerer Notwendigkeit an die Betrachtung des Todes Christi herandrängen. Andererseits boten sich in der alttestamentlichen und der jüdischen Überlieferung das Bild des leidenden und sterbenden Gerechten und die Anschauung von der sühnenden und stellvertretenden Bedeutung des Martyriums. Das 53. Kapitel des Jesaia mag bier aar nicht in erster Linie wirksam gewesen sein. Der Gedanke des Martyriums und seiner Bedeutung war in der Makkabäerzeit von neuem lebendig geworden. In den Gebeten des mattabäischen Mär= inrertums wird der Satisfaktionsgedanke in aller Schärfe ausgesprochen, ist bereits von dem idagtipos davatos der Gerechten die Rede 1). Beide Gedankenreihen verschmolzen und verwoben sich mit einander. Nach gedankenmäßiger Klarheit darf man hier gar nicht suchen. so mag bereits die Urgemeinde den Gedanken öti Χριστός απέθανεν υπέρ των άμαρτιων ήμων κατά τας γραφάς geschaffen haben.

Das Beweismaterial in unserm Evangelium, das hier in Betracht kommt, ist zwar ein schmales. Aber an zwei Stellen der älteren evangelischen Überlieserung ist der Opsergedanke doch bereits in die Gemeindeüberlieserung der Worte Jesu eingedrungen. Aus dem einsfachen, von Lukas (nach der Redequelle?) in der ursprünglichen Form

<sup>1)</sup> Bousset, Religion des Judentums2 228f.

überlieferten Logion: "Ich war in euer Mitte wie der Dienende", ist bei Martus das feierliche Wort entstanden: "Der Menschensohn kam nicht, um sich dienen zu lassen, sondern um zu dienen und sein Leben als Lösegeld für viele zu geben" (s. o. S. 9). Und ebenso ist in die überlieferung der Abendmahlsworte bei Markus-Matthäus das "für viele vergossen" (zur Vergebung der Sünden) eingetragen. Die Symbolik des Abendmahls hat ursprünglich keine Beziehung zum Kreuzestode gehabt. Das Brechen des Brotes ist nichts weiter als die Vorbereitung zum Essen. Und hätte Jesus beim Kelchsymbol seinen Tod symbolisieren wollen, so wäre die dem Blutvergießen entsprechende Handlung das Auszgießen des Weines gewesen.

Dabei wurde der Gedanke noch keineswegs in seiner ganzen Tragweite gefaßt. Christus ist noch nicht das Opfer, neben dem alle
anderen Opfer hinfällig werden, der eine Gerechte, der für die Welt
stellvertretend seidet. Er ist ein Sösegeld "für viele", sein Blut wird
"für viele" vergossen. Die volle Tragweite wird erst Pausus dem
Gedanken geben. Aber die Bilder sind vorhanden. Und wenn Pausus
Christus als das Passahlamm betrachtet, (1. Kor. 57) oder wenn er das Opfer
Christi als Sündopfer betrachtet (II. Kor. 521) oder vom Tode Christi
als einem Sühnmittel redet (Rö. 325), so hat er diese Bilder und Symbole
— mehr waren es zunächst nicht — wahrscheinlich nicht selbst geprägt,
sondern nur tradiert.

\* \*

Schluß. So hat die Gemeinde an dem Cebensbild ihres Meisters gedichtet und gewoben. Sie hat aber mehr geleistet als das, sie hat darinnen und in alledem ein gutes Stück des echten und ursprünglichen Cebens bewahrt. Sie hat uns die Schönheit und Weisheit seiner Parabelreden erhalten in ihrer krystallenen Form — eine griechische Gemeinde hätte das nicht mehr gekonnt. — Sie hat sich gebeugt unter den starken heroismus seiner in einem ebenso kühnen Gottesglauben wurzelnden sittlichen Forderungen und von ihnen so gut wie nichts abgebrochen; sie hat das Bild des großen Kämpfers sür Wahrheit, Einfachheit und Schlichtheit in der Religion gegen alle falsche Dirtuosität treulich bewahrt; sie hat es gewagt, sein vernichtendes Urteil über die Frömmigkeit der herrschenden und führenden Kreise ohne Abschwächung weiterzugeben; sie hat sich gesonnt an dem Glanz seines Gottvertrauens, an seiner königlich freien, sorglosen Art den Dingen und dem Cauf dieser Welt gegenüber; sie hat sich gestählt an seiner harten und heldenhaften

Forderung, Gott zu fürchten und nicht die Menschen; sie hat mit zitternder und bebender Seele seine Predigt von der ewigen Verantwortung der menschlichen Seele und von Gottes Gericht weiter gegeben; sie hat mit jauchzender Freude seine frohe Botschaft vom Reich Gottes und die Pflicht der Gemeinschaft in Gerechtigkeit und Liebe, Barmherzigkeit und Verschnlichkeit verkündet.

Man sagt uns neuerdings, diese ganze Verkündigung enthalte ja gar nichts Neues und Besonderes, nichts, was nicht schon an vielen Orten hier und da in der umgebenden Welt vorher sebendig gewesen sei. Als wenn es auf das Neue und Unerhörte in der Religion ankäme! Als wenn es nicht ankäme auf das Uralte, immer schon Vorhandene, d. h. das Ewige und das Allgemeingültige und vor allem auf die Deutsichkeit und die Klarheit, die Geschlossenheit und Vollständigkeit, mit der das Uralte-Ewige von neuem aufleuchtet und zum Bewußtsein kommt, so wie auf die impulsive Kraft und Leidenschaft, mit der es die Herzen ergreift.

In diesem Zusammenhang aber ist vor allem darauf achten, wie erst in dieser eigentümlichen Verbindung der historischen Jesusgestalt und der Verkündigung der Gemeinde jenes Jesusbild geschaffen wurde, das für die Geschichte der driftlichen Frömmigkeit so ungeheuer wirksam wurde. Erst indem die Gemeinde hinter das Evangelium Jesu die Gestalt des himmlischen Menschensohnes. Berrschers und Weltenrichters stellte und dessen herrlichkeit halb verhüllt und verstedt durch seine Geschichte transparentartig hindurchleuchten ließ, erst indem sie das Bild des Wanderpredigers auf dem Goldgrund des Wunderbaren zeichnete, sein Ceben mit dem Glang erfüllter Weissagung umwob, erst indem sie ihn so in eine große göttliche heils= geschichte hineinstellte und ihn als deren Krone und Vollendung erscheinen ließ, machte sie dies Bild Jesu von Nagareth wirksam. Denn das rein historische vermag eigentlich niemals zu wirken, sondern nur das lebendig gegenwärtige Symbol, in dem sich die eigene religiose Uberzeugung verklärt darstellt. Und eine Zeit, die keineswegs vom schlicht Sittlichen und schlicht Religiösen allein lebte, sondern von allerlei mehr oder minder phantastischen eschatologischen Erwartungen, von dem Glauben an Wunder und Weissagung, an ein nabes, unerhörtes, besonderes Eingreifen Gottes in den Gang von Natur und Geschichte, an allerlei Beilsmittel und Messiasse, an Teufel und Dämonen und den baldigen Triumph Gottes und der Seinen über diese feindlichen Mächte - eine solche Zeit brauchte eben dies Jesusbild, wie es die ersten Jünger

Jesu schufen, und nahm das Ewige darin in der farbigen hülle des zeitlichen Gewandes. — Dieses Schauspiel der Schöpfung eines vom Glauben gezeichneten Jesusbildes wird sich uns noch einmal vom Standpunkteines reineren und höheren, universaleren und allgemeingültigeren Glaubens wiederholen, ja es wiederholt sich eigentlich unendlich oft im ganzen Lauf der christlichen Geschichte.

## Kapitel III

## Die heidendristliche Urgemeinde.

Zwischen Daulus und der palästinensischen Urgemeinde stehen die hellenistischen Gemeinden in Antiochia, Damaskus, Tarsus. Das wird nicht immer genügend berücksichtigt 1). Die Beziehungen des Apostels Paulus zu Jerusalem waren höchst dürftiger Natur. Nicht einmal das ift sicher, daß Paulus selbst an der Verfolgung der Gemeinde in Jerusalem beteiligt war. Die Kombination, mit der die Apg. den Paulus von Jerusalem nach Damaskus führt, indem sie erzählt, daß Paulus vom hohenpriester Briefe an die Snnagogen in Damaskus erbeten, um die dortigen Christen gefangen nach Jerusalem zu führen (91), trägt den Stempel des Unhistorischen deutlich an der Stirn. Paulus selbst gibt an, daß er den Gemeinden in Judaa auch äußerlich ein Unbekannter geblieben sei (Ga. 122) 2). Man wird annehmen dürfen, daß Paulus als Verfolger und Gegner der jungen driftlichen Bewegung in Damastus aufgetreten sei, und daß er dann seine Bekehrung erlebt Jedenfalls hat der Apostel seine Entwickelung als Christ auf dem Boden der hellenistischen Gemeinde erlebt. Er hat diese helles nistische Gemeinde nicht geschaffen, auch nicht in ihrer Eigentumlichkeit von Anfang an bestimmt. Es ist eine der wichtigsten feststehenden Tatjachen, daß die universale, aus Juden und hellenen bestehende Religionsgemeinde von Antiochia ohne Paulus entstanden ist (Apa. 1110 ff.). Als gleichwichtig tritt daneben die andere, daß auch die

<sup>1)</sup> Ich freue mich an diesem Punkte der Übereinstimmung mit W. Heitmüller in seinem vortrefflichen Aussatz: "Zum Problem Paulus u. Jesus, Ischer, f. neut. Wissensch. XIII 1912 S. 320—337. — Ogl. die scharfe Formulierung Heitmüllers S. 330: "Paulus ist von Jesus nicht nur durch die Urgemeinde getrennt, sondern noch durch ein weiteres Glied. Die Entwicklungsreihe lautet: Jesus — Urzgemeinde — hellenistisches Christentum — Paulus."

<sup>2)</sup> Das ist auch von Heitmüller S. 327 mit Recht stark betont.

aroke, ebenfalls von ihren Anfängen an (was aus dem Römerbrief hervorgeht) universal gerichtete römische Gemeinde nicht durch Paulus oder etwa einen seiner Schüler gegründet ist. Der volle Strom ber neuen universalen Religionsbewegung flutete bereits, als Paulus in die Arbeit eintrat, auch er ist zunächst von diesem Strom getragen. Wenn der Apostel so stark seine absolute Selbständigkeit gegenüber Sleisch und Blut, die Eigentumlichkeit und Originalität seiner Verkundigung behauptet, so hat er dabei immer die Autoritäten von Jerusalem Er denkt im Ernst nicht daran, zu leugnen, daß sein Christentum in lebendiger Kontinuität mit den Gemeinden in Damaskus. Carsus, Antiochien stehe. Es ist freilich wahr, Paulus gibt sich vielfach als Pneumatiker, der überhaupt keine Tradition kennt, dessen Gewisheit auf selbsterlebter, in der Ekstase erfahrener Offenbarung beruht. Er sagt, daß er auf Grund einer Offenbarung nach Jerusalem gezogen sei (Ga. 21), und wir wissen aus der Apg., daß ein feierlicher Gemeinde= beschluß ihn dorthin sandte. Er will gar die Einsekungsworte des Abendmahls vom herrn Jesus selbst (also in der Etstafe?) empfangen haben (I. Kor. 1128). Aber er kennt doch daneben auch, so selten es auch hervortritt, eine feste geformte Tradition (I. Kor. 151 ff.). Wo aber der Apostel sich so auf die Tradition beruft, da ist es eben nach allem Ausgeführten nicht die Tradition von Jerusalem, sondern zunächst die der heidenchristlichen Gemeinde in Antiochia (indirekt erst der jerusa-Iemischen Gemeinde). Und wenn Daulus von einem τύπος της διδαχης der Gemeinde in Rom spricht (Rö. 617), so dürfen wir als den verborgenen Gegensatz etwa den τύπος της διδαχης der Gemeinden im Osten erganzen.

Wir wenden diese allgemeinen Erkenntnisse auch auf die Darstellung der Entwickelung des urchristlichen Christusglaubens an, stellen also die Frage: wie mag die Stellung jener heidenchristlichen Gemeinden zu Jesus von Nazareth gewesen sein? Es hat allerdings den Anschein, als müßten wir auf die Beantwortung dieser Frage verzichten, da uns zu ihr die Quellen vollständig sehlen. Denn die Darstellung des Lukas¹) in der Apostelgeschichte gibt uns für die Christologie ein höchst dürstiges Material, das überdies für das vorpaulinische Zeitalter nur mit Vorsicht

<sup>1)</sup> Heitmüller (331) möchte für das vorpaulinische hellenistische Christentum vor allem auch die "anerkannte gute Hellenistenquelle" Apg. 6. 7. 8. 11. heranziehen. Aber die hellenistische Richtung auf palästinensischem Boden ist wiederum nicht so einfach mit dem Hellenismus in Antiochia, Tarsus, Damaskus zu identifizieren.

— Und der Bericht K. 11 bietet nicht viel für unsere Zwecke (mit Ausnahme der einen Angabe über den Namen Χρισπανοί 1126).

benutt werden darf. Und dennoch besitzen wir eine wenn auch schwierig zu gebrauchende Quelle von höchstem authentischem Werte, nämlich die echten Briefe des Apostels selbst. Es gilt aus den Briefen des Paulus das zu gewinnen, was er als Grundüberzeugung in den hellenistischen Gemeinden voraussetzte, unter Abscheidung dessen, was sein spezielles und persönliches Eigentum ist. Das ist freilich eine schwere Aufgabe, die nicht ohne ein sehr feines Stilgefühl und für manche Gebiete der paulinischen Frömmigkeit und Theologie überhaupt nicht mit Sicherheit gelöst werden kann. Doch meine ich, daß gerade für die Christologie sich Maßstäbe für die Abscheidung des überkommenen und des persönlich-individuellen Elements bei Paulus gewinnen lassen.

\* \*

I. Wir beginnen auch hier mit einer Untersuchung der Titel, die Jesus von Nagareth in den paulinischen Briefen erhält. Da treten uns sofort einige Beobachtungen von fundamentaler Wichtigkeit entgegen. Wir seben, daß die alten Titel, die den Christusglauben der Gemeinde beherrscht haben, fast gang verschwinden. Der Christustitel ift schon im paulinischen Zeitalter im Begiff, aus einem Titel ein Eigenname gu werden. Zwar scheint eine Empfindung für das Titelartige des Terminus noch darin vorzuwalten, daß Paulus fast durchweg Χριστός 'Ιησούς (der Christus-Jesus) sagt und erst sehr selten 'Ιησούς Χριστός, und daß er, wo ein zweiter Titel hinzutritt, den Jesusnamen in die Mitte stellt: κύριος 'Ιησούς Χριστός, viòς (δεού) 'Ι. Χρ. 2). - Aber im Grunde hat doch der Titel Christus bei Paulus kein selbständiges Leben mehr. Don noch größerer Tragweite und Bedeutung ist die Tatsache, daß Paulus die Bezeichnung "der Menschensohn", an welcher, wie wir sahen, die Dogmatik der Urgemeinde hing, nicht mehr gebraucht. Daß er den Titel gekannt hat, ergibt sich vielleicht aus der Verwendung des Menschensohnpsalms kar' exoxyv (Ps. 8) und dessen messianischer Deutung I. Kor. 1526, sowie aus seinen Spekulationen über Christus als

<sup>1)</sup> Genauer hat Heitmüller S. 331 f. die Aufgabe ins Auge gefaßt, Er rät, von I. Kor. 15 und dann namentlich vom Römerbrief, genauer von dem, was wir aus diesem Brief über die geistigen Zustände der hellenistischen römischen Gemeinde erschließen können, auszugehen. Das sind beachtenswerte Ratschläge. Doch kommen sie für die vorliegende Aufgabe, bei der die Dinge etwas einscher liegen, nicht so sehr in Betracht.

<sup>2)</sup> Diese Regeln beobachtet Paulus durch alle Briefe hindurch mit so konstanter Regelmäßigkeit und mit so wenig Ausnahmen, daß wir daraushin vielfach bei terkfritischen Varianten entscheiden können.

den zweiten pneumatischen Menschen 1). Aber gebraucht hat er ihn nicht, oder besser gesagt: der Titel ist von der hellenistischen urchristlichen Gemeinde nicht übernommen, weil er auf diesem Boden bereits unverständlich geworden war.

Es ist ein merkwürdiges Schauspiel einer überaus raschen Entwickelung. Hüllen und Kleider, die eben erst um die Gestalt Jesu gewoben waren, werden wieder abgetan, und neue Hüllen und Kleider werden gewoben. — Stellen wir aber die Frage, welches "der" neue Titel für die Person Jesu in den paulinischen Briefen sei, so kann kein Zweisel hinsichtlich der Antwort sein. Es ist die Bezeichnung kupios<sup>2</sup>), die hier die dominierende und beherrschende Stellung hat.

Die Bezeichnung kópios aber ist in der Cat ein novum. Wir stehen hier vor einer fundamentalen Beobachtung, bei der wir wegen ihrer Wichtigkeit etwas länger verweilen müssen: der Gebrauch dieses Titels kommt in der älteren evangelischen Literatur mit wenigen Ausnahmen nicht vor.

Bei der genaueren Untersuchung muß von vornherein darauf geachtet werden, daß ein grundlegender Unterschied zwischen der vokativischen Anrede κύριε und dem vollen Titel δ κύριος vorhanden ist. Die Anrede κύριε hat schon im N. T. einen viel weiteren Umfang bekommen. Es werden außer Gott und Christus auch andere himmlische Wesen mit diesem Titel angeredet<sup>8</sup>), aber auch unter Menschen bei der Anrede des Knechtes gegenüber dem Herrn<sup>4</sup>), des Sohnes gegenüber dem Dater<sup>5</sup>), des Menschen gegenüber dem Dorgesetten<sup>8</sup>) oder irgend einer geehrten Person<sup>7</sup>) ist er gebräuchlich. Nur also die erstere Wendung δ κύριος kann hier in Bestracht kommen.

Mun findet sich der Citel δ κύριος im Markusevangelium nur ein einziges Mal<sup>8</sup>), nämlich innerhalb der, wie wir oben nachgewiesen haben

<sup>1)</sup> Darüber f. u. Kap. IV.

<sup>2)</sup> Ich freue mich auch hier mit heitmüller (333) zusammenzutreffen: "Dieser Titel (herr) für Jesus Christus dürfte für unser hellenistisches Christentum charakteristisch und in ihm wohl entstanden sein".

<sup>3)</sup> Dgl. 3. B. Apf. 714.

<sup>4)</sup> Mt. 1327 2511. 20. 22. 24 Cf. 138 1422 1916 ff.

<sup>5)</sup> Mt. 2180, vgl. I. Pt. 36.

<sup>6)</sup> Mt. 2763.

<sup>7)</sup> Jo. 1121 2015 Apg. 1630

<sup>-8)</sup> Mf. 519 ist δ κύριος (im Munde Jesu) = Gott, Mf. 1285—87 gehört ebenfalls nicht hierher. Hier ist zunächst gar nicht von Jesus, sondern von "dem" Messias die Rede. κύριος steht auch gar nicht absolut, sondern in Beziehung auf David. — Und endlich ist das Ganze durch die zitierte alttestamentz liche Stelle bedingt.

(S. 52), sekundären Ausgestaltung des Einzuges Jesu in Jerusalem: ὁ κύριος αὐτοῦ χρείαν ἔχει (118) ¹). Aber auch die Anrede κύριε sindet sich nur einmal, und es ist vielleicht nicht zufällig, daß sie im Munde des sprischen Weibes begegnet (728). — In den Cogien sindet sich der Titel ὁ κύριος nirgends²). Die Anrede κύριε Ck. 648: "Was nennt ihr mich herr (= Meister) und tut nicht, was ich sage", die sich völlig aus dem Zusammenhang erstärt, hat durchaus keine Beweiskraft³). Ob das κύριε in Mt. 88 = Ck. 76 auf die Cogien zurückzuführen ist, muß zweiselhaft bleiben, da die herstunft der ganzen Perikope (hauptmann von Kapernaum) aus den Cogien umstritten bleibt.

Das Matthäusevangelium folgt im großen und ganzen dem Sprachsgebrauch seiner Quellen. Es hat d kúpios nur in der Parallele zu Mf. 118 = 21s<sup>4</sup>). Dagegen dringt die Anrede kúpis an einer Reihe von Stellen ein<sup>5</sup>).

Sehr viel häufiger findet sich δ κύριος im Lukasevangelium. Wenn wir von 211 absehen, wo vielleicht ursprünglich Χριστός κυρίου stand, so gebraucht Lukas δ κύριος mehr als ein Dukend mal<sup>6</sup>). Auch κύριε sindet sich häufiger?). Mit Lukas beginnt also deutlich die Periode des späteren Sprachgebrauches.

- 1) In der ganz parallelen Erzählung Mf. 1412 ff. heißt es beachtenswerter Weise: ὁ διδάσκαλος λέγει (vgl. zu dieser Bezeichnung noch Jo. 1128; Mf. 535 = £f. 849; Mt. 911). Heitmüller S. 3341 will auch den Ausdruck ὁ κύριος Mf. 113 nicht "in dem sakralen technischen Sinn verstehen". Ich glaube, daß wir an dieser sekunzdären, Stelle ruhig eine Ausnahme konzedieren dürfen.
- 2) Mt. 2442 (ihr wißt nicht, welches Tags euer Herr kommt), wird durch Ck. 1240 (der Menschensohn) nicht bestätigt. Mk. 1335 tritt das ursprünglich Bildliche dieses Sages (Kommen des Hausherrn) noch deutlich heraus.
- 3) Die Weiterbildung des Wortes in Mt. 721 wird weiter unten besprochen werden. Mt. 821 redet der zweite der Jünger, die sich zur Nachfolge melden, Jesus mit κύριε an. In der Parallele Lf. 959 steht κύριε nur in einer Reihe von Handschr. (Mt. 819 hat διδάσκαλε).
  - 4) Mt. 286 δπου έκειτο ὁ κύριος steht tertlich nicht sicher.
- 5) In Parallelen, die Mt. mit Mt. gemeinsam hat 82 (= £t. 512) Mt. ohne Anrede; 825 (Mt. διδάσκαλε, £t. έπιστάτα); 174 (Mt. ράββεί, £t. έπιστάτα, syr. sin. läßt bei Mt. die Anrede fort); 1715 (syr. sin. om. Mt. £t. διδάσκαλε); 2030. 31 κύριε υίδος Δαυείδ (κύριε fehlt 30: & D vt. lat. syr.; 31: e. Mt.: υίδος Δαυείδ); 2033 (= £t. 1841; Mt. ράββουνεί); 2622 (Mt. ohne Anrede, Mt. 2625 ράββεί). Dazu kommen die Hülle, in denen Mt. allein steht oder einen ganz abweichenden Text hat: 86 1351 (hndschrn.) 1428. 30 1522. 25 1821 2537. 44.
- 6) 71.8\* 101. 28.\* 41\* 1139 1242 131.5\* 175. 6 186 198 (31 und 34 = MK. 118) [2231: X AD] 2261 (zweimal) 243\* 34. (Stellen mit stark bezeugten handschriftlichen Varianten sind mit \* bezeichnet.)
- 7) Außer den schon erwähnten Stellen: 58 (vgl. Mt. 1428, 80) 954, 61 1017, 40 111 1241 1323 2288, 88, 49.

Besonders charakteristisch ist es noch, daß sich in den wenigen Dersen des unechten Markusschlusses d kupios gleich zweimal findet (1619 f.). Nehmen wir dann noch bingu, daß in den Fragmenten des hebraerevangeliums1) und vor allem im Petrusevangelium2) der Gebrauch von κύριος die Vorherrschaft gewinnt, so haben wir ein deutliches Bild von dem wachsenden Eindringen des Titels in die spätere Evangelienliteratur. Besonders interessant ist hier noch der Sprachgebrauch des vierten Evangeliums. Die Anrede kupie ist hier freilich überaus häufig (an etwa 30 Stellen). δ κύριος aber kommt in den ersten 19 Kapiteln nicht ein einziges Mal im echten Text vor<sup>8</sup>). Nur in den beiden letzten Kapiteln findet das Wort sich mehrfach4) und zwar niemals im Munde des Evangelisten, sondern immer im Gespräch der von Jesus redenden Junger. Daß dieses - abgesehen von den letten Kapiteln<sup>5</sup>) - völlige Sehlen des Titels fein Zufall ift, beweist die Tatsache, daß auch die Johannesbriefe den Titel nicht tennen. Eine Erklärung für diesen Tatbestand wird weiter unten versucht werden.

Man wird diesen Beobachtungen nicht entgegenhalten dürsen, daß die Predigt von dem κύριος 'Ιησοῦς für die palästinensische Urgemeinde in der Apostelgeschichte an vielen Stellen bezeugt sei, wie denn 3. B. Petrus gleich seine erste Predigt mit den Worten zusammensaßt: ἀσφαλῶς οδν γινωσκέτω πᾶς οίκος 'Ισραήλ, ὅτι καὶ κύριον αὐτὸν καὶ Χριστὸν ἐποίησεν ὁ δεός (286). Wie man auch über die Apg. urteilen mag, das dürste sestschen, daß ihr Zeugnis gegenüber dem klaren Tatbestand innerhalb der evangelischen überlieserung nicht auftommen kann. Dor allem sind die Reden der Apg. Kompositionen des "Cukas", bei denen er vielzleicht dieses und jenes altertümliche Element der überlieserung benutzt haben, vielleicht auch künstlich sich in die Stimmung der Urgemeinde hineingedacht haben mag, — und nicht irgendwie authentische Dotumente. Der Gebrauch von κύριος in der Apg. ist demgemäß genau so zu beur-

<sup>1)</sup> Preuschen, Antilegomena 2 1905 S. 424. 85 611. 25 84. 9.

<sup>2)</sup> VgI. v. 2 3 (zweimal) 6 8 10 19 21 24 (35 κυριακή ήμέρα) 50 (zweimal) 59. Daneben σωτήρ nur v. 13, viòs δεοῦ v. 45 f.

<sup>3) 41</sup> ist der Text sichtlich verwirrt und auch handschriftlich nicht gesichert. N D vet. lat. syr. cu. Iesen 'lησούς; 623 fehlt εὐχαριστήσαντος τοῦ κυρίου im D a e vet. syr; 112 ist eine von vielen Kritikern zugestandene ungeschickte Glosse. Aber Joh. 1313 s. u.

<sup>4) 202. 18. 18. 20. 25. (28) 217. (3</sup>weimal) 2112.

b) Man könnte versucht sein, auf Grund dieser Beobachtungen in Kap. 20 eine redaktionelle Bearbeitung anzunehmen, durch welche der Titel hier erst eins drungen wäre. Kap. 21 kommt als Nachtragskapitel nicht in Betracht.

teilen, wie das Eindringen des κύριος-Titels in das Evangelium<sup>1</sup>). Ja, man darf sagen, gerade die unbefangene Art, wie der Verfasser der Apg. den Titel κύριος im Munde der Urjünger gebraucht, zeugt für die Entfernung, in welcher er gegenüber der apostolischen Urzeit steht. Das würde selbst dann gelten, wenn die These zu recht bestände, daß Cutas, der Schüler und Begleiter des Paulus, das Buch vor dessen Tod gesschrieben habe.

Mit alledem ist nun weiter auch ein Ableitungsversuch für den Titel κύριος erledigt, dem man des öftern begegnet. Man nimmt an, daß Jesus als Cehrer und Rabbi auch den Titel Mar = kupios geführt habe und daß sich dann aus diesem einfachen Titel des Rabbi die feierlichere Bezeichnung Jesu als des kúpios der Gemeinde allmählich herausgestaltet Der Titel Mar ist sicher in späterer, nachneutestamentlicher habe. Zeit für Rabbi gebräuchlich gewesen2). Man könnte gur Begründung dieser Annahme weiterhin auf Jo. 1318 hinweisen; υμείς φωνείτέ με ό διδάσκαλος καὶ ὁ κύριος, καὶ καλῶς λέγετε· εἰμὶ γάρ (pql. 1314). Hier scheinen in der Cat die beiden Wendungen κύριος und διδάσκαλος als synonyme Wendungen aufgefaßt zu sein. Man könnte endlich für die herkunft des kupios aus aramäischem Sprachgebrauch auch auf die alte, schon Paulus bekannte gottesdienstliche Sormel Maranatha (f. u.) hinweisen, obwohl freilich zugestanden werden muß, daß hier die ursprüngliche Beziehung des Titels Mar auf den Cehrer durchaus nicht mehr zutrifft.

Gegen diese Kombinationen erhebt vor allem der Tatbestand, wie er in unsern Evangelien vorliegt, Protest. Wäre es so, daß Jesus den Titel Mar = κύριος zu seinen Cedzeiten geführt hätte, so bliebe es ganz unbegreislich, daß das griechische κύριος sich gar nicht oder doch so äußerst selten in der ältesten Schicht evangelischer Citeratur sindet. Wir müßten dann erwarten, daß es hier mit den andern Titeln þaßsi, διδάσκαλος, έπιστάτης erscheinen würde. Ferner kann dar auf hingewiesen werden, daß Mt. 23s f. offenbar eine Aufzählung der damals üblichen Rabbinentitel erfolgt. Hier sinden wir neben dem

<sup>1)</sup> Es müßte untersucht werden, ob, wenn wirklich im ersten Teil der Apg. ältere Quellen verarbeitet sind, der Gebrauch des Titels κόριος (je nachdem er auf Gott oder Christus bezogen erscheint) nicht eine Handhabe zur Ausscheidung der quellenmäßigen Bestandteile abgeben könnte. Aber ich möchte mit einer solchen Untersuchung die vorliegende Frage, die mit den obigen Ausführungen erledigt ist, nicht komplizieren.

<sup>2)</sup> Vom König Josaphat wird 3.B. babyl. Talmud Mattoth 24a, Kethuboth 103b überliefert, daß er jeden Gelehrten mit Rabbi, Rabbi, Mari, Mari begrüßt habe. Dalman, Worte Jesu 268.

Rabbi den charafteristischen Titel narnp (Abba) 1). Eine Polemit gegen den Titel Mar - kupios hätte erfolgen muffen, wenn diefer damals üblich gewesen ware. Endlich läft sich einwenden, daß im aramäischen Sprachgebrauch das einfache suffixlose Mara (ATD) ganz ungebräuchlich ist und sich nur die gormen Mari, Maran, mein herr, unser herr finden 2). In der späteren Evangelienliteratur aber findet sich stets das absolute o kúpios, kúpis, und auch bei Daulus steht das kúpios - abgesehen von der stereotypen Wendung & kúpios huw l. Xp. - ganz vorwiegend absolut. Wäre aber der griechische Titel aus aramäischem Mari, Maran entstanden, so müßte im Sprachgebrauch δ κύριός μου, ὁ κύριος ήμῶν vorwalten 3). So muk also diese Ableitung gänzlich abgelehnt werden 4), und auch die immerhin beachtenswerte Stelle Jo. 1313 f. υμεῖς φωνεῖτέ με ὁ διδάσκαλος καί ὁ κύριος, καὶ καλῶς λέγετε kann nicht als Grundlage für derartige Solgerungen gelten. Selbst das muß bestritten werden, daß in ihr κύριος und διδάσkados als Synonyma erscheinen. Denn die Quelle dieses johanneischen Spruches läßt sich mit völliger Sicherheit nachweisen. Er stammt aus dem spnoptischen Logion, das unmittelbar binterber im vierten Epangelium zitiert wird (1316) und das wir Mt. 1024 wiederfinden: ook **ἔστιν μαθητής ὑπ**ὲρ τὸν διδάσκαλον οὐδὲ δοῦλος ὑπὲρ τὸν κύριον αὐτοῦ. Aus dieser Stelle hat der Verfasser des vierten Evangeliums den vermeintlichen doppelten Titel Jesu herausgelesen b). Das spnoptische Wort aber ist wiederum ein Beweis dafür, daß für den älteren Sprachgebrauch die Titel διδάσκαλος (Gegensat μαθητής) und κύριος (Gegensatz doudos) keine Synonyma sind.

k \*

II. Che wir aber weiter der Frage nach der herfunft dieses neuen, in den paulinischen Briefen dominierenden Titels nachgehen, wird es

<sup>1)</sup> Ogl. zu diesem Citel: Dalman, Worte Jesu, S. 278 f. — Das an dritter Stelle stehende καθηγητής ist erst in griechischer Überlieserung eingeschoben. Dalman 279.

<sup>2)</sup> Dalman 269. 278.

<sup>3)</sup> Man könnte dagegen einwenden, daß es sich mit dem Titel Rabbi ähnlich wie mit Mari verhalte, und daß doch das hebräische Suffiz im griechischen (διδάσκαλος, έπιστάτης) niemals erscheint. Aber es darf doch wohl angenommen werden, was für spätere Zeit sicher nachweisbar ist, daß bei dem Titel Rabbi sich die Empfindung für das Suffiz bereits verloren hatte, vgl. Dalman 274.

<sup>4)</sup> über "Maranatha" wird weiter unten gesprochen werden.

<sup>5)</sup> Daß der vierte Evangelist hier einer Quelle folgt, ergibt sich auch dars aus, daß der Titel kópios sonst in der johanneischen Literatur gemieden wird (s. o.).

zunächst nötig sein, den ursprünglichen Sinn desselben festzustellen. Und hier wird es sich um die schwierige Aufgabe handeln, von allen den Wendungen zunächst einmal abzusehen, in denen Paulus sein eigentümsliches und spezielles Verhältnis zum κύριος darstellt, vor allem auch von der Formel ev κυρίφ (είναι), die sich uns später noch deutlicher als rein persönliches Eigentum herausstellen wird, und diesenigen Äußerungen herauszusinden, in denen der Apostel das gemeinchristliche Bewustsein zum Ausdruck bringt.

Paulus bezeichnet die Christen einmal als of έπικαλούμενοι τὸ ονομα του κυρίου ήμων I. Χρ. (I. Kor. 12) 1). hier haben wir kein per= sönliches Bekenntnis des Paulus; der Apostel redet vielmehr von einem objektiven Tatbestand. Das ist das Charakteristikum der Christen über= haupt, daß sie den Namen des Herrn anrufen. Es handelt sich hier auch nicht um das persönliche Derhältnis des einzelnen zu dem erhöhten Christus, sondern um die Gemeinde, die in ihrem Gottesdienst diese Anrufung des Namens vollzieht. Vor allem deutet, wie sich im Caufe der Untersuchung noch genauer erweisen wird, die Betonung des Namens auf den gemeinsamen Kultus der Christen. Ja in dieser Umschreibung<sup>2</sup>) der Angehörigen der Christengemeinde scheint überhaupt eine nicht erst von Paulus geprägte, weithin gebrauchte Sormel vorzu-Sie findet sich auch Rö. 1018 II. Tim. 222 und in charatteristischen Zusammenhängen Apg. 914.21 2216 wieder. Dieser Name hat sich im Zeitalter des Paulus schon derart festgesett, daß man die bekannte Joelstelle: "jeder, der den Namen des Herrn (Jahwes!) anruft, wird gerettet werden" (35) gang einfach und unbefangen auf die Christengemeinde anwandte 3). "Es ist derselbe herr für alle, reich für alle, die ihn anrufen", sagt Paulus unmittelbar vor jenem Zitat (Rö. 1012). Es ist für ihn selbstverständlich, daß der kupios in diesem Zusammenhang der Herr Christus ist.

<sup>1)</sup> In seinem Kommentar zum Korintherbrief möchte J. Weiß dem Apostel diese Wendung am liebsten absprechen. Ich kann die Gründe dafür nicht zwingend finden. Die Schwierigkeit, die mit dem έν παντὶ τόπφ αὐτῶν καὶ ἡμῶν tatsäcklich gegeben ist, ließe sich vielleicht, was Weiß ebenfalls als möglich ans gibt, durch die Streichung von καὶ ἡμῶν (mit A 77) beseitigen.

<sup>2)</sup> Die einfache Formel Χριστιανοί findet sich im N. Test. nur Apg. 1126 2628 I. Pt. 416. — Die Behauptung der Apg., daß die Jünger in Antiochia sich zuserst Christen genannt hätten, scheint erst vom Verfasser der Apg. in das apostolische Zeitalter zurückgetragen zu sein. Wertvoll ist an dem Bericht die Beshauptung der Entstehung des Namens in Antiochia.

<sup>8)</sup> Ro. 1013 Apg. 221.

Wir suchen weiter aus Paulus einen Einblick zu gewinnen, worin sich dieses έπικαλεισθαι τὸ ὄνομα κυρίου vollzog, und wie sich dies Herrensverhältnis Jesu zu seiner Gemeinde darstellt.

Am Anfang des Christenlebens stand schon im paulinischen Zeitzalter Bekenntnis und Tause. Paulus sagt uns ausdrücklich, daß das christliche Bekenntnis sich zusammenfaßt in dem Bekenntnis zu dem kópios Insoos: "Wenn Du mit dem Munde den Herrn Jesus bekennst und von Herzen glaubst, daß Gott ihn von den Toten auserweckt hat" (Rö. 10.).

Es ist ferner bekannt, daß die Taufe im paulinischen Zeitalter eine Taufe auf den Namen des Herrn Jesu war. Das kann man I. Kor. 113 (ἢ εἰς τὸ ὄνομα Παύλου ἐβαπίσθητε) zwischen den Zeilen Iesen. Das sagt der Apostel ausdrücklich I. Kor. 611 ἀλλὰ ἀπελούσασθε, ἀλλὰ ἡγιάσθητε, ἀλλὰ ἐδικαιώθητε¹) ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ κυρίου Ἰ. Χρ. καὶ ἐν τῷ πνεύματι τοῦ θεοῦ ἡμῶν²). Die Abwaschung in der Christentaufe vollzieht sich für ihn unter Anrufung³) des Namens des Herrn Jesu. Wiederum tritt auch das kultische Element, das unmittelbar in der Betonung des Namens liegt, heraus. Die Apg. bestätigt uns diese Auslegung der Paulusstelle: ἀναστὰς βάπτισαι καὶ ἀπόλουσαι τὰς ἁμαρτίας σου ἐπικαλεσάμενος τὸ ὄνομα αὐτοῦ⁴). Der Verfasser des Jakobuszbrieses spricht von "dem schönen Namen, der über euch angerusen ist" (27).

Mit der Taufe tritt der Christ in das gottesdienstliche Ceben ein. Er darf an der heiligen Weihemahlzeit der Christen teilnehmen. Und diese Mahlzeit ist schon bei Paulus δείπνον κυριακόν (I. Kor. 1120), ist Teilnahme an der τράπεζα κυρίου (I. Kor. 1021) <sup>5</sup>). Jesus ist der κύριος, um den als Gastgeber, und sagen wir einmal Kultheros, die Gemeinde in ihrer gemeinsamen Mahlzeit sich sammelt, so wie die Anhänger des ägnptischen Serapis zum Tische des Herrn Serapis kommen <sup>6</sup>). Ja, noch mehr, das Abendmahl ist κοινωνία τοῦ αίματος καὶ τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ,

<sup>1)</sup> ήγιάσθητε (ihr seid geweiht) und έδικαιώθητε (ihr seid gerecht gemacht) sind mit ἀπελ. parallele Ausbrücke für die Gnade, welche die Christen in der Taufe erhalten haben. Zu dem έδικαιώθητε vgl. Reihenstein, Hellen. Mysteriens relig. S. 100 ff.

<sup>2)</sup> ὄνομα und πνεῦμα sind die beiden wirksamen Saktoren im Sakrament der Caufe.

<sup>3)</sup> Heitmüller, "Im Namen Jesu" S. 88 ff. I. Kor. 1<sub>13</sub> und die Symbolik Rö. 6 beweisen, daß Paulus neben der Formel έν δνόματι auch die andere els τὸ ὄνομα kannte.

<sup>4) 22&</sup>lt;sub>16</sub> vgl. (288) 8<sub>16</sub> (1048) 195.

<sup>5)</sup> Ogl. zu der Wendung τράπεζα κυρίου LXX Mal. 17.12 (Mal. 17-12 ist übers haupt bekanntlich später die klassische Weissagungsstelle für die Eucharistie).

<sup>6)</sup> S. u. und Lietzmann im Kommentar zum I. Korintherbrief zu I. Ko. 1020 f.

d. h. eine Gemeinschaft mit Leib und Blut des (erhöhten, als gegenwärtig empfundenen) Herrn, welche, durch Speise vermittelt, nicht rein geistig ist, sondern eben bis in den Leib hineinwirkt, und doch wiederum auch geistige Gemeinschaft.).

Und wiederum ist der driftliche Gottesdienst bestimmt und charakterisiert durch die Anrufung des Namens des Herrn Jesu. Ob freilich im paulinischen Zeitalter das ausführliche Gemeindegebet nicht nur an Gott, sondern auch an Christus gerichtet wurde, muß dahingestellt bleiben. Es fehlt uns das Material, die Frage zu entscheiden. Don der Ents wickelung in der späteren Zeit aus werden wir urteilen durfen, daß das formulierte, feierliche Gemeindegebet des driftlichen Gottesdienstes an Gott gerichtet blieb, daß hier wenigstens unter dem Einfluß der judischen Liturgie und des Herrengebets die Grengscheide zwischen Gott und Christus gewahrt wurde. Sicher ist es, daß Paulus ein Gebet zum "Herrn" kennt; er hat ihn um Erlösung aus seiner Krankheit gebeten: ύπέρ τούτου τρίς τὸν κύριον<sup>2</sup>) παρεκάλεσα (Π. Kor. 128). Aber dies Gebet ist eben ein Pripatgebet des Apostels3). - Es muß sich aber bereits im paulinischen Zeitalter die Sitte des Gebets im Namen Jesu herausgestellt haben. Die furze Andeutung II. Kor. 120 διό καὶ δι' αὐτοῦ τὸ άμην τῷ θεῷ πρὸς δόξαν δι' ήμων weist darauf hin, daß die mit dem Amen verbundene Dorologie am Schluß des Gebets irgendwie mit einer Nennung des Namens Jesu In diesem Zusammenhang ist namentlich eine Stelle des verbunden war. Kolosserbriefes lehrreich: "Das Wort Christi soll reichlich unter Euch wohnen, in aller Weisheit sollt Ihr einander lehren und vermahnen, mit Psalmen, hymnen und geisteingegebenen Liedern sollt ihr Gott in Dankbarkeit sund von herzen] singen; und alles, was ihr tut in Wort oder in Werk, alles geschehe unter der Anrufung des Namens des Herrn Jesu, und dankt Gott und dem Dater durch ihn4)." Man sieht deutlich. wie Paulus bei dieser Mahnung: "Alles, was ihr tut, geschehe unter Anrufung des Namens des Herrn Jesu", gang wesentlich b) an die Vorgänge

<sup>1)</sup> Heitmüller, Taufe u. Abendmahl b. Paulus 1903, S. 23 ff.

<sup>2)</sup> κύριος ist bei Paulus (abgesehen von alttestamentlichen Sitaten) so gut wie immer auf Christus zu beziehen. Ogl. das Gebet des Stephanus Apg. 750: κύριε 'Ιησοῦ δέξαι τὸ πνεθμά μου.

<sup>3)</sup> Gemeindegebet zu Jesus wahrscheinlich Apg. 124 (σὰ κύριε καρδιογνώστα) in einer Sache, die den Herrn speziell betrifft.

<sup>4)</sup> Kol. 316 f., vgl. die Parallelstelle Eph. 520.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Sollte sich nicht auch das ξργφ in erster Linie auf die Wunderwerke im Gottesdienst beziehen? Wie dem sein mag, bei "λόγος" denkt Paulus sicher vor allem an den Gottesdienst.

im gottesdienstlichen Ceben der Christen denkt. Diese erhielten nach Paulus ihren speziell christlichen Charakter durch die Anrufung des Namens. Und nicht nur das spezielle Gebet vollzieht sich im Namen des Herrn, sondern auch die gottesdienstliche Ermahnung und Predigt. Die Prediger, die begeisterten Propheten sind sich bewußt, im Namen des Herrn zu reden¹) und bringen das zum Ausdruck: "διο παρακαλειτε άλλήλους καὶ οἰκοδομεῖτε εἰς τὸν ἔνα<sup>s</sup>) (I. Thess. 511).

Das formulierte und ausführliche driftliche Gemeindegebet wurde wie gesagt wohl von Anfang an zu Gott (im Namen Jesu Christi) gerichtet. Daneben aber haben wir bei dem έπικαλεισθαι τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου mit gutem Recht doch an turze Gebetsausrufe, Stoffeufzer des bedrängten und übervollen herzens, die im Gottesdienst sich direkt an Jesus richteten. hierher gehört das Wort Maranatha, das im driftlichen Gottesdienst auf sprischem Boden eine Rolle<sup>3</sup>) gespielt haben muß. Paulus fennt es bereits (I. Kor. 1622), in der Abendmahlsliturgie der Zwölfapostellehre kehrt es wieder (Didache 10s) und bezieht sich hier auf die Anwesenheit des Herrn bei der Eucharistie. Der Apokalpptiker des neuen Testaments hat uns seine griechische übersehung aufbewahrt: dung epxov κύριε 'Ιησοῦ! 4) Die eschatologische Stimmung der Urgemeinde, die Sehnsucht nach dem herrn, der kommen soll, brach sich in solchen ekstatischen Rufen gewaltsam Bahn. Die nicht gang durchsichtigen Ausführungen Pauli I. Kor. 121 - 8 seken voraus, daß in der Korinthergemeinde der Ausruf κύριος 'Ιησούς ein Merkmal und Kennzeichen der ekstatischen Reden der Propheten in der Verzückung war. "Niemand vermag (in der Verzückung) κύριος 'Ιησούς zu sagen, wenn nicht durch den heiligen Geistb)."

<sup>1)</sup> Aus dem dristlichen Gottesdienst werden die Formeln bei Paulus stammen: εὐχαριστῶ... διὰ Ι. Χρ. Rö. 18. — χάρις τῷ δεῷ διὰ Ι. Χρ. τοῦ κυρίου ἡμ. Rö. 725 (Ερή. 520). Ι. Κο. 1557. — καυχᾶσθαι διὰ τ. κ. ἡ. Ι. Χρ. Rö. 511. Ogl. 1517 Phil. 38 II. Κοτ. 1017 Ι. Κοτ. 131. — παρακαλῶ ὑμᾶς διὰ τοῦ ὀνόματος (man beachte die Betonung des ὄνομα) τ. κ. η. Ι. Χρ. Ι. Κοτ. 110 vgl. Rö. 1530 II. Κοτ. 101. — ἐν Χρ. λαλοῦμεν II. Κοτ. 217 1219 Rö. 91. — ἀσπάζεσθαι ἐν κυρίω Ι. Κοτ. 1619 Rö. 1622.

<sup>2)</sup> ὑπὲρ (ατίταττ) Χριστοῦ οδν πρεσβεύομεν, . . . . δεόμεθα ὑπὲρ Χριστοῦ II. Κοτ. 520.

<sup>3)</sup> Die aramäische Sormel Maranatha braucht durchaus nicht innerhalb der palästinensischen Urgemeinde entstanden zu sein. Wir können uns ihre Entstehung und ihren Gebrauch ebenso gut auf dem zweisprachigen Boden Antiochias denken, selbst wenn die Gemeinde dort wesentlich aus Hellenen bestand. Die fremde Sprache vermehrte das Seierliche und Geheimnisvolle der Formel.

<sup>4)</sup> Denn das wird doch wahrscheinlich die richtige Deutung von Maranatha (= unser Herr komme!) sein.

<sup>5)</sup> Diese gottesdienstliche Anrufung des herrennamens ist Mt. 791 bereits in die Sprache Jesu eingetragen. Denn der hier bekämpfte Wahn, daß man durch

Ein besonders eigenartiges Beispiel liefert uns Paulus für die Anvusung des Namens des Herrn im Brief an die Korinther gelegentlich der Ratschläge, die er den Korinthern im Falle des "Blutschänders" erteilt (I. 54 f.). Die Gemeinde — so rät der Apostel — soll diesen Menschen in feierlicher Versammlung dem Satan übergeben, d.h. durch Gebet seinen leiblichen Tod herbeisühren. Das aber sollen sie tun ev τῷ δνόματι τοῦ κυρίου Ἰησοῦ, συναχθέντων ὑμῶν καὶ τοῦ ἐμοῦ πνεύματος σὰν τῷ δυνάμει τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ. Bei der feierlichen Versammlung der Christen soll der Name des herrn Jesu angerusen werden, die Kraft des herrn Jesu gegenwärtig sein. Der Name des herrn ist das gewaltige Kultmittel, durch das die Anwesenheit seiner Kraft verbürgt wird. So waltet der Name Jesu über den Wundern im christlichen Gottesdienst.

Ein Jug, der sicherlich auch in dem paulinischen Zeitalter eine große Rolle gespielt haben muß, den wir allerdings bei Paulus vergeblich suchen, ist der Exorzismus in Jesu Namen. hier sind die Belege aus der älteren driftlichen Literatur so zahlreich und so deutlich, daß wir an diesem Punkt wohl das aus Paulus gewonnene Bild ergänzen dürfen. Exorzismus in Jesu Namen kennt bereits das Markusevangelium in jener interessanten Perikope, die wir als historisch nicht gelten lassen konnten, von dem Jüngling, der in Jesu Namen Dämonen austreibt, ohne an ihn zu glauben (988 f.) 1). Von herumziehenden Wanderpropheten, die im Namen des herrn prophezeien, Dämonen austreiben und viele Wunder (δυνάμεις) verrichten, weiß Matthäus in seiner Bearbeitung der Bergpredigt (722). Im unechten Schluß des Markusevangeliums verheißt Jesus den Gläubigen, daß sie "in seinem Namen" Dämonen austreiben, mit neuen Zungen (Sprachen) reden, gegen Schlangenbiß und Gift gefeit sein, Kranke durch Handauflegung heilen sollen (1617 f). Charafteristisch ist auch die Erzählung der Apg. von den Söhnen des Skeuas, die (doch gang gewiß in Nachahmung driftlicher Gemeindesitte) begannen, im Namen des Jesus, den Paulus verfündet, Dämonen auszutreiben (1918). Demgegenüber läft

<sup>&</sup>quot;Herr-Herr-Sagen" in den himmel komme, gewinnt natürlich nur dann einen Sinn, wenn wir an die gottesdienstliche Anrufung Jesu im Kultus denken. Das echte und einfache Wort Jesu Ck. 640 ist hier liturgisch stillssiert.

<sup>1)</sup> Jur Beurteilung der Frage, ob der Gebrauch des öνομα Jesu bis in die palästinensische Urgemeinde zurückgeht, reicht das Material nicht aus. Stellen wie Mt. 938 Mt. 722 tönnten dafür sprechen. Auch das Jeugnis der Apg., in dem das öνομα Jesu eine große Rolle spielt (j. u.), tommt hier, wenn es auch nicht ganz zuverlässig ist, in Betracht. Die Möglichkeit jener Annahme ist nicht abzuweisen. Wir würden dann hier schon den ersten Ansahpunkt für die spätere Entwickelung haben, in welcher das öνομα Jesu die Herrschaft über den christlichen Kult gewinnt.

es sich nur als Jufall — vielleicht auch als Absicht  $^1$ ) — begreifen, daß Paulus an diesen Erscheinungen des Exorzismus in seinen Briefen vorübergeht, wenn er nicht tatsächlich in der Erwähnung der everyshaara duváhewv neben den xapíshara lahárwv (I. Kor.  $12_9\,\mathrm{f.}$ ) diese Dinge andeutet.

Bei allen diesen Vorgängen, dem Wunder und den Dämonenaustreibungen in Jesu Namen, haben wir es wieder in erster Linie mit dem hristlichen Kult und der Ausgestaltung des Gottesdienstes zu tun. Sie spielen freilich auch im Privatleben der Christen ihre große Rolle, aber ihre Hauptstätte stellt die hristliche Gemeindeversammlung dar. In der Gemeinschaft vollziehen die Christen die stärksten Wunder im Namen und in der Kraft des Herrn Jesu. Und diese Wunder charakterisieren wiederum den Gottesdienst der ersten Christen. Daran kann dessen Schilderung bei Paulus I. Kor. 120°) gar keinen Zweisel lassen.

Was der κύριος für die ersten hellenistischen christlichen Gemeinden bedeutete, steht somit in hellen und lebendigen Farben vor uns. Es ist der herr, der über dem christlichen Gemeinschaftsleben waltet, wie es namentlich im Gemeindegottesdienst, also im Kultus, sich entsaltet. Um den κύριος schließt sich die Gemeinde in gläubiger Verehrung zusammen, seinen Namen bekennt sie, unter Anrufung seines Namens tauft sie, sie sammelt sich um den Tisch des herrn Jesu; seufzt im indrünstigen Ruf Maranatha, komm, herr Jesu; dem herrn ist, können wir noch hinzusügen, schon jetzt der erste Tag der Woche geweiht, den man sehr bald als κυριακή ήμέρα zu bezeichnen beginnt (s.u.), unter Anrufung seines Namens tut man Wunder und treibt Dämonen aus! So sammelt sich die Gemeinde als ein σωμα um den κύριος als ihr haupt, dem sie im Kultus Verehrung zollt. Wo Paulus von der christlichen Gemeinde als einem σωμα, dessen keφαλή Christus ist, redet, steht ihm immer diese gottesdienstlich versammelte Gemeinde<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Vielleicht empfiehlt sich die Annahme, daß Paulus diese niederen, allzu populären naiven Anschauungen bewußt zurückgeschoben haben mag.

<sup>2)</sup> Ogl. auch die Zusammenstellung von Prophetie, Exorzismus, Wunderstun Mt. 722; Exorzismus und Jungenreden Mf. 1617.

<sup>3)</sup> I. Kor. 12. (Dgl. besonders noch die Wendung 1213 els &v σωμα εβαπτίσθημεν) I. Kor. 1017 στι els άρτος, &ν σωμα οί πολλοί εσμεν ist ganz und gar kultisch gebacht. Rö. 125-8 (beachte, wie hier die ganze Schilberung sesten Zusammenhang gewinnt, wenn man sie vom Standpunkt des christlichen Gemeindegottesdienstes auffaßt, vor allem der Schluß dieradisods &ν άπλότητι, δ προιστάμενος &ν σπουδή, δ έλεων &ν ίλαρότητι. Gedacht ist bei dem ersten und dritten Glied an die Gaben christlicher Bruderliede beim Gottesdienst). Auch in den folgenden Versen 129-13 klingt wieder und wieder die besondere Berücksichtigung des christlichen Gottesdienstes heraus. Vgl. Kol. 219 Eph. 45 (els κύριος, μία πίστις, &ν βάπτισμα s. u. Abschnitt VII) 411-16.

vor Augen. An sie denkt er vor allem, wenn er von der οἰκοδομή, dem ναός Gottes') redet, wenn er die οἰκοδομή<sup>8</sup>) als die Pflicht und als das Iiel der Gläubigen hinstellt.

Und das ist nur zu natürlich. Denn bier in den Versammlungen der Gemeinschaft, in Gottesdienst und Kult erwuchs den Chriftgläubigen das Bewußtsein ihrer Einheit und einzigartigen soziologischen Geschlossenheit. Tags über etwa zerstreut, im Beruf des alltäglichen Lebens, in der Vereinzelung, innerhalb einer fremden Welt dem Spott und der Derachtung anheimgegeben, sammelten sie sich des Abends (wohl so oft wie möglich) zur gemeinsamen beiligen Weihemahlzeit. Da erlebten fie die Wunder der Gemeinschaft 3), die Glut der Begeisterung eines gemeinsamen Glaubens und einer gemeinsamen hoffnung, da flammte der Beist auf und umgab sie eine Welt voller Wunder; Propheten und Jungenredner, Disionare und Ekstatiker beginnen zu reden, Pfalmen, hnmnen und vom Geist eingegebene Lieder durchtönen den Raum, die Kräfte brüderlicher Milbtätigkeit werden in ungeahnter Weise wach; ein unerhört neues Ceben durchpulst die Schar der Christen. über diesem gangen Gewoge der Begeisterung thront der herr Jesus als das haupt seiner Gemeinde, mit seiner Kraft in einer den Atem raubenden Greifbarkeit und Gewisheit unmittelbar gegenwärtig. - Diese fultische gottesdienstliche Würdestellung Jesu faßt Paulus in die großen ehernen Worte (Phil. 20 ff.) zusammen: "Deshalb hat ihn Gott auch hoch erhöht und hat ihm den Namen über alle Namen gegeben, auf daß bei der Anrufung des Namens Jesu') sich jegliches Unie beuge,

<sup>1)</sup> I. Kor. 39; I. Kor. 316f.; II. Kor. 616.

<sup>2)</sup> Die gottesdienstliche Beziehung ist ganz deutlich I. Kor. 148. 5. 12. 20 (144. 17), vielleicht auch II. Kor. 108 1310. — Dgl. Eph. 412 (οίκοδομή τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ); 416 die ἐπιχορηγία κατ' ἐνέργειαν ἐν μέτρφ ἐνὸς ἐκάστου μέρους — durch welche die αθξησις τοῦ σώματος ποιείται εἰς οίκοδομήν (von Christus her) — bezieht sich auf die im Gottesdienst wirksamen Geistesgaben. Don hier gewinnt dann auch Kol. 210 mit seinen etwas farbloseren Wendungen sein Licht.

<sup>3)</sup> Wenn Paulus von der Gemeinde der Korinther sagt: επλουτίσθητε εν αὐτῷ (I. 15), so denkt er dabei ganz wesentlich an ihren Gottesdienst.—Er spricht im folgenden vom λόγος und von der Gnosis, welche diesen Logos ausnimmt, von dem μαρτύριον Χριστοῦ, das seste Wurzeln bei den Christen gesaßt und von den χαρίσματα. — Auch das ev Χριστῷ, έν κυρίφ des Paulus nimmt seinen Aussgangspunkt von den lebendigen Beziehungen der Gemeinde zu ihrem herrn im christlichen Gottesdienst (s. den nächsten Abschnitt).

<sup>4)</sup> hier ist die προσκύνησις Jesu bereits angedeutet. Es ist kein Zufall, daß in der älteren Evangelienliteratur sich das προσκυνείν noch nicht findet. Im Markusevangelium nur einmal 56 (der Besessene von Gadara [Gerasa] auf

aller der Wesen, die im Himmel und auf Erden und unter der Erde sind, und jegliche Zunge bekennen soll: Jesus Christus der Herr, zu Ehren Gottes des Oaters." Das ist noch einmal eine Beleuchtung der Sachlage von sundamentaler Wichtigkeit. Der heilige Kultname des alttestamentlichen Jahwe, der über dem Kult in Jerusalem waltet, erscheint hier übertragen auf den neuen Kyrios, das seierliche Bekenntnis des Deuterojesaia (4508) zu dem allmächtigen Gott ist an die Adresse Jesu gerichtet.

Das alles liegt in dem Titel Kyrios eingeschlossen. Er ist von eminent praktischer Bedeutung; er charakteristert die neue Würdestellung Jesu im christlichen Gottesdienst, Kyriosname und Christuskult gehören unmittelbar zusammen. In fast allen den Wendungen, die von dem Christuskult der ersten Gemeinden zeugen, begegnen wir zugleich dem kópios-Titel').

Dann aber ist es zugleich deutlich, daß wir darin recht hatten, in der Erfassung Jesu als des Knrios der Gemeinde nicht speziell das Wert des Apostels zu sehen, sondern die von ihm einsach weitergegebene Grundüberzeugung der christlichen Gemeinde. Wir haben es hier gar nicht mit einem Gedanten, einer Idee zu tun, der von einem einzelnen erdacht und dann propagiert wird, sondern mit etwas viel tieser Tiegendem, einer aus der Unmittelbarkeit des religiösen Gefühls stammenden Überzeugung. Das Korrelat zu dem kupios Xpistos ist in allen den aufgezählten Äußerungen urchristlicher Frömmigkeit nicht der einzelne, sondern die Gemeinde, die ekkansach, das söha tod Xpisto, und zwar zunächst die gottesdienstlich organisierte Einzelgemeinde. Was hier vorliegt, ist aufgebrochen aus der Tiese eines Gemeinde-

heidnischem Gebiet), Ct. 828 hat auch hier προσπίπτειν; Mt. 1510 tommt nicht in Betracht. Das Matthäusevangelium aber gebraucht das Wort προσκυνείν bereits 10mal! Die Sormeln, die sich bei Mt. sinden προσπίπτειν, πίπτειν πρός τούς πόδας, γονυπετείν sind unbestimmterer Art und reichen an das προσκυνείν nicht heran. Genaueres val. namentlich im VII. Kapitel.

<sup>1)</sup> Es ist, soweit ich sehe, das bleibende Verdienst Deißmanns, zuerst mit Energie darauf hingewiesen zu haben, daß die Christologie des Urchristentums und der alten Kirche vom Christustult her begriffen werden müsse, vgl. etwa dessen zussammenhängende Aussührungen, Licht v. Osten<sup>2.3</sup> S. 295. Die Zusammenhänge zwischen κύριος» und Christus» Verehrung sind gut erfaßt bei J. Weiß "Christus" (Religionsgesch. Volksbücher I. 18.19), S. 24 f. Nur darf diese κύριος» Verehrung nicht mit Weiß unter Hinweis auf die aramäischen Formel Maranatha in das paslästinensische Urchristentum zurückgetragen werden (s. o.) — Gegen Weiß s. auch Böhlig, Zum Begriff κύριος bei Paulus (Ishar. f. neut. Wissensch. XIV 1913) S. 28. —

bewußtseins, das im gemeinsamen Kultus sich ausprägt und zur Darsstellung kommt. Nicht die personliche Cat eines einzelnen, der instinktive Wille einer Gesamtheit spricht sich in dem kupios 'lyooös aus.

\* \*

III. Woher aber mag die hellenistische Urgemeinde nun diese seste Form ihrer Christusverehrung, wie sie sich in der Formel κύριος (ὄνομα τοῦ κυρίου) darstellt, gewonnen haben? Man ist bekanntlich gewöhnslich geneigt, den κύριος-Namen aus dem griechischen alten Testament abzusleiten; κύριος ist in der griechischen Bibel die Übersehung des alttestamentslichen Jahwenamens. Diese Ableitung nimmt aber das Problem allzu leicht. Denn die vermeintliche Erklärung läßt gerade das Hauptproblem, das uns hier beschäftigt, unbeantwortet. Wie kam denn die Gemeinde der Jünger Jesu dazu, den seierlichen alttestamentlichen Gottesnamen so ohne weiteres auf Jesus von Nazareth zu übertragen? Wie konnte man in aller Welt den Mut fassen, diese Grenzscheide zwischen Gott und Jesus so selbstverständlich und schlankweg zu überspringen? Diese übertragung des Jahwenamens und seiner Geltung auf den Namen Jesu ist ja eine Tatsache von der allergrößten religionsgeschichtlichen Tragweite, man darf nicht an ihr vorübergehen als an einer Selbstverständlichkeit.

Auch wird man die Cösung des Rätsels nicht dadurch herbeiführen dürfen, daß man auf gewisse Stellen hinweist, an denen das alte Testament selbst auf Grund allerdings einer durchgehends falschen Erklärung bereits ein überweltliches Wesen neben Jahwe oder gar mehrere Personen in der Gottheit anzunehmen und zu fordern scheint. Eine Stelle, die hier vor allem in Betracht käme, wäre etwa der Ps. 110 mit seinem: "es sprach der herr zu meinem herrn." Denn von dieser Stelle läßt sich (im Vergleich mit den zahlreichen, hier später in Betracht kommenden, s. u.) nachweisen, daß sie sehr früh die Ausmerksamkeit der Christen auf sich gezogen und in ihrem Weissagungsbeweis eine Rolle gespielt habe. Schon die Theologie der Urgemeinde hat sich mit ihr beschäftigt, wie Mt. 1236 – 27 ) beweist, und hat aus ihr die Ablehnung des messischen Ideals des Davidssohnes begründet. So könnte man also den κύριος-Christos aus der übersetzung des alten Testaments herausgelesen haben.

Aber auch gegen diese Auskunft erheben sich die schwersten Bebenken. So geht die Entstehung eines lebendigen, volkstümlichen Glaubens

<sup>1)</sup> Mit der Verehrung des Kyrios im Kult hat diese Stelle noch nichts zu tun.

niemals vor sich; ihre Christus Knrios Derehrung haben die alten Christen nicht aus mißdeuteten Stellen des alten Testaments herausgelesen. Auch würde sich von hier aus nicht erklären, wie die Beziehung des Titels κύριος auf Jesus nicht nur hier und da eingetreten ist, sondern die alte Beziehung auf den Gott des alten Testaments (Paulus beweist das) fast völlig verdrängt hat. Das Verhältnis ist vielmehr umzukehren: unmittelbar im Kult sich äußernde Frömmigkeit ist das erste, dann kommt die Schriftgelehrsamkeit hinzu.

Jesus mußte bereits praktisch die Herrenstellung im christlichen Kultus gewonnen haben, es mußte diese teilweise Kultübertragung von Gott auf Jesus im christlichen Gottesdienst stattgesunden haben, ehe man daran denken konnte, ihn als den zweiten kúpios im alten Testament zu sinden oder gar ihn mit dem Jahwe-kúpios sast vollständig zu identisszieren.

Eine Meinung, über die sich diskutieren ließe, wäre etwa die, daß, nachdem einmal Jesus in der christlichen Gemeinde die entscheidende Stellung im Kultus bekommen habe, dann die griechische Bibel mit ihrer Unterscheidung von decs und kopios die zusammenfassende Formel für die neue Würdestellung Jesu den Christen geliesert habe. Das aber ist wiederum unwahrscheinlich angesichts der Tatsache, daß nach dem paulinischen Zeugnis Kyriostitel und Christuskult von vornherein in der intimsten und schlechthin selbstverständlichen Derbindung stehen. Übrigens hat man mit jener Auskunst bereits zugestanden, daß man von der Septuaginta her dem eigentlichen Rätsel und dem Hauptproblem nicht beistommen könne, wie nämlich jene eigentümliche Derdoppelung des Objektes des christlichen Kultus in dem Bekenntnis zu dem decs und dem kopios, dieser erstaunlichste Vorgang in der urchristlichen Religionsgeschichte, sich erklären lasse.

Und so werden wir gut tun, die griechische Bibel erst einmal bei Seite zu lassen<sup>1</sup>) und die Frage zu stellen, ob sich nicht für beides mit einander, Christuskult und Kyriosname, religionsgeschichtliche Analogien finden lassen, die beides miteinder zu erklären oder wenigstens aufzushellen imstande sein könnten.

Seit langem ist bereits hingewiesen auf die Analogie, die der

<sup>1)</sup> Dgl. hier auch h. Böhlig, Jum Begriff Knrios bei Paulus. Böhlig weist S. 27 gut darauf hin, daß der Titel κύριος in der gesamten jüdischen Citeratur zur Bezeichnung des Messias nicht vorkommt. Die von ihm erwähnte Ausnahme Testament Benjamin (Patriarchen XII) kommt nicht in Betracht, weil hier die christliche Bearbeitung evident ist (vgl. XI2 Paulus: ἀγαπητὸς κυρίου).

Unriosfult der Chriften in dem romifchen Zafarentult befigt. In dem Zäsarenkult haben die Römer die Erbschaft des Orients angetreten 1). Das Gefühl des Orientalen für den tiefen Abstand zwischen Regent und Untertan hat diesen Kult geschaffen; in Ägnpten war seit uralter Zeit der Glaube lebendig, daß der König der Sohn oder die Infarnation der höchsten Gottheit sei, die persische Religion verbreitete den Gedanken, daß der König im Besit des göttlichen himmlischen Seuers (des hvarenô) sei, das ihm Sieg und herrschaft verlieh und sicherte. Alle diese Motive sind dann durch Alexander den Großen und seine Nachfolger mit anderen griechischer hertunft verschmolzen. In Agnpten haben die Ptolemäer ein ganges Spstem der Regentenverehrung ausgebildet, so daß die Reihe der zu verehrenden Götter mit Alexander begann und dem gegenwärtigen herrscher und seiner Gemahlin - Schwester abschloß. Die Seleuziden-herrscher blieben in dem Anspruch auf göttliche Derehrung nicht zurud. Als dann nach den namenlosen Wirren, welche den Orient in den letten Jahrhunderten betroffen hatten, die gewaltigen Gestalten der römischen Seldherren und Imperatoren im Often erschienen, als Cafar und dann vor allem Augustus aus dem garenden Chaos der olkoupévy von neuem eine geordnete Welt gestalteten, und sich mit dem römischen Imperium der goldene Friede, Glück und Gedeihen auf die Völker der Erde herabsenkte, - da wandte der Orient die glühende religöse Verehrung den römischen herrschern zu. Und es waren feineswegs Byzantinismus und servile Gesinnung die Triebfedern dieses herrscherkultus. Wer das annimmt, hat wenig genug von diesem letten Ausläufer der Religionsgeschichte, dem Kaiserkultus, begriffen. So oft auch jene Erscheinungen in der Begleitung sich eingestellt haben mögen, es hat die ehrliche Empfindung doch nicht gefehlt, es war ein wirkliches Aufbrechen religiöser Sehnsucht darin enthalten. Der fluge Kaifer Augustus wußte diese ihm entgegenschlagende religiöse Begeisterung geschickt zu benutzen und sie unter Wahrung der verschiedenen Eigentumlichkeiten des zuruchaltenden und dieses Glaubens ungewohnten Westens und des enthusiasmierten Ostens zu formen und zu gestalten. dete sich allmählich der Herrscherkult zu einer im religiösen Ceben herrschenden Macht aus, ja geradezu zum Mittelpunkt der Religion der Spätantite, zum mindesten im Often des römischen Reiches.

<sup>1)</sup> Zu den allgemeinen Ausführungen vgl. Wendland, Hellenist.-röm. Kultur<sup>2</sup> S. 123ff., 142ff., 149ff. und die dort angegebene Literatur. Harnack, Dogmensgeschichte<sup>4</sup> 1371. Wilamowig-Moellendorff, Gesch. d. griech. Religion, Jahrb. d. freien deutschen Hochstifts 1904. Deißmann, Licht vom Osten<sup>2</sup> 258ff.

reichten sich Staat und Religion zu einer unerhört engen Derbindung die hand; der Staat in seiner Zusammenfassung in der Dea Roma und dem Divus Augustus bot sich selbst als das Objekt der religiösen Derehrung dar, als das einzige von festem und ehernem Bestand in dem flutenden Strom der Dinge und Ereignisse; er wachte und waltete in seinen Organen direkt über das Leben und Gedeihen der Religion. Und die Religion wird so unmittelbar wie niemals wieder eben Religion des Staates, sie umgibt den Staat und den Regenten, der an der Spike des Staates steht, mit dem Nimbus der Göttlichkeit. Neue weittragende Ideen verwoben sich mit diesem Regentenkult, der Glaube an die den Menschen persönlich zugewandte rettende, alle Schäden und Gebrechen heilende Kraft der Gottheit, die sich in dem göttlichen Weltheiland, dem Imperator in irgend einer Weise infarniert, die Idee von einer Ruckfehr des goldenen Zeitalters, dem Ende der alten und dem Anfang einer neuen Weltzeit, die mit dem neuen Gott kommen sollte; die überzeugung, daß man in dem Herrscher die evapyng enichaveia (den Deus manifestus), die auf Erden sichtbar und greifbar gewordene Gottheit zu erblicken habe. - Das alles waren Momente, die eine starke Analogie zu der Formation des christlichen Knriosglaubens zeigen, und wir werden in einem späteren Abschnitt noch nachzuweisen haben, wie in dieser hinsicht befruchtende Einflusse in die driftliche Religion übergegangen sind.

Hier kommt es hauptsächlich darauf an, daß der Titel Knrios in diesem Regententult eine dominierende Rolle hatte. Schon der Paean, den (nach Athenaios VI p 253) die Athener dem siegreichen Demetrios Poliorketes bei seinem Einzug gesungen haben sollen, und in welchem sie ihn als den leibhaftig gegenwärtigen Gott seiern, schloß mit den Worten: "Darum beten wir zu Dir: gib uns Frieden, denn Du bist der Herr"). Dann läßt sich in späterer Zeit der Titel namentlich sür Ägnpten in Verbindung mit dem Herrscherkult nachweisen. Freilich auf der berühmten Inschrift von Rosette (196 v. Chr.) dus Ptolemaios Epiphanes sindet sich das absolute kupsos nicht, wir sinden den Titel nur in Verbindung mit charakteristischen Genitiven.). Aber sür das

<sup>1)</sup> Sollte hier keine unmittelbare Überlieferung vorliegen, so ist der Paean doch für die Stimmung des Regentenkult auherordentlich wichtig.

<sup>2)</sup> Vgl. zum folgenden Deißmann, Licht v. Often2 S. 258 ff.

<sup>8)</sup> Dittenberger Orientis Gr. inscr. Nr. 90. Im Auszug auch bei Wendland a. a. O<sup>2</sup>. S. 406–408.

<sup>4)</sup> κύριος βασιλειών, Herr der dreißigjährigen Periode. — Die erstere Wendung auch für Ptolemaeus IV. Philopator nachweisbar. Deißmann 2654.

erste vorchristliche Jahrhundert fließen unsere Quellen bereits reichlicher. Auf einer Inschrift aus dem Jahre 62 v. Chr. heißt es mit Bezug auf Ptolemaios XIII: τοῦ κυρίου βασιλέος δεοῦ ¹), auf einer zweiten aus Alexandria 52 v. Chr. werden Ptolemaios und Kleopatra κύριοι δεοὶ μέγιστοι genannt ²). Auch für die Könige des herodianischen hauses ist der Titel herr mehrsach nachweisbar ³). Auf einer Inschrift von Abila in Sprien werden Tiberius und Civia die herren Augusti genannt ²). Unter Taligula, Claudius, Nero beginnen sich die Zeugnisse für den Titel κύριος zu mehren ⁵). Wie sest diesse Terminologie stand, beweist der Bericht des Josephus, daß die jüdischen Märtnrer hingerichtet werden, weil sie sich weigern, den Taesar herr zu nennen ⁶). Den Märtnrer Polykarp fragt der römische Statthalter, was es denn schlimmes bedeute Knrios Taesar zu sagen ²)! Bereits unter Domitian scheint der Titel: "dominus et deus noster" wenigstens halb offiziell in Geltung zu stehen §).

Ja auch das Wort κυριακός, das uns im Khrioskult der Christen in den Wendungen κυριακόν δείπνον, κυριακή ήμέρα begegnet, ist, wie es scheint, in der Sprache des Regentenkultus vorgebildet. Schon auf einer ägnptischen Inschrift (Edikt des Präfekten Ti. Julius Alexander von Ägnpten) vom 6. Juli 68 n. Chr. im Tempel von El Kargeh ist von kaiser-lichen Sinanzen (ταίς κυριακαίς ψήφοις) und kaiserlicher Kasse (τὸν κυριακόν λόγον) die Rede ).

- 1) Dittenberger Or. Gr. Inscr. Nr. 186.
- <sup>2</sup>) Sitzungsber. d. Berl. Afad. 1902 S. 1096.
- 3) Deißmann S. 2661.
- 4) Dittenberger Nr. 606.
- 5) Deißmann S. 266. Deißmann macht darauf aufmerksam, daß unter Nero der Titel zum ersten Mal auch in Griechenland (Akraiphiai in Boeotien) begegnet. Dittenberger, Sylloge<sup>2</sup> No. 376. Ogl. dazu die Selbstverständlickeit, mit der Sestus Apg. 25<sub>26</sub> von Nero als δ κύριος redet.
- 6) Bellum VII 10, § 418 f. (hier allerdings die Formeln Καίσαρα δεσπό= την δμολογείν, έξονομάζειν).
  - 7) Martyr. Polyk. 82.
- 8) Sueton Vita Domit. 13. Erst Aurelian hat freilich sich offiziell als dominus ac deus proklamiert. Wendland a. a. O. 150. Deihmann S.2678 macht darauf aufmerksam, daß seit Domitian auch der Titel "unser Herr" erscheint.
- <sup>9</sup>) Dittenberger Nr. 669 vgl. dazu Deißmann C. O. 2693.4. Spätere Zeugnisse Deißmann, Neue Bibelstudien S. 44. Deißmann, S. 271 zieht auch die Sitte, dem Kaiser einen bestimmten Monatstag (oder Monatstage?) mit Namen "Sebaste" zu widmen, heran. "Je mehr ich aber diese Einzelheit in den Zusammenhang des großen Themas "Christus und die Cäsaren" stelle, um so mehr rechne ich mit der Möglichkeit, daß die Auszeichnung des urchristlichen Herrntages mit bewußten Kontrastempsindungen gegen den Cäsarenkultund seinen Kaisertag zusammenhängt."

Es wäre aber nach alledem trot aller sachlichen und sprachlichen Analogien ein versehltes und vorschnelles Urteil, wenn wir den christlichen Knrioskultus und seine Entstehung in unmittelbare Verbindung mit dem Zäsarenkultus bringen wollten. In der Zeit und in den Gegenden, in welchen der Knrios=Jesus-Kultus entstand, wird der Regentenkult schwerlich schon eine so dominierende Rolle gehabt haben, daß man etwa annehmen dürste, die Verehrung Jesu als des Herrn sei in bewußtem Gegensatz gegen jenen enstanden.

Und wenn wir genauer zusehen, ist der orientalische Regenten-Knrios-Kult nur eine Teilerscheinung in einem viel umfassenderen Zusammenhang. Um das zu erkennen, stellen wir nunmehr die Frage nach der Verbreitung des religiösen Terminus κύριος in der hellenistischen Kultur. Bei dieser Untersuchung ergibt sich allerdings zunächst ein charafteristisches negatives Resultat. Der Citel kupios hat auf speziell griechischem Boden, in nationaler griechischer Religion kaum eine nennenswerte Rolle gespielt. Das zeigt sich 1) sowohl in der Literatur, wo die Bezeichnungen δεσπότης, δεσπότις, δέσποινα viel häufiger (namentlich in ber Poesie, seltener bei den Prosaschriftstellern) begegnen, als auch binsichtlich der inschriftlichen Bezeugung. hier findet sich allerdings kupios, κυρία häufiger (häufiger als δεσπότης usw.). Aber wenn wir genauer zuschauen, hat es damit seine eigene Bewandtnis. Denn wir können im allgemeinen die Behauptung wagen, daß, wo immer auf Inschriften auch eine scheinbar griechische Gottheit mit jenem Titel bezeichnet wird, entweder ein fremder (orientalischer) Gott sich hinter der griechischen Gestalt birgt oder doch wenigstens Einflüsse fremder herkunft sich geltend machen.

Şür Zeus <sup>2</sup>) findet sich 3.B. der Beiname κύριος wesentlich in Chracien und Syrien; wenn ferner Apollo in einer Inschrift in Komana (Kappadozien), Helios in Galatien mit diesem Citel bezeichnet wird, so können wir sicher sein, daß sich hinter beiden irgend eine orientalische Sonnengottheit birgt. So ist die Kyria Athena im Ostjordanland die arabische Allât, so der eben dort nachweisbare Kyrios Dionysos der arabische Dusares. Es kann auch nicht Wunder nehmen, daß gerade bei Gottheiten, die erst in der späteren hellenistischen Religion zu weiterer Verbreitung und

<sup>1)</sup> Ogl. die ausgezeichnete Jusammenstellung des Materials in Roschers mythologischem Cexikon s. v. Kyrios von Drexler. Nur ist hier nirgends der Dersuch gemacht, das Auskommen des Kyriostitels zeitlich zu umgrenzen.

<sup>2)</sup> Die Nachweise, wo sie nicht ausdrücklich angegeben, s. in dem Art. bei Roscher; dort ist das Material alphabetisch nach den Götternamen gesordnet.

allgemeinerer Verehrung kommen, so bei Hekate und Asklepios, sich ber Kyrios-Citel findet 1).

Es lassen sich besonders drei Enclaven für den Gebrauch des Terminus nachweisen: Kleinasien, Ägppten und Syrien. Über Kleinssien können wir als hier nicht so sehr in Betracht kommend, kurz hinwegsgehen. Es mag nur erwähnt werden, daß die Artemis von Ephesus diese Anrede bekommt, und vor allem, daß der Titel im Kultus der "Magna Mater" (Kybele) und des Zeus Sabazios üblich gewesen zu sein scheint.)

In Ägypten entspricht der Titel kúpios (ägyptisch etwa Neb) nicht altem einheimischem Gebrauch<sup>3</sup>). Natürlich ist auch hier ein großer Unterschied zwischen kúpios mit dem Genitiv und dem absoluten kúpios<sup>4</sup>). Der letztere Gebrauch läßt sich, soweit ich sehe, erst für das erste vorchristliche Jahrhundert belegen. Dor allem besitzen wir als Zeugnisse für die Anrufung der Isis als kupsa eine ganze Reihe von Inschriften aus Philae aus der letzten Ptolemäerzeit, deren älteste aus der Regierungszeit des Ptolemaeus Alexander stammt<sup>5</sup>). Zur Isis von Philae stellt sich der hermes-Thoth von Pseltis in Nubien mit zahlreichen Inschriften, freilich erst aus der Zeit der römischen Kaiser, deren älteste, soweit ich sehe, aus der Zeit des Tiberius (33 n. Chr.) stammt<sup>6</sup>). Auch diese Beobachtung ist wichtig, denn dem Kyrios=

<sup>1)</sup> Ogl. 3. B. auch Condoner Zauberpaphrus CXXI. 706 κύριε 'Ασκλήπιε, 934. 937 κυρία Σελήνη (Wesselh Denkschr. der Akademie, Wien 1893. S. 44. 51). κυρία 'Εκάτη großer Pariser Zauberpaphrus 1432 vgl. 2499. 2502.

²) Belege bei Cumont, Les Mystères de Sabazius et le Judaisme (Comptes rendus des séances de l'Acad. des Inscr. et Belles Lettres 1906 p. 63 ff. Separats druck S. 6. Vor allem wichtig Servius, ad Aeneid, III 113 (=Varro!): Dominam proprie matrem Deum dici. Şür Sabazios die Inscritt: δεᾶς 'Ιδείας μεγάλης μητρὸς Διὰ Ἡλίφ μεγάλφ κυρίφ Σαβαζίφ ἀγίφ (Roscher l. c., Sp. 1762). Cumont möchte in diesen und anderen Epitheta eventuell jüdischen Einssluß erblicken. Es liegen aber hier viel umfassendere Zuhammenhänge vor.

<sup>3)</sup> Nach Mitteilung meines Kollegen Sethe.

<sup>4)</sup> Ogl. 3. B. in der bekannten Inschrift von Rosette κύριος τών βασιλειών, κύριος της τριακονταετηρίδος.

<sup>5)</sup> C. I. Gr. 4897 (99–90 v. Chr.). Der Text der Inschrift ist nicht gessichert. Doch scheint sich (s. auch den Anhang des Corpus) mehrsach wiederholtes παρά τη κυρία "Ισιδι seststellen zu sassen. Dann solgen eine ganze Reihe von Zeugnissen 4897b (vor 72 v. Chr.): ήκω πρός την κυρίαν "Ισιν. 4898 (69 v. Chr.). 4899 (55–52). 4904 (Ptolemaios Auletes?). 4905. 4917, vor 73 v. Chr.). 4931–32 (25 v. Chr.). 4939 (Augustus?). 4940 (22 n. Chr.). Ferner im Nachtrag des Bandes: 4897 c (vor 71?; vgl. 4897 d. e. f.). 4930 b (vor 71): την μεγίστην δεάνκυρίαν σώτειραν "Ισιν.

<sup>6)</sup> C. I. Gr. 5101 (vgl. außerdem 5080, 5082, 5088, 5092, 5093, 5095, 5101, 5105, 5108 c. d.). Der Hermes von Pfelkis entspricht dem Thoth von Pnubs,

Namen für hermes werden wir gerade in der hellenistischen-ägnptischen Literatur wiederbegegnen. Auch für den Gott von Koptos Min-Pan läßt sich schon aus dem Jahre 14 n. Chr. eine Inschrift mit dem Titel nachweisen.). Demgegenüber kann es nur auf Zufall beruhen, wenn der mit Isis im Kult so eng verbundene Serapis für uns erst auf späteren Inschriften, soweit ich sehe erst im zweiten nachchristlichen Jahr-hundert, auf Inschriften oder Pappri als kópios erscheint. Besonders wichtig sür unsere Zusammenhänge sind die beiden Pappruszeugnisse: έρωτα σε Χαιρήμων δειπνησαι είς κλείνην τοῦ κυρίου Σαράπιδος èν τῷ Σαραπείω und έρωτα σε 'Αντώνιος Πτολεμαίου διπνησαι παρ' αὐτῷ εἰς κλείνην τοῦ κυρίου Σαράπιδος <sup>2</sup>). Daß für Osiris <sup>3</sup>) sich so gut wie gar keine Belege sinden, erklärt sich wohl hinreichend aus der Tatsache, daß Serapis im Diadochenzeitalter den Osiris aus dem praktischen Kultus stark zu verdrängen beginnt <sup>4</sup>).

So wird Plutarch in seiner Schrift de Iside et Osiride den allgemeinen Catbestand des religiösen Sprachgebrauchs richtig wiedergeben, wenn er wieder und wieder Osiris und Isis mit der Bezeichnung κύριος und κυρία einführt<sup>5</sup>).

Überhaupt wird man für Ägnpten urteilen dürfen, daß das absolute die kupios in Beziehung auf Göttergestalten genau so früh und noch etwas

dessen Name Παθτνουφις (Παότνουφις) auf zwei dieser Inschriften 5087. 5096. vielleicht ebenfalls mit κύριος erscheint.

1) C. I. Gr. 4716 d1 (vgl. d18· 16): παρά τῷ κυρίφ Πανί.

2) Orgrynchus Pap. I 110. III 523 (aus dem 2. nachchr. Jahrh.). Brief des Soldaten Apion bei Deißmann £. O. 1226; Brief des Antonis Longos an seine Mutter ebend. 1285 (beide aus d. 2. nachchristl. Jahrh.). Inschriften: C. I. Gr. 4684 (Alexandria, undatiert). 3163. (Smyrna 211 n. Chr.). 5115. (Nubien 232 n. Chr. vgl. 5110). — παρά τοῦ κυρίου Σεράπιδος τοῦ ἐν ᾿Αβύτου Ιηίτρι. v. Abydos 2. Jahrh. n. Chr.? (Preisigke, Sammelbuch griech. Urkunden 1913 I. Heft Nr. 171).

3) In Roschers Cerikon ist nur auf den Pariser Zauberpapyrus 2355 f. hingewiesen.

4) Sonst erwähne ich etwa noch die Inschriften τῷ δεῷ καὶ κυρίω Σοκνοπαίω (24 v. Chr., auf Soknopaiu-Nesos im Saisûm. Dittenberger Or. Gr. Inscr. 655). — κύριος Βησᾶς (Preisigke Nr. 1065. 1066. 1068. 1069). Die Inschrift von Dababineh: τῶν κυρίων δεῶν Πριώτου δεοῦ μεγίστου καὶ 'Ωρεγέβδιος καὶ ''Ισιδος 'Ρεσακέμεως (232 n. Chr. Preisigke 239). — παρὰ τ. κυρ. Θ. 'Ασκληπιῷ καὶ 'Αμενώθη καὶ 'Υγιεία (ib. 159). παρὰ τοὺς κυρίους (!) 'Ανούβις δεούς (ib. 240. 212 n. Chr.).

5) Κ. 6 (Φβίτι's) τοῦ κυρίου καὶ βασιλέως ἐφορῶντος. 10 τὸν γὰρ βασιλέα καὶ κύριον "Οσίριν ὀφθαλμῷ καὶ σκήπτρῳ γράφουσιν. Κ. 12 ὁ πάντων κύριος (υg.Ι. μέγας βασιλεύς εὐεργέτης). Κ. 35 πάσης ὑγρᾶς φύσεως κύριος καὶ ἀρχηγός. Κ. 49 ὁ τῶν ἀρίστων πάντων ἡγεμὼν καὶ κύριος "Οσιρίς ἐστιν. Κ. 40 (ℑβίς) ἡ κυρία τῆς γῆς θεός μ. ö.

früher nachweisbar ist als dessen Gebrauch im Herrscherkult. Damit wäre zugleich nachgewiesen, daß man kópios als Bezeichnung im Herrscherkult als einen Einzelfall des allgemeinen religiösen Gebrauchs, die Götter kópioi zu nennen, zu betrachten hat. Und somit sind nun auch die oben beigebrachten Zeugnisse aus dem Regentenkult als Zeugnisse sür diesen allgemeinen Gebrauch zu verwenden.

Schwieriger ist es, eine Altersbestimmung für das Vorkommen des griechischen Kyriostitels in Syrien und seiner Umgebung zu gewinnen. Doch wird man doch wohl a priori schließen dürsen, daß gerade hier der Gebrauch frühzeitig verbreitet gewesen sein wird. Hier sind ja die Cokalgotiheiten der verschiedenen Orte in ausgesprochener Weise die Herren der Stämme und der Gaue. Ich erinnere kurz an die semitischen Bezeichnungen Baal, Adon (von Byblos), Mar, Mar'Olam, auch an das phönizische Baalsamin (bei Philo von Byblos—kúpios rwo odpavw). Die griechische Inschriftenüberlieserung spiegelt diesen Catzbestand wider.

So ist es nur natürlich, daß vor allem die große sprische Göttin, die Atargatis von Hieropolis, den Titel κυρία bekommt. Auf einer Inschrift von Kefr Havar dennt sich ein Cukios, der sich seiner Bettelfahrten zu Ehren seiner Göttin der Θεᾶ Συρία 'lepaπολιτῶν rühmt, den δοῦλος der Göttin πεμφθείς ὑπὸ τῆς κυρίας ['A]ταρ[χ]άτη[ς]. In der Batanaia, Trachonitis des der κυρίας schena. Dazu gesellt sich Marnas auf einer Inschrift von Kanatha der kupía Athena. Dazu gesellt sich Marnas auf einer Inschrift von Kanatha der Kronos bekommt auf einer Inschrift von Abila (aus der Zeit des Tiberius) den Titel κύριος der

¹) Ch. Sossen, Inscr. de Syrie (Bulletin de correspond. hellén. XXI 1897 p. 60).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Batanaia: Cebas Waddington III 2203 a.b (Charba). 2216 (Nela). 2345 (Kanatha). Crachonitis: 2453 (Dama). 2461 (Harrân). — Ogl. noch in der Batanaia 'Αρτέμιδι τῆ κυρία (vielleicht die einheimische Mondgöttin, die doppeltgehörnte Astarte): Schürer, Gesch. d. jüd. Volkes<sup>4</sup> II S. 46f.

<sup>8)</sup> Lebas Waddington III 2412g: Δίτ Μάρνα τφ κυρίφ.

<sup>4)</sup> Waddington III 2288. 2290 (C. I. Gr. 4625). 2413 b (C. I. Gr. 4558). Ich mache noch auf die interessante Inschrift (Ma'ad bei Byblos, Renan, Mission d. Phénicie p. 242) aufmerkam: τ $\bar{\varphi}$  κυρί $\varphi$  Διὶ κὲ κυ[ρί] $\varphi$  Οαου (?) [Σέλ]ευκος [δε]οῦ Σατρά[που] ἰερεὺς ἐποίησε.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Waddington III 1879 (C. I. Gr. 4513.).

<sup>6)</sup> Dittenberger 606, vgl. Deißmann 256, dieselbe Inschrift, auf der Tiberius und Civia als die κύριοι Σεβαστοί erwähnt werden, s. o. S. 1124. Ebenso heißt

Auch Dionnsos Dusares 1) und der Baal Markod 4) erscheinen in dieser Reihe von Göttern, die den ehrenden Beinamen erhalten.

In das Gebiet der sprischen Religionsmischung<sup>3</sup>) gehören endlich einige bedeutsame Beobachtungen, die uns die Überlieserung der Kirchenväter über gnostische Sekten zu machen gestattet. Hipposyt berichtet
von den Anhängern des Simon Magus, daß sie den Simon in der
Gestalt des Zeus, die Helena in der Gestalt der Athene verehrten, rov

µèv καλοῦντες κύριον, την δè κυρίαν<sup>4</sup>). Diese sehr interessante Notiz
wird durch die Darstellung der pseudoksementinischen Homilien ausbrücklich bestätigt<sup>5</sup>).

Dieselbe Erscheinung wiederholt sich bemerkenswerter Weise nach dem ausdrücklichen Bericht des Irenaeus bei den Valentinianern. Irenaeus nimmt daran Anstoß 6), daß diese der Sophia Achamoth ausdrücklich den Citel κυρία vorbehalten, während sie Jesus nicht κύριος, sondern nur σωτήρ nennen 7). Die Verehrung der Achamoth bei den Valentinianern aber geht aller Wahrscheinlichkeit nach auf sprische Gnosis zurück.

Während die Gnosis in ihren Grundlagen ihre Ausbildung auf

der dem Kronos entsprechende nordafrikanische Saturnus Deus Dominus (Berliner philolog. Wochenschr. XXI Sp. 475).

<sup>1)</sup> Waddington III 2309 (C. I. Gr. 4617) προνόια κυρίου κτίστου Διονύσου (171 n. Chr.).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Mitteil. δ. D. A. Instituts, Athen X 1885 S. 168 f.: κυρίφ Γενναίφ Βαλμαρκώδι.

<sup>3)</sup> Erwähnt mag noch werden, daß in der sogenannten "Mithrasliturgie" Helios als κύριος τοῦ οὐρανοῦ καὶ τῆς γῆς erscheint (Dieterich, Eine Mithrasliturgie S. 1080), während der höchste Gott Mithras von dem vor ihm erscheinenden Mηsten mit κύριε angeredet wird. — Tiridates redet bei Diocassius II p. 253 den Nero an: "Ich bin dein Knecht, mein Herr, ich bin zu dir mein Gott gekommen, um dich anzubeten, wie auch den Mithras."

<sup>4)</sup> hippolnt, Ref. VI 20. Ogl. bereits Irenaeus I 234. Doch wird hier die Benennung mit κύριος, κυρία nicht erwähnt.

<sup>5)</sup> II 25: Ἑλένην κυρίαν οὖσαν τος παμμήτορα, οὐσίαν καὶ σοφίαν. XVIII 12 (Petrus, die Lehre Simons wiedergebend) έκ τῆς μεγάλης δυνάμεως ἔτι τε καὶ τῆς κυρίας λεγομένης.

<sup>6)</sup> Adv. haeres. I 13; 53 (Sie nennen bie Μήτηρ: "Ογδοάδα καὶ Σοφίαν καὶ Γῆν καὶ "Ιερουσαλὴμ καὶ ἄγιον Πνεῦμα καὶ Κύριον ἀρσενικῶς. —

<sup>7)</sup> Dortrefflich hat Dölger ('Ιχθύς, Römische Quartalschrift Supplem. 17 S. 409 f.) darauf hingewiesen, daß dieser Angabe nicht nur der Catbestand im Brief des Ptolemaeus an die Flora (δ σωτήρ elfmal: vgl. schon Harnack, Mission u. Ausbreitung d. Christent. I² 892), sondern auch im Kommentar des Herakleon entspricht. — Ju erwähnen ist in diesem Jusammenhang endlich noch die Notizüber die Basilidianer bei Theodoret Haer. fab. I 4 τον δè σωτήρα καὶ κύριον Καυλακαύαν δνομάζουσι (hilgenfeld, Kehergesch. 197 Anm. 319).

dem Gebiet des religiösen Synkretismus in Syrien erhalten hat, ist die weitverzweigte synkretistische Literatur, die unter dem Namen des Hermes geht spezifisch ägyptischen Ursprungs, und auch hier tritt uns der religiöse Kyrios-Titel in überraschender Häusigkeit entgegen.  $\sigma \dot{\nu}$  nárep,  $\sigma \dot{\nu}$  d kúpios,  $\sigma \dot{\nu}$  d Noős, — so spricht hier der Myste auf dem Höhepunkt des Mysteriums im Weihegebet (XIII 21) 1).

Der Überblick zeigt, daß der Titel kúpios ein religionsgeschichtliches Gebiet umspannt, das sich noch ziemlich genau umgrenzen läßt. Er ist von Osten her in die hellenistisch-römische Religion eingedrungen, Sprien und Ägypten sind seine eigentlichen Heimatsgebiete. Daß er in der ägyptisch-römischen Regentenverehrung die Hauptrolle spielt, ist nur eine Teilerscheinung in diesem allgemeinen Zusammenhang. Ja in diesen Zusammenhang rückt jeht auch die griechische Übersehung des alten Testaments mit ihrer Wiedergabe des Jahwenamens durch kúpios ein. Die Übersehung ist eben auf einem Boden entstanden, auf dem diese allerallgemeinste Gottesbezeichnung (neben decs) üblich war und versstanden wurde. So bekannte sich das Judentum mit seiner Bibel zu dem kúpios, dem es allein Verehrung zollte.

Wir machen aber noch eine zweite wichtigere Beobachtung. Es scheint, als ob der Citel κύριος besonders den Gottheiten gegeben wurde, die im Mittelpunkt des Kultus der betreffenden Gemeinschaft standen. So ist es kaum ein Zufall, daß diesenigen Gottheiten, in deren Verehrung sich die spätägnptische Religion gleichsam konzentrierte, deren Kultus auch in der Dikumene als das Charakteristikum der ägnptischen Frömmigkeit galt, vor allen andern Gottheiten den Citel κύριος an sich ziehen: Osiris, Isis, Serapis. Jener sprische "Bettelmönch" redet schlankweg von seiner Kyria (Atargatis), der zu Ehren er seine Bettelsfahrten unternimmt. Besonders schlagend aber sind hier die Analogien der gnostischen Sekten. Die Simonianer sammeln sich um den κύριος Simon und die κυρία helena. Die Dalentinianer verehren die Sophia

<sup>1)</sup> DgI. V 2: εδξαι πρῶτον τῷ κυρίφ καὶ πατρὶ καὶ μόνφ καὶ ἐνί . . . . ἄφθονος γὰρ ὁ κύριος. — Asklepios (Pſ. Apulejus) 8 (p. 432): dominus et omnium conformator. 22 (p. 589): deus pater et dominus. 26 (6318): dominus et pater, deus primipotens (vgI. K. 23 p. 6011, 29 p. 6712 u. ö.). — Stobaios (eklog. I 744) δ μὲν κύριος καὶ πάντων δημιουργός. Κόρη Κόσμου εθεπό. p. 944: τῶν δλων κύριον καὶ δεόν. 996: κυρία μήτερ= ℑϳίς. — DgI. δ κύριος ἡμῶν Ἑρμῆς in einem horosfop aus dem ersten Jahr des Kaisers Antoninus bei Reihenstein, Poimandres 119.

<sup>2)</sup> Es ist beachtenswert, daß Josephus diesem Sprachgebrauch nicht folgt, und den Titel κύριος fast nie gebraucht. (Schlatter, Wie sprach Josephus von Gott; Beitr. 3. Förd. d. Theol. XIV. 1 S. 9 f.)

Achamoth und nicht Jesus als ihren Kyrios. Dem entspricht die Tatssache, daß, wie sich deutlich nachweisen läßt, fast der gesamte sakramentale Kultus dieser Gnostiker in Beziehung zur Achamoth (resp. zur Mhthp, die Derdoppelung der himmlischen Mhthp und der gesfallenen Achamoth hat sich erst später eingestellt) steht. Die Achamoth (Mhthp) ist eben die Kultheroine der Dalentinianer resp. der älteren Gnostiker, deren Kult diese übernahmen. Daher ist sie kupios. — Und ebenso sammeln sich die hermetischen Sekten, auf welche die hermetischen Schriften zurückzuführen sind, um die Derehrung des Kyrios-Nus-Hermes.

In dieser Atmosphäre ist das antiochenische Christentum und das der übrigen urchriftlich hellenistischen Gemeinden geworden und ge-In diesem Milieu hat sich die junge dristliche Religion als Christuskultus gestaltet, und aus dieser Umgebung hat man denn auch für die dominierende Stellung Jesu im Gottesdienst die zusammenfassende Formel kúpios herübergenommen. Das hat niemand erdacht und kein Theologe gemacht, den Titel hat man nicht aus dem heiligen Buch des alten Testaments herausgelesen; man hätte eine derartige direkte übertragung dieses heiligen Namens des allmächtigen Gottes doch eigentlich beinahe schon eine Vergottung Jesu - kaum ohne weiteres gewagt. - Derartige Vorgänge vollziehen sich im Unbewußten, in der unkontrollierbaren Tiefe der Gesamtpsphe einer Gemeinde; das gab sich von selbst, es lag gleichsam in der Luft, daß die ersten hellenistischen Christengemeinden ihrem Kultheros den Titel kupios gaben. Wie die übersetzer des alten Testaments den in der orientalischen Welt weithin gebräuchlichen Kyriostitel einfach auf den heiligen Gott des israelitischen Dolfes anwandten, um ihn als den kúpios kar' exoxýv aller Welt darzustellen, wie die beinahe gleichzeitigen anostischen Sekten sich sammeln um den κύριος Simon, die κυρία Helena, die κυρία Μήτηρ, den κύριος Nous-Hermes, wie die ägnptische Religion sich konzentriert im Kultus der Herren Osiris, Isis, Serapis, so faßt sich das junge Christentum im Kultus des Herrn Jesus zusammen. "Und wenn es denn sogenannte Götter gibt, sei es im himmel, sei es auf der Erde, wie es denn viele Götter und viele herren gibt, so haben wir einen Gott den Dater . . . und einen herrn Jesus Christus" (I. Kor. 85 f.). Mit diesen Worten drückt der Apostel Paulus selbst sein Siegel unter diesen gangen Busammenhang. Den vielen herren der hellenistischen Kulte hat die junge

<sup>1)</sup> Vgl. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis 63 ff.

dpristliche Religion mit einer bisher unerhörten Einseitigkeit und mit kühnem Trotz dem einen Kyrios Jesus Christus gegenüberstellt. Kyriosglaube und Kyrioskult stellen diejenige Form des Christentums dar, welche es auf dem Boden hellenistischer Frömmigkeit angenommen hat. Und wenn Paulus die Stellung des deós und des κύριος in der christlichen Gemeinde mit derjenigen der πολλοί deos und πολλοί κύριοι in den heidnischen Religionen parallelisiert, so sind die Zusammenhänge besonders greisbar und deutlich. Denn indem der Apostel mit hilse des Kyriosbegriffes seinen Herren einerseits direkt auf Gottes Seite stellt und ihn andrerseits doch in bestimmter Weise unterordnet, glaubt er für diese Abstusung und Differenzierung innerhald der göttlichen Wesenheit Analogien im hellenistischen Kult vorzusinden 1), und ist überzeugt, auf diesem Boden mit seinem Bekenntnis: els deós—els κύριος verstanden zu werden.

So wird es nunmehr auch klar, daß es kein Zufall war, daß wir dem Titel Kyrios auf palästinensischem Boden in der evangelischen überlieferung nicht begegneten. Hier wäre eine derartige Entwickelung nicht möglich gewesen. Dieses Einrücken Jesu in das Zentrum des Kultus einer gläubigen Gemeinde, diese merkwürdige Verdoppelung des Objektes der gottesdienstlichen Verehrung ist erst in einer Umgebung denkbar, in welcher der alttestamentliche Monotheismus nicht mehr mit absoluter Sicherheit und Unbedingtheit herrschte.

Man könnte ja versuchen, an diesem Punkte etwaigen jüdischen Engelkult als eine vordildliche Analogie für den Christuskult der ersten Christengemeinden heranzuziehen?). Aber wenigstens für das palästinensische Milieu dürfte dieser Dersuch sich als unmöglich erweisen. Was sich für die ältere Zeit auf genuin jüdischem Gediet in dieser Beziehung nachweisen läßt, das beschränkt sich auf den Glauben an Engel als Gebetsvermittler. Derartiges ist vielleicht schon hiod 51 3328 angedeutet. Im Toditbuch (Cod. B) werden die sieben Erzengel ausdrücklich als Gebetsvermittler charakterisiert<sup>3</sup>). Ein wirkliches Gebet zu den Engeln (Michael und Gabriel) verdietet der jerusalemische Talmud (Berachoth IX 13a). Engels

<sup>1)</sup> Es ist übrigens nicht ganz deutlich, woran der Apostel gedacht haben mag, wenn er den Wertunterschied der Begriffe decs und κύριος als bekannt voraussetzt. Ob er dabei einen Gegensatz zwischen den griechischen deci und den orientalischen κύριοι empfand und in der Unterordnung der letzteren unter die ersteren griechischem Urteil folgte? Oder ob er κύριοι im Auge hatte, die wie etwa Adonis, Attis, Dionnsos, auch Isis=Osiris als zuhöchst-verehrte Kultsgottheiten doch ihrerseits unter höheren Göttern standen?

<sup>2)</sup> Dgl. zum Solgenden den Stoff bei W. Lueken, Michael. 1898.

<sup>3)</sup> Tob. 1215 vgl. 1212. Aeth. Henoch. 92 ff. 152 406 471 f. 1041 — noch mehr Material bei Lueken S. 7.

verehrung (Engelbilder) bekämpfen Midrasch Mechilta und jerusalemischer Targum in der Auslegung zu Erod. 2023; Opfer an Michael (!) wie an Sonne, Mond und Sterne einige andere Stellen im Talmud¹). Die wiederholten Verbote beweisen wohl das Vorhandensein derartiger religiöser Mißbräuche. Aber es handelt sich hier doch um eine spätere Zeit. Und zugleich sieht man, daß das ofsizielle Judentum eigentliche Engelverehrung ständig als einen Mißbrauch absgelehnt hat. Die allgemeinen Angaben über jüdische Engelverehrung bei dem Aposlogeten Aristides (XIV 4) und dem Kerngma des Petrus (Clemens Alex. Stromat. VI 5, 41) sind, wie aus der Aristidesstelle deutlich hervorgeht, nur eine unbesugte Konsequenzmacherei aus der Heiligung der Sabbate, Neumonde und sonstiger Sestage im jüdischen Kultus²).

Stärker fallen die hindeutungen, die wir im neuen Testament finden, für die Annahme einer gewissen Derbreitung des Engelkultus ins Gewicht. Deutlich wird in der Apokalypse gegen Engelanbetung polemisiert3), häretischer (judendriftlid-gnostischer) Engeltult wird im Kolosserbrief4) bekämpft; in denselben 3usammenhang gehört es vielleicht, wenn der hebräerbrief sich in den ersten Kapiteln bemüht, die Erhabenheit Christi über die Engel nachzuweisen5). Aber von hier aus ist kein Rückschluß auf palästinensisches Judentum (und Urchristentum), sondern eventuell nur auf gemisse (häretische) Strömungen im Judentum der Diaspora gestattet. Und auch gur Erklärung des Knrioskultus der hellenistischen Gemeinden wird man eine solche vermutungsweise konstatierte judische Engelverehrung faum heranziehen können. Die Konzentration der Religion in der Derehrung des einen Kyrios ist doch noch etwas gang anderes als gelegentliche Anrufung und Derehrung judischer Engel. Immerhin mag man in den hier und da vorhandenen Spuren des Engelfultus innerhalb der judischen Diaspora eine gewisse Anglogie mit Recht erbliden. Es handelt sich eben hüben und drüben um eine gewisse Erweichung und Derschleierung des alttestamentlichen Mono. theismus.

IV. Mit dieser Erfassung Jesu als des Kyrios hängen weitere Konssequenzen zusammen. Es wurde oben bestritten, daß man in den helles nistischen Urgemeinden den Titel κύριος aus dem alten Testament hersausgelesen habe. Er hat sicher seine eigenen Wurzeln. Aber nachdem einmal diese Bezeichnung für Christus sich eingebürgert hatte, las man

<sup>1)</sup> Aboda Sara 42 b, Chullin 40 a, sämtliche Stellen bei Lueken S. 6, 7. — Engellitaneien aus ganz später Zeit, vgl. dort S. 11 b.

<sup>2)</sup> Ebenso werden die Notizen des Celsus zu beurteilen sein (Origenes I 26, V 6). Origenes nimmt mit Recht die Juden in Schutz: οὐκ 'Ιουδαικὸν μὲν τὸ τοιοῦτον, παραβατικὸν δὲ 'Ιουδαισμοῦ ἐστιν V. 8.

<sup>3)</sup> Apt. 190 f. 228, dazu vgl. Ascens. Jesaiae VII 21. — Charafteristisch ist VIII 4f. die Ablehnung des κύριος-Citels von seiten des Engels: ego non sum dominus tuus, sed socius tuus sum. Weitere Parallelen bei Lueten 631.

<sup>4) 218</sup> f. 28 vgl. 28 15.

<sup>5)</sup> Verteidigung der Engelverehrung liegt vielleicht Jud. 8-10, II. Pt. 210f. vor.

sie natürlich in das A. Test. hinein und bezog den heiligen Gottesnamen auf Jesus von Nazareth. So nur wird dieser merkwürdige Vorgang völlig deutlich und verständlich. Und nun wiederum steigerte diese Deutung des alten Testaments die Kyriosverehrung, ja sie führte dazu, daß sich hier alle Grenzlinien zwischen dem alttestamentlichen Gott und dem Christus allmählich zu verwischen beginnen.

Schon Paulus1) liefert uns hier eine gulle von Beispielen. Er kennt bereits die Beziehung der Joelstelle "jeder, der den Namen des herrn anruft, wird gerettet werden" auf Christus2). Der Terminus für die Christen: οἱ ἐπικαλούμενοι τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου (s.o.) mag dorther stammen. Das Wort des Deuterojesaia (4013): τίς ἔγνω νοῦν κυρίου . . . δς συμβιβά αὐτόν, bezieht Paulus Rö. 1134 auf Gott, dagegen I. Kor. 210 sichtbar und deutlich auf Christus. Noch bedeutsamer ist es, daß er das große Bekenntnis: "So wahr ich lebe, spricht der herr, beugen soll sich mir jegliches Knie und jegliche Junge Gott') bekennen" (Jes. 4523), das er Rö. 1411 auf Gott bezieht, in der großen Stelle des Philipperbriefes zur Charakterisierung der neuen Herrenstellung Jesu Christi verwendet. Auch das Wort, in dem sich alttestamentliche Frömmigkeit so einfach und klassisch ausspricht: "Wer sich rühmen will, rühme sich des herrn" (Jer. 922 f.), wird von ihm zweimal schlankweg auf Christus übertragen (I. Kor. 181 II. Kor. 1017) 4). So kann denn Paulus auch bereits den κύριος im alten Testament finden, wo er will. Schon bei ihm findet sich die folgenreiche Idee, daß Christus über dem Geschicke des Volkes Israel schon in seiner Dergangenheit gewaltet hat. Er ist der wunderbare nachfolgende Sels, der das Volk durch die Wüste begleitet (I. Kor. 104). Zu ihm hat sich Moses gewandt, wenn er zum heiligtum ging und die hülle ablegte (II. Kor. 318ff.). Damit hängt denn auch wahrscheinlich das Theologumenon zusammen, daß Christus die vermittelnde Ursache war, durch welche Gott die Welt geschaffen hat  $(I. \, \mathsf{Kor.} \, \mathsf{8_6})$ . Auch in allen diesen Ausdeutungen des alten Testaments ist Paulus schwerlich vorangegangen. Er ist nur einer Deutung des alten Testaments gefolgt, die sich naturgemäß einstellen mußte, wenn die Beziehung des Titels kúpios auf Jesus einmal feststand.

<sup>1)</sup> Auf die Bedeutung des Pfalms 110 mit seinem doppelten κύριος ist bereits oben S. 108 hingewiesen. Paulus zeigt I. Kor. 1525 Vertrautheit mit dieser Stelle.

<sup>2)</sup> Rö. 1013 vgl. Apg. 221.

<sup>8)</sup> LXX 🛠 liest τὸν κύριον.

<sup>4)</sup> Vielleicht ist auch I. Kor. 1028 (τοῦ κυρίου γὰρ ἡ γῆ καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς) ber κύριος auf Jesus zu beziehen. — Gesichert ist diese Beziehung nach dem Zussammenhang wiederum II. Kor. 316: ἡνίκα δὲ ἐὰν ἐπιστρέψη πρὸς κύριον, περιαιρεῖται τὸ κάλυμμα (Εχ. 3484). Ogl. II. Thesp. 28 f.

Und noch eine weitere Konsequenz verbindet sich mit dieser Zuweisung der Herrenstellung an Jesus. In seiner Würdestellung als Herr ist Jesus auch das Objekt des christlichen Glaubens geworden. Es ist wiederum eine der bedeutsamsten Beobachtungen, daß sich der Begriff Glaube an Jesus (Christus) im eigentlichen religiösen Sinn in der älteren Evangeliumzüberlieserung noch gar nicht sindet, und nur an einigen Stellen von erstennbar jüngerer Herkunst einzudringen beginnt<sup>1</sup>).

Es kann sich hier noch nicht darum handeln, auf die paulinische Verkündigung des Glaubens an Christus und auf die Art, wie Paulus diesen Glauben zum Mittelpunkt der neuen Religion macht, einzugeben. Aber darauf muß ichon hier hingewiesen werden, daß Paulus mit seinen Ausführungen über den Glauben ichon die allgemeine Aberzeugung der Gemeinde vorauszusetzen scheint, daß zum Christsein der Glaube an den Herrn Jesus Christus gehört. Paulus eigene Tat wird die persönliche Durchoringung und Vergeistigung des "Glaubens" als des Zentrums alles religiösen Lebens gewesen sein, oder wenigstens die Einführung dieser Erkenntnis in die Religion des Christentums2). Er scheint aber in seinen Ausführungen bereits ein formuliertes Glaubensbekenntnis der Gemeinde vorauszusetzen: "Wenn Du mit deinem Munde den herrn Jesus bekennst und von herzen glaubst, daß Gott ihn von den Toten erweckt hat, wirst Du gerettet werden" (Rö. 10, f.). Die formel: "Glaube an den Gott, der Christus von den Toten erweckt hat," könnte ihm bereits traditionell überliefert sein 3). - Schon für das Diasporajudentum war der Begriff Glaube (im Sinne des Glaubens an den einen Gott) in das Zentrum des religiösen Lebens eingerückt. Das

<sup>1)</sup> Mf. 942 (τῶν μικρῶν) τῶν πιστεύοντων und Mt. 186 τῶν πιστευόντων εἰς ἐμέ sind Jusäke, wie der Dergleich mit Lf. 172 beweist (s. o. S. 50). Auch mit Mf. 1532 tva τδωμεν καὶ πιστεύσωμεν (beachte den Jusak des Mt. ἐπ' αὐτόν) ist die Formel "glaube an" noch nicht gegeben. Lufas hat überdies die Szene nicht, und im Mf. Tert ist v. 31 f Dublette zu 29 f. — Selbst die Wendung πιστεύετε ἐν τῷ εὐαγγελίω Mf. 115 ist sichtlich spät. Spätere Jusäke sind ferner die Worte dei Lf. 812 (μή πιστεύσαντες σωθῶσιν); 813 (πρὸς καιρὸν πιστεύουσι); 2268; wahrscheinlich auch 188 (wird der Menschenschen Glauben auf Erden sinden?). — Sonst steht bekanntlich πιστεύειν, πίστις einfach vom Glauben an den Wundertäter (Mf. 25 440 584 38 923 1052 1123; Mt. 810 [= Lf. 79] 929 1528 1720; Lf. 1842) resp. vom Gedetsglauben, der jedoch mit dem Wunderglauben fast identisch ist: Mf. 1123 f. Lf. 175 f. In erweitertem Sinn wird die Formel ἡ πίστις σου σέσωκέν σε allerdings von Lufas gebraucht; 750 1719 vgl. 2282.

<sup>2)</sup> S. das folgende Kapitel.

³) Außer Rö. 109 f. vgl. Rö. 424 811 I. Kor. 614 (I. Kor. 15) II. Kor. 414 **Ga.** 11 Kol. 212 I. Th. 110 (II. Tim. 28).

πρώτον πίστευσον, ότι els έστιν deós wurde Erkenntnismerkmal des Judentums in der Zerstreuung 1). Nun wurde dem als das Spezisikum der christlichen Gemeinde das Bekenntnis zu dem Herrn Christus oder der Glaube an den Gott, der ihn von den Toten erweckt habe, hinzugefügt.

Das sind alles Weiterentwicklungen von einer ungeheuren Tragweite. Man mag das Bedenkliche dieser Entwickelung, der Belastung und Kompligierung des einfachen Gottesglaubens durch die Einführung ber kultischen Verehrung des Knrios Christos, noch so start empfinden, man wird doch zugeben muffen, daß sie sich mit innerer Notwendigkeit pollzieht. Diese Form des kúpios-Glaubens und der kúpios-Verehrung mußte das junge Christentum in seiner Umgebung annehmen, es konnte gar nicht anders kommen. In einem Zeitalter, in dem man den Regenten mit dem feierlichen religiösen Titel kúpios ehrte und als kúpios im Kult anbetete, in einer Zeit, in der es viele "herren" gab im himmel und auf Erden, mußten die hellenistischen Gemeinden auch diese Krone ihrem Herrn aufs haupt setzen und zu ihm sprechen "unser herr." Und andrerseits neu und unerhört, nicht mehr aus der Zeit und aus dem Milieu heraus abzuleiten und zu erklären ist die großartige Entschlossenheit, mit der die Christengemeinde diesen Herrenglauben allem andern Glauben entgegengesetht hat. "Wenn es auch viele herren gibt, wir haben einen herrn, Jesus Christus." hier zeigt sich die grandiose Wucht und Geschlossenheit der jungen Religion und ihre eigenartige Kraft. Der Geist des unbezwingbaren und starken alttestamentlichen Monotheismus überträgt sich auf die Knriosverehrung und den Knriosglauben!

Und zugleich wird der Knrios der hellenistischen Gemeinde eine gegenwärtige, greifbar lebendige Größe. Der Menschensohn der Urgemeinde stammt aus der jüdischen Eschatologie und bleibt eine eschatologische Größe. Zwar in den Ostertagen, da der neue Glaube entstand, haben die unmittelbaren Jünger ihn gegenwärtig geschaut. Aber nun hat der himmel ihn aufgenommen bis zu der Wiederherstellung aller Dinge (Apg. 321). Er ist der künftige Messias, der in herrlichkeit kommen soll, und die Grundstimmung der Jünger die inbrünstige Erwartung seinen Kommens. Der Knrios der hellenistischen Urgemeinde aber ist eine im Kult und im Gottesdienst gegenwärtige Größe. Er umwebt und umgibt seine Gemeinde im Gottesdienst mit seiner

<sup>1)</sup> Bousset, Religion des Judentums2 223ff. 345ff.

Gegenwart, erfüllt sie vom himmel her mit seinen wunderbaren Kräften. Nun erst heißt es: "Wo zwei oder drei versammelt sind in meinem Namen, din ich mitten unter ihnen."

In dieser Gegenwart des kúpios im Gottesdienst, in den Erlebniffen feiner greifbaren Wirklichkeit, die man hier macht, erwächst von Anfang an der urchriftlichen Eschatologie ein gewaltiger Gegner. Freilich noch liegen die Gegenfätze ineinander, und die Spannungen haben sich noch nicht herausgestellt. Die Grenzlinien von Gegenwart und Bufunft verschwimmen und laufen ineinander. Das Ende ist nabe, und der Menschensohn wird bald kommen. Was man von der greifbaren Wirklichkeit des Herrn erlebt, das ist eine Vorausnahme der Seligfeiten, welche das Ende bringt. Der Geist mit seinen Gaben, welche der herr seiner Gemeinde schenkt, ist nur "Erstlingsgabe" und "Unterpfand" der verheißenen seligen Guter der Zukunft, ein erstes Grugen vom himmel, die Morgenröte des kommenden Tages. Indes, in diesem gegenwärtigen Besit tann man der Zutunft ruhiger harren; gang unmerklich, ganz allmählich beginnt sich das Schwergewicht aus der Zukunft in die Gegenwart zu verschieben. Kyrioskult, Gottesdienst und Satrament werden die gefährlichsten und bedeutenoften Gegner der urdristlichen eschatologischen Grundstimmung. - Werden jene einst völlig ausgebildet dastehen, so wird diese ihren Elan und ihren alles mitreißenden Schwung verloren haben. Das aber wird die Entwickelung sein: Der Menschensohn wird so ziemlich vergessen werden und als eine unverstandene hieroglyphe in den Evangelien stehen bleiben, dem im Kulte gegenwärtigen Kyrios gehört die Zukunft.

## Kapitel IV.

## Paulus.

Auf dieser Grundlage des Kyriosglaubens und des Kyrioskultus in den hellenistischen urchristlichen Gemeinden erhebt sich die persönliche Christusfrömmigkeit des Apostels Paulus. — Sie ist geworden und gewachsen in dem Milieu einer Gemeinde, in deren Zentrum die Kyriosperehrung stand. Für den Apostel ist der in der christlichen Gemeinde verehrte Herr eine Wirklichkeit, die er als selbstwerständlich und gegeben voraussetzt. Aber das alles wird für ihn nun freisich nur der Ausgangspunkt für eine weitere Entwickelung. In der Christusfrömmigkeit

des Paulus klingt nun doch eine gang neue Note an und wird gur Dominante: das intensive Gefühl der personlichen Zugehörigkeit und der geistigen Verbundenheit mit dem erhöhten herrn. Dies Gefühl der Verbundenheit schlägt weit hinüber über das έπικαλεισθαι τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου, das wir aus Paulus als den allgemeinchristlichen Besitz erschlossen. In glutvoller Leidenschaft umfaßt Paulus den κύριος Χριστός als den gegenwärtig lebendigen, sein Leben regierenden. Wenn der Apostel sich den boudos dieses Herrn Jesus nennt, so denkt er nicht nur, nicht einmal mehr in erster Linie an kultische Beziehungen, er empfindet diesen herrn als eine gegenwärtige Macht, in deren Dienst er sein gesamtes persönliches Leben einstellt. Ihm gehört alle Kraft und Stärke, die sich in des Apostels Wirken offenbart, dem lettern gehört, was schwach darinnen ist (malg Kor. 12 $_{ ext{0}}$ ). Was im Ceben des Paulus verkehrt war, liegt auf seiner Seite, was er gearbeitet und geleistet hat — mehr als alle andern, - das war Gnade vom Herrn. Christus ist ihm der Triumphator, der auf seinem Siegeswagen durch die Welt zieht; vor ihm wandelt der Apostel als sein Bestegter und Gefangener, während ringsum der Weihrauchduft der neuen Gotteserkenntnis in die höhe steigt (II Kor. 214 f.). Es ist des Apostels Stolz, wenn sein Ceib sich im Dienst dieses herrn verzehrt, wenn die Todesgewalt Jesu in seinem in der Arbeit für ihn verbrauchten Leib sichtbar wird (II. Kor. 40 f.). Christus ist "der" Herr und Paulus "der" Knecht.

\* \*

I. Das ist in kurzen Strichen das große persönliche Bekenntnis des Apostels zu dem κύριος Χριστός. Es wird darauf ankommen, die Begriffsformen, in denen sich diese Erfassung des κύριος Χριστός als des gegenwärtigen beherrschenden Elementes des gesamten christlichen Cebens bei Paulus vollzieht, genauer zu verstehen. Wiederum können wir hier von einem beherrschenden Begriff in der paulinischen Gedankenwelt ausgehen. Der Christusglaube des Apostels faßt sich ganz wesentlich in einen Satzusammen, und dieser lautet: d δè κύριος τὸ πνεῦμά ἐστιν (II. Kor. 317) 1).

Um die Tragweite dieses Satzes überschauen zu können, müssen wir in Kürze auf die Pneumalehre des Apostels eingehen. Deren Fundament ist die populäre Anschauung vom Geist und seinen Wirkungen.

<sup>1)</sup> Es ist-richtig, daß der Satz im Zusammenhang nur eine Parenthese darstellt. Aber es ist des Paulus Eigenart, oft das Wichtigste in Parenthese zu sagen.

Nach ihr ist das Pneuma die völlig supranatural gedachte göttliche Kraft, die den Menschen in der Etstase ergreift und gum Wunder befähigt 1). Die ekstatische glossolalische Rede (Zungenrede), wie ihre Deutung, die Prophetie von der begeisterten Rede des himmlische Geheimnisse verkündenden Propheten bis zur Wahrsagerei und 3um Gedankenlesen2), das ekstatische Gebet, Krankenheilungen und Dämonen= austreibungen, Immunität gegen Schlangenbiß und allerlei Gifte, Distonen und ekstatische Entrudungen, ja schließlich alle plöglichen und unerklärlichen Regungen des menschlichen Seelenlebens, das alles ist das Wirkungsgebiet des Geistes 3). hinter dieser populären Anschauung steht deutlich erkennbar eine noch pimitivere, die selbst noch bei Paulus durchbricht, wenn er von aveupara im Plural redet. Wie es bose Damonen gibt, so gibt es nach dieser Anschauung gute Geister 1), und beide Klassen von Geiftern umgeben den Menschen mit ihren Kräften. Es ist nur ein Wertunterschied zwischen der Besessenheit von einem guten und von einem bofen Geift. - Aber diefer nachte Animismus ift freilich im Milieu der neutestamentlichen Gemeinden zu einem guten Teil überwunden. Es ist der eine, der heilige Geist, der Geist Gottes, der in seinen verschiedenen Gaben wirksam wird.

Das alles bedarf zunächst weiter gar keiner besonderen Erklärung oder religionsgeschichtlicher Ableitung. Die Erscheinungen eines derartigen religiösen Enthusiasmus in dieser kraß supranaturalen Form sind ganz allgemein, zu den verschiedensten Zeiten und an den verschiedensten Orten nachweisdar.

Große Umwälzungen und Erregungen namentlich auf dem Gebiet des religiösen Cebens pflegen sie im Gefolge zu haben. Man braucht zur Erklärung kaum auf den alttestamentlichen Prophetismus und seine pneumatischen Erscheinungen zurückzugreifen. Höchstens könnte sich die Frage erheben, ob jener Enthusiasmus der bereits das Charakter-

<sup>1)</sup> Es ist das Verdienst Gunkels (Die Wirkungen des heiligen Geistes 1888), uns das gelehrt zu haben. — Vgl. auch Weinel, Die Wirkungen des Geistes und der Geister im nachapostolischen Zeitalter dis auf Irenaeus, 1899 (dazu meine Rezension, Gött. gel. Anz. 1901. Nr. 10. S. 753—776).

<sup>2)</sup> I. Kor. 1424 f. vgl. 215.

<sup>3)</sup> Ogl. vor allem I. Kor. 12—14 und die pneumatischen Stellen der Apg.; auch Mt. 1617 ff., obwohl hier vom Geist nicht die Rede ist.

I. Kor. 12<sub>10</sub> 14<sub>12</sub> 14<sub>32</sub> (πνεύματα τῶν προφητῶν! Dazu vgl. Apf. 22s). 14<sub>12</sub>
 1. 14<sub>32</sub> haben hndichen, den Plural wegverbesiert.

<sup>5)</sup> Don dem Bericht der Apg, wird man bei der Beantwortung dieser Frage ganz absehen mussen. Sie steht mit ihrem Pfingstbericht schon auf dem Boden

ristikum der jerusalemischen Urgemeinde gewesen ist, oder ob das hellenistische Urchristentum seine Heimat gewesen ist.

Aber was hat nun Paulus aus diesen einfachen und naiven Vorsstellungen gemacht! Obwohl er selbst zum Teil noch mitten in ihnen lebt, sich seiner Wunden und Zeichen als apostolischer Beglaubigungen rühmt 1), auf sein Zungenreden 2) und seine Visionen stolz ist 3) und seinem Geist gar pneumatische Sernwirkungen zuschreibt 4), wächst er weit über diese Vorstellungen hinüber. Er macht das Pneuma zu dem Element des gesamten neuen christlichen Lebens, nicht nur nach seiner speziell wunderbaren Seite hin, sondern in seiner gesamten ethischen und religiösen haltung. Als seine Früchte zählt er die gesamten Tugenden des christlichen Lebens auf (Ga. 522 f.). Das große Gnadengeschenk der

paulinischer Grundüberzeugung (f. u.), daß der Geist eine gang allgemeine Erscheinung im Christentum sei, die jedem Christen eigne. - Bemerkenswert ift es, daß die Vorstellungen vom megua in der evangelischen überlieferung so start gurudtreten. Das charafteristische Wort ber Cogien Et. 1211 - 12 = Mt. 1019 f. (vgl. Mt. 1311) scheint darauf hingudeuten, daß die Jünger der palästinenfischen Urgemeinde in Zeiten ber Derfolgung und bes gerichtlichen Derhörs (pgl. Apg. 48 532 751.55) pneumatische Ersahrungen gemacht haben. (Es ist jedoch bedeutsam, daß Ef. 2112-15 dieselbe Schilderung ohne den Terminus Geist bringt). Im Jusammenhang damit wird in den Logien das Wort gestanden haben, daß es schlimmer sei, den Geist zu läftern als den Menschensohn (Ct. 1210 = Mt. 1231 f.; ob das Wort Mt. 329 seinen ursprünglichen Zusammenhang [Mt. 1231 f. ift daneben von Mt. abhängig] und Wortlaut bewahrt hat, mag dahingestellt bleiben). Statt im Geiste Gottes Dämonen austreiben Mt. 1228, hat Cf. 1120 ev δακτύλφ δεού. - Die Charakterisierung Davids als des Geistesträgers Mf. 1236 beweist nicht gar viel. - Wie im Munde Jesu, so findet sich im evangelischen Bericht der Begriff selten: Mt. 28 (Gedankenlesen Jesu); Mt. 1218 (Bitat aus Jes. 421); Εf. 414.18 (Jes. 611); 1021 ήγαλλιάσατο τω πν.: (Situations= schilderung des Lukas). Eine besondere Rolle spielt dagegen der Pneuma= gedanke in der Dorgeschichte des Cebens Jesu (Mk. 11-13). Jesus wird hier der Pneumaträger κατ' έξοχήν und als solcher der auserwählte Sohn Gottes. Die Christentaufe ist Geistestaufe, die Johannestaufe Wassertaufe. Auch an diesem Punkt zeigt sich der sekundare Charakter dieser Vorgeschichte. - Es scheint, als wenn auf dem Boden der palästinensischen Urgemeinde das δνομα 'lyoov eine größere Rolle gespielt hat als das Pneuma. – Andrerseits ist zu beachten, daß in dem wertvollen Bericht über die Zustände der Gemeinde in Antiochia die Propheten (unter ihnen Agabus) aus Jerusalem kommen Apg. 1128 (vgl. Judas und Silas 1522).

<sup>1)</sup> II. Kor. 1212 Rö. 1519.

<sup>2)</sup> I. Kor. 1418.

<sup>8)</sup> II. Kor. 121ff.

<sup>4)</sup> I. Kor. 53-5.

dristlichen Freiheit ist das Werk oder die Lebensäußerung des Geistes (II. Kor. 317). Das ist eine völlige μετάβασις είς άλλο γένος. der popularen Anschauung wirkt der Geist in Jungenreden, Krankenheilungen, Prophetie, Dämonenaustreiben, Ekstase, nach der dieser überbauten des Paulus wirkt er Friede, Freude, Liebe, Geduld. Nach der populären Anschauung ist der Geist die Kraft Gottes, die sich im Moment oder doch nur auf bestimmte Zeit auf den Menschen senkt. um ihn dann wieder zu verlassen. Paulus spricht von einem ständigen Wandel im Geist, durch den das Gesetz Gottes erfüllt und dem Begehren des Sleisches gewehrt wird 1), von einer dauernden Gesinnung (φρόνημα) des Geistes, von einem Wohnen des Geistes im Menschen 2). -Nach der populären Anschauung kommt der Geist auf einige wenige Bevorzugte, die man mit Namen kennt, auf die Geistesträger, die den Gottesdienst der Christen leiten. Paulus aber dekretiert, daß der Geist zum notwendigen Besitstand eines jeden driftlichen Lebens gehöre. Jeder Christ ist ein Pneumatiker. Und wer den Geist Christi nicht hat, gehört nicht zu ihm 3). Ja der Geist ist jedem einzelnen Christen gar uranfänglich mit dem Glauben und der Taufe gegeben 4). Nach der populären Auffassung steht der Geist vor allem in Begiehung zu Gottesdienst und Kultus, nach Paulus ist er die Grundtatsache des gesamten driftlichen Cebens.

Diese fast gewaltsame Umbiegung der Vorstellungen vom Geist muß innerhalb des Christentums die Tat des Apostels gewesen sein. Man wüßte nicht, wer anders in der ganzen dristlichen Kirche diesen Wandel hätte vollziehen sollen, als der geistesmächtige Apostel. Er hat aus dem naiven Gemeinde=Enthusiasmus eine religiöse Psychologie von ganz eigentümlicher Haltung geschaffen.

Wollen wir diese Eigentümlichkeit erkennen, so gilt es vor allem darauf den Nachdrud zu legen, daß der "Geist" auch bei Paulus als eine ganz und gar supranaturale Größe erscheint. Dieser schroffe Suprana-

<sup>1)</sup> Rö. 84 Ga. 516. 25.

<sup>2)</sup> Rö. 86. 9. 11.

<sup>3)</sup> Rö. 89.

<sup>4)</sup> Ga. 32.5 I. Kor. 1218 (vgl. 611). — Man sieht, wie die Auffassung von dem Geist als einem Allgemeingut der Christen (vgl. die Verwendung der Weisssagung Joel 31 ff.), die bereits den Pfingstbericht der Apg. und deren Überzeugung von der Zusammengehörigkeit von Geist und Tause 1044.47, sowie die evangelische Erzählung von Tause und Versuchung (Charakterisierung der Johannestause, vgl. auch Apg. 1825 191 ff.) beherrscht, auf paulinischer Grundslage ruht.

turalismus ist für die Anschauung des Apostels schon mit ihrem Urssprung aus der populären Anschauung vom Geist als der göttlichen Wunderkraft gegeben. Ja dadurch, daß Paulus nunmehr nicht nur die Höhepunkte und die außerordentlichen Creignisse, sondern das gesamte Christenleben unter die Kraft des Geistes stellt, wächst sich jener naive Wunderglaube zu einer schroff supranaturalen Gesamtanschauung aus, für die eigentlich das ganze Christenleben ein Wunder ist und unter einer fremden Gewalt steht. Streng genommen dunder ist und unter vom Pneuma als einem psychologischen Besitzstand des Menschen im Sinne des Paulus reden. Im eigentlichen Sinne des Wortes gibt es nur einen göttlichen Geist.

Wo Paulus von einem "Geist" des Menschen redet, da drückt er sich eben ungenau und nicht terminologisch aus. Das geschieht im ganzen aber sehr selten<sup>2</sup>). Sonst gehört der Geist Gott und steht in scharfem Gegensatz zu dieser Welt (I. Kor. 212 πνεύμα τοῦ κόσμου). Der Mensch hat ihn nur als Geschenk der göttlichen Gnade.

Diesem Geiste Gottes steht der natürliche Mensch in vollkommener Abgeschlossenheit gegenüber. Das naturhafte menschliche Wesen ist

<sup>1)</sup> Holhmann, Cehrbuch der neutestamentlichen Theologie<sup>2</sup> II S. 19 "Streng genommen führt das Gesagte zur Folgerung, daß in der Anthropologie des Paulus höchstens mißbräuchlicher Weise von einem Geist des Menschen als ursprünglicher Ausstattung desselben die Rede sein kann."

<sup>2)</sup> I. Kor. 212 bedeutet Geist eben nur das Innenleben des Menschen, und die Wahl des Ausdrucks ist durch den Parallelismus zwischen Mensch und Gott veranlaft. - Auch sonst bezeichnet Paulus gang allgemein mit nvevua bas Innenleben des Menichen im Gegensatz zum leiblichen Ceben (σωμα, σάρξ; letterer Begriff steht dann ebenfalls nicht terminologisch): Rö. 19 1211 I. Kor. [53?] 784 1618 II. Kor. 213 718 Kol. 25. - Ganz singulär ist Rö. 816 "der Geist Gottes bezeugt unserm Geift." hier ift, wenn man sich nicht damit begnügen will, eine ungenaue Sprechweise des Apostels anzunehmen, "unser Geist" das allgemeine Element aller driftlichen Lebenserfahrung, von der dann noch die besondere ekftatisch=enthusiastische Erfahrung im Gebetsleben (πνεύμα κατ' έξοχήν) unter= ichieden wird. - Seltsam und auch weithin als seltsam empfunden ist die Wendung μολυσμός πνεύματος II. Kor. 71 (wenn paulinisch, so ist auch hier πνεύμα einfach die Innenseite des Menschen). Die trichotomische Sormel I. Thesi. 528 fann ebenfalls für die eigentliche Terminologie des Paulus nicht in Betracht fommen (vgl. Phil. 127). Dielleicht gehört auch die Grufformel des Paulus μετά του πνεύματος υμών Ga. 618 Phil. 428 Philem, 25 unter die Ausnahmen. holsten hat im "Evangelium des Paulus" das Verhältnis der Stellen, an welchen vom Geist oder dem dem Menschen immanenten (supranaturalen) Gottes= geist geredet wird, zu denen, wo nvevpa den menschlichen Geist bedeutet, auf 91:12 berechnet.

Sleisch (σάρξ). Das Wesen des fleisches aber ist in allem durch seinen absoluten Gegensatz gegen den Geist bestimmt. Das Wesen des Sleisches ist Abkehr von Gott, Seindschaft gegen Gott (Rö. 87). Dieser Seind= schaft gegen Gott entspringt alle sittliche Bosheit, sie ist die Wurzel des radital Bosen in der menschlichen Natur. Das fleisch unterwirft sich dem Gesetz Gottes nicht, es kann das auch gar nicht (Rö. 87). Daher sind Geist und fleisch die beiden großen, mit einander streitenden feindlichen Gewalten: "Das fleisch gelüstet wider den Geist" (Ga. 517). So sind fleisch und Sunde unlöslich mit einander verbunden. Die Sünde herrscht im fleisch, oder vielmehr das fleisch ist ihr seinem Wesen nach verbunden 1). Daher ist das lette Endziel und die Tendenz (φρόνημα) des fleisches der Cod (Rö. 86). Don der höheren himm= lischen Welt ist alle fleischliche Natur prinzipiell ausgeschlossen (I. Kor. 1550). Die ethische Aufgabe des Christenlebens aber ist die Abtötung des fleisches: νεκρώσατε τὰ μέλη (Kol. 35); εί δὲ πνεύματι τὰς πράξεις τοῦ σώματος θανατοῦτε, ζήσεσθε (Rö. 818).

Dies natürliche Wesen der oaph aber umfaßt den gangen Menschen, nicht etwa nur, worauf der Ausdruck oaps auf den ersten Blick zu deuten scheint, sein leibliches materielles Wesen. Zwar spricht Paulus mit besonderer Betonung von dem Gesetz der Sünde, das in den Gliedern herrscht (728), oder von den sündigen Leidenschaften in unsern Gliedern (Rö. 76), oder er ermahnt, die Sünde nicht herrschen zu lassen im sterblichen Leibe2). Aber daneben gehört auch die Innenseite des Menschen gang und gar dem Gebiet der niederen, natürlichen, sartischen Welt an. Dieses natürliche Innenleben des Menschen bezeichnet Paulus, wo er terminologisch redet, mit buxh. Und in allerbestimmtester Weise stellt er nunmehr den ανθρωπος πνευματικός dem ψυχικός gegenüber. Wer nur dieses natürliche seelische Leben besitzt (das bedeutet o wuxikos), lebt in einer andern Welt wie der Pneumatiker I. Kor. 214. Der erste Abam. (oder der Mensch seinem natürlichen Wesen nach) ist im Gegensatz zu dem zweiten pneumatischen Menschen (nur) ψυχή ζωσα (I. Kor. 1545). So kommen denn als die Außerungen des natürlichen menschlichen Wesens nicht nur die seguellen, spezifisch leiblichen Sunden in Betracht, obwohl er diese in seinen Casterkatalogen gewöhnlich guerst nennt, sondern auch die seelischen Sunden aller Art. So spricht er pon einer Gesinnung (φρόνημα) der σάρξ und ihrer Tendenz der Feindschaft gegen Gott (Rö. 86 ff.) Ja Paulus schrickt in diesem Zusammen-

<sup>1)</sup> Rö. 714.17 f. 83: σάρξ άμαρτίας.

<sup>2)</sup> Rö. 612 vgl. Kol. 35 Rö. 810 - 13.

hang auch nicht davor gurud, von einem menschlichen Novs zu reden, der dem göttlichen Geist gegenüber zur natürlichen Ausstattung des Menschen gehört'), ja sogar im Gegensatz zu ihm steht und ebenfalls die verderbliche Tendenz des fleisches hat\*). Umgekehrt aber ist das Oneuma bei Paulus nicht etwas rein Geistiges, das als solches für sich bestehen könnte. Es bedarf, um voll zum Ausdruck zu kommen, der Ergänzung nach der leiblichen Seite. So erklärt sich von hier aus die seltsame Hoffnung des Paulus auf den neuen Leib, auf das σώμα πνευματικόν, das dem Innenwesen des Geistes genau so entsprechen wird, wie jest das σωμα σαρκικόν in wesentlichem Widerspruch zu ihm steht'). Sur den Apostel sind der von Gottes Geist erfüllte Pneumatiker und der alte Mensch völlig von einander getrennte, verschiedene Wesen, die fast nur den Namen gemeinsam haben; von dem einen zum andern führt nur der Weg des göttlichen Wunders. Der ανθρωπος πνευμα-TIKOS ist in Wahrheit für Paulus ein Wesen anderer und höherer Gat= tung als der natürliche Mensch. Ihm gegenüber sind die Sarkiter eben einfach (bloke) Menschen (I. Kor. 38 vgl. 1582), "nur" Seelenwesen (ψυχικοί), auf welche der Pneumatiker von seiner unerreichbaren höbe aus herabschaut (214-16). Wie der Ekstatiker aufgehört hat, er selbst au sein, und sich von einer fremden Gewalt ergriffen fühlt, so verhält es sich mit dem pneumatischen Christen des Paulus, das natürliche Wesen ist in ihm gang und gar erstorben. In unübertroffen lebendiger Weise hat der Apostel ja selbst dies Doppelbewußtsein des Ekstatikers II. Kor. 122ff. zum Ausdruck gebracht: "Ich weiß von einem Menschen, einem Christen, ob er im Leibe war, weiß ich nicht, ob er außerhalb des Ceibes war, weiß ich nicht - Gott weiß es - der wurde vor viergehn Jahren gum dritten himmel entruckt. Und ich weiß von dem betreffenden Menschen - ob er im Leibe, ob er außerhalb des Leibes war, weiß ich nicht - Gott weiß es - der wurde ins Paradies entrückt und hörte unaussprechliche Worte, die kein Mensch aussagen darf. Auf einen solchen Menschen4) will ich stol3 sein, auf mich selbst will ich nur wegen meiner Schwäche stolz sein." Das ist die Gespaltenheit des Bewußtseins in der ekstatischen Erfahrung. Aber das ist nun das Bemerkenswerte: diese Betrachtungsweise hat Paulus auf das ganze Christen=

<sup>1)</sup> I. Kor. 1414f. (1419).

 $<sup>^{9}</sup>$ ) Φυσιούμενος ὑπὸ τοῦ νοὸς τῆς σαρκός KoI.  $2_{18}$ , ἀδόκιμος νοῦς Rö.  $1_{28}$ , [ματαιότης τοῦ νοὸς Ερή.  $4_{17}$ ], pgI. aud, Rö.  $12_{2}$  ἀνακαίνωσις τοῦ νοὸς.

<sup>8)</sup> I. Kor. 1544ff. Rö. 818f. 28.

<sup>4)</sup> Bu der übersetzung vgl. Reitenstein, Hellenist. Must. Rel. S. 54.

leben ausgedehnt, es steht ihm unter einer höheren Gewalt, die sein Ich tötet: Ich lebe gar nicht mehr, der Christos (resp. der Geist) lebt in mir.

Bis dahin war die Sache völlig klar. Man sieht, der Supranaturalismus des Paulus ist so stark, daß er die Einheit und Kontinuität des menschlichen Ich ganz und gar zu sprengen droht. Der paulinische Christ hat, wie der Ekstatiker sein Ich verloren, nicht nur vorübergehend, sondern dauernd. Das Ich des Menschen ist Nichts, die Gewalten, die dieses Ich bestimmen, sei es Geist oder Fleisch, sind alles.

hier aber sett nun eine etwas andere und ermäßigende aber nicht zur Klarheit sich durchringende Auffassung des Paulus ein. hier und da hat er doch, wenn er genauer reflektiert, den Versuch gemacht, an der Einheit des menschlichen Ich stärker festzuhalten. Das ist im Grunde schon der Sall, wenn er das Ich gleichsam in die Mitte zwischen πνεύμα und σάρξ stellt1), so daß es nun von der einen oder der anderen Seite her bestimmt werden fann. Am meisten aber hat ber Apostel diesem menschlichen Ich in der großen Ausführung in der zweiten hälfte des siebenten Kapitels des Römerbriefs zugestanden. Er unterscheidet es hier bestimmt von der es beherrschenden Gewalt des fleisches und der Sünde 2). Und es ist sehr beachtenswert, daß er gerade in diesem Zusammenhang und sonst, soweit ich sehe, nur noch einmal b für dieses Ich des Menschen, das nicht in dem sinnlichen Wesen der oaph aufgeht, einen Terminus wählt, der uns in mertwürdiger Weise an die Terminologie des platonischen Idealismus erinnert, nämlich den Begriff Nus. Er spricht von dem Nus des Menschen, der dem Gesetze Gottes dient, von dem έσω ανθρωπος 1), der Freude am Gesetz hat, von den einander widerstrebenden Gesetzen des Nus und der Glieder. Und wohl verstanden: Paulus spricht hier von dem Menschen, wie er

<sup>1)</sup> Ogl. bereits Gal. 517 (das menschliche Ich neben den gewaltigen Mächten des Geistes und des Fleisches ein dritter — freilich ganz ohnmächtiger—Faktor).

<sup>2) 714</sup> εγώ δε σαρκινός είμι, πεπραμένος ὑπὸ τὴν ἄμαρτίαν. 717 ἡ ενοικοῦσα εν εμοὶ ἄμαρτία. DqI. Rö. 84 ff.

<sup>3)</sup> Rö. 122 άλλά μεταμορφοῦσθε τῷ ἀνακαινώσει τοῦ voós. — Auch I Kor. 14:4ξ. — gehört nicht hierher. hier tritt voῦs im Sinne des bewußten intellektuellen Cebens im Gegensatz zu einem ekstatisch pneumatischen Zustand. I. Kor. 2:6 aber ist voῦs Χριστοῦ genau gleich dem supranaturalen Pneuma. Die terminologische Abweichung ist durch das alte Testament veransaßt.

<sup>4)</sup> Auch der Begriff des ἔσω (ἐντός) ἄνδρωπος ist lettlich platonisch. Bonhöffer, Epiktet u. d. N. Test. S. 115 ff.

von Natur ist, also von dem Nus als einem Bestand des natürlichen Menschen. Wer wirklich glaubt, daß der Apostel mit diesem Gemälde der Gespaltenheit und des Elends den Zustand des bekehrten Christen schildern wolle, hat ihn noch gar nicht verstanden. Wenn dennoch über die rechte Auffassung dieses Abschnittes ein so langer, noch immer fortdauernder Streit sich hat erheben können, so liegt dem freilich eine richtige Empsindung zu Grunde. Denn tatsächlich nimmt diese Ausführung von Rö. 7 eine singuläre Stellung innerhalb der paulinischen Gedankenwelt ein. Niemals hat der Apostel dem natürlichen Ich des Menschen so viel Konzessionen gemacht wie hier. Nirgends hat Paulus sich einer platonisierenden Betrachtungsweise so sehr genähert wie hier.

Und doch, selbst hier bleibt das Ich, der ἔσω ἄνδρωπος, nur ein Schemen, nur eine Schattengestalt, ohne eigene Initiative und zur völligen Machtlosigkeit verdammt, nur mit einem zur ständigen Ohnmacht verurteilten Sehnen nach dem Besseren und dem Bewußtsein seiner elenden Cage begabt, nicht viel anders als im Galaterbrief der Spielball zwischen den beiden widerstrebenden Mächten der σάρξ und des Pneuma.

So können diese Ansätze zu einer anderen Anschauung, welche einer wirklichen psychologischen Betrachtung gerecht werden könnte, an der Grundaussassischen Betrachtung gerecht werden könnte, an der Grundaussassischen Beullus nicht irre machen. Derartige Inkongruenzen und Inkonsequenzen müssen sich in der paulinischen Gedankenwelt einstellen. Der entschlossene Standpunkt ekstatischer Frömmigkeit, die Auffassung von einer völligen Umwandlung des menschlichen Wesens durch seine Berührung mit Gott ließ sich für den, der diese Betrachtungsweise (wie der Apostel das tut) von einzelnen Momenten besonderer ekstatischer Ersahrung auf das Christenleben ausdehnt, nicht unbedingt seskhalten. Denn tatsächlich ist von jenem schross supranaturalen Standpunkt jede zusammenhängende Psychologie eine Unmöglichkeit geworden. — Aber trot aller Konzessionen verleugnet der paulinische Supranaturalismus im großen und ganzen seine Herkunft nicht.

\* \*

II. Wir stellen nunmehr die Frage, ob Paulus in diesen Konzeptionen schlechthin original gewesen ist. Daß er diese ganze Betrachtungsweise in die neue und populäre Anschauung des ihn umgebenden christlichen Milieus eingeführt hat, daran kann kein Zweisel sein. Aber die Frage ist, ob er nicht mit seiner supranaturalen religiösen Psychologie (wenn man hier noch von Psychologie reden dars) in größeren außerschristlichen Zusammenhängen steht. Die Frage ist jedoch so verwickelt

und schwierig, daß sie hier, in einem anderen Zusammenhang nicht so nebenbei gelöst werden kann. Ich beschränke mich darauf, die hauptgesichtspunkte, auf die es im wesentlichen ankommt, in Kürze hervorzuheben.

Man wird bei dieser Untersuchung scharf zwischen der Sorm der Darstellung und der Terminologie des Paulus einerseits und auf der andern Seite der Sache selbst zu scheiden haben. Die letztere Frage ift natürlich die entscheidende und zugleich die leichter zu lösende. Wir vergegenwärtigen uns zu diesem Zweck noch einmal die paulinische Pneumalehre. Ihr wesentlicher Gehalt läßt sich in zwei Sätze zusammen-Paulus behauptet auf der einen Seite den schlechthin supranaturalen Charafter des göttlichen Pneuma und seine gegensätliche Beschaffenheit gegenüber allem menschlichen natürlichen Wesen. hauptet aber andrerseits, daß dies Pneuma nicht ein Besitz der einzelnen wenigen Bevorzugten sei, so daß sich die andern bei dem Mangel zu beruhigen hätten, sondern daß es für jeden Christenmenschen notwendig, ja die Substanz seines höheren vor Gott geltenden Lebens sei. - Also das höchste und Beste im Menschen, ohne das er eigentlich nicht Mensch ist, jedenfalls keine Geltung vor Gott hat, ist doch ein Fremdes, ihm von oben aus Gnade Geschenktes, von außen an ihn herangebrachtes. Daß auf dieser Grundlage sich die Eigentümlichkeit der paulinischen Religion als Erlösungsreligion erhebt, dürfte schon hier flar sein, wird aber weiter unten erst seine volle Erörterung finden.

Wo finden wir in der Umgebung des Paulus eine ähnliche ein= seitige Anschauung? Zwei Instanzen scheiden, wenn wir die Frage so bestimmt und scharf stellen, von vornherein aus. Das ist einmal die alttestamentliche Religion und dann das Evangelium Jesu. Nicht nur, daß die fräftige Religion des alten Testaments und des Evangeliums auf diese reflektierte und gequalt kunstliche Fragestellung überhaupt nicht eingestellt ist, wir also jedenfalls eine direkte Antwort auf diese hier nicht einmal suchen durfen, sie zeigen auch indirett keine Spuren derartiger Anschauung. Namentlich ist es wichtig, das klar für das Evangelium Jesu und der palästinensischen Urgemeinde zu seben. In Jesu Predigt und in der der Urgemeinde spielt der schlichte Gedanke der Sündenvergebung eine zentrale und beherrschende Rolle, und in der sicheren Erfassung des gnädigen, sündenvergebenden Gottes vollenden sich hier Ansätze, die in der alttestamentlichen und namentlich in der spätjudischen Religion gegeben waren. Aber von dem Supranaturalismus der paulinischen Erlösungsreligion, von dem Sat, daß das Beste und höchste dem Menschen erst von oben herab und von außen herein geschenkt werden müsse, daß das natürliche sinnliche Wesen des Menschen davon nichts habe, sindet sich auch nicht die geringste Spur. Will man scharf formulieren 1), so könnte man sagen, daß das Evansgelium Jesu die (ethische) Religion der Sündenvergebung darstellt, während erst Paulus das Christentum zu einer "Erlösungs"religion im supranaturalen Sinn ausgestaltet.

Aber auch der Geist griechischer Philosophie ist der paulinischen Grundanschauung - gang im allgemeinen geurteilt - durchaus fremd, ja diametral entgegengesett. Das allerdings haben beide mit einander gemeinsam, daß hüben und drüben derartige zusammenfassende Betrachtungen und bohrende Reflexionen überhaupt unternommen, daß das religiöse und das sittliche Leben unter zusammenfassenden gedanklichen Kategorien angeschaut werden. Man kann auch nicht verkennen, daß im späteren Platonismus, soweit er die pessimistische Seite der Gedankenwelt Platos weiter entwickelte, gewisse Motive eines Erlösungsglaubens zur Geltung fommen. - Aber auf dem gangen Boden genuiner griechischer Philosophie bis zum Neuplatonismus hin ist und bleibt der Gedanke unerhört, daß das Beste und höchste, das Endziel alles menschlichen Cebens in der menschlichen Seele gar nicht angelegt, ja ein ihr Fremdes sei, dem sie mit einer naturhaften Tendenz widerstrebe. Und ebenso fremd ist ihr die Annahme einer Erlösung von außen herein und von oben herunter. Die Grundüberzeugung des griechischen Weisen, soweit er idealistisch gerichtet ist, bleibt es, daß er sein Leben und sein Geschick fest in der eigenen hand hält und trägt, daß er das Sundament seines Cebens findet. wenn er sich auf sich selbst besinnt und in die Tiefen des eigenen Wesens hinabsteigt. Dabei kann die religiöse Betrachtung mehr oder minder kräftig mitschwingen, es kann das höhere in geringerer oder größerer Stärke als das Göttliche im Menschen geahnt werden, es fann der Widerstreit der niederen menschlichen Natur gegen das höhere mit mehr oder weniger Lebendigkeit empfunden werden, von dem radikalen paulinischen Dualismus und Pessimismus bleibt die Gedankenwelt griechischer Philosophie durch eine Kluft getrennt.

Ist demgemäß anzunehmen, daß Paulus als Schöpfer einer Erlösungsreligion im strengen Sinn des Wortes einsam seine Bahnen zieht und ganz aussich heraus dem Christentum diese gewaltige neue Wendung gegeben habe?

<sup>1)</sup> Wrede hat in seinem Paulus, Rel.=gesch. Dolksbücher I 5. 6 bei vielleicht zu scharfer Formulierung im einzelnen die Hauptdifferenz zwischen Jesus und Paulus doch richtig empfunden (vgl. S. 90 ff.)

Bei näherem Zusehen finden sich doch Parallelen in dem den Paulinismus umgebenden religionsgeschichtlichen Milieu. Wir werden unsern Blick auf jene Mischildungen zu richten haben, in denen sich Philosophie und orientalisch bestimmter Glaube, gedankliche Reslexion und antikes Mysterienwesen, Spekulation und religiös-ekstatische Mystik zu wundersamen neuen Gebilden verschlingen.

In diesem Milieu begegnet uns als die erste greifbare Gestalt die des jüdischen Theologen Philo<sup>1</sup>). Auch bei ihm begegnen wir einer Gesamtanschauung, die der griechisch=philosophischen vollkommen und in ihrem innersten Wesen fremd ist, obwohl sie ganz und gar in griechischem Gewande auftritt<sup>2</sup>) — Man darf sich durch diese seine Abhängigkeit von stoisch=platonischem Idealismus nicht täuschen lassen, Philosseht innerlich diesem Idealismus durchaus fremd gegenüber. Er kennt keinen größeren und gefährlicheren Gegner wahrer Frömmigkeit als den Geist griechischer philosophischer Autarkie, die Gesinnung des Weisen, der sein Ceben und seine Seele in seiner eigenen Hand und seiner eigenen Gewalt fühlt. So starke Anleihen er von ihm wieder und wieder macht, so wird er andererseits nicht müde, diesen Geist zu bekämpfen<sup>3</sup>). Diese ganze Welt

<sup>1)</sup> Ich werde die Nachweise im einzelnen zu den Ausführungen über die religionsgeschichtlichen Jusammenhänge der paulinischen Pneumalehre in anderem Jusammenhang bringen, um die gegenwärtige Untersuchung nicht zu sehr zu belasten, verweise hier aber vor allem auf die vortreffliche Darstellung von Brehier, Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie 1908. Ogl. namentlich p. 207–225 (295 ff.).

<sup>2)</sup> Der form seiner Gedanken nach ist Philo allerdings ganz und gar abhängig von der späteren, durch den starken platonischen Einschlag charakterisierten stoischen Richtung, als beren hauptvertreter Poseidonios angesehen werden barf. Aber das Jentrum philosophischer grömmigteit und Grundanschauung, die ihm eigentumliche supranaturalistische Mnstit, die sich mit einer starken Neigung zu einem dualistischen Pessimismus in der Anthropologie verbindet, versteht man nicht, wenn man bei Poseidonios seinen Ausgangspunkt nimmt. - Ebensowenig und noch viel weniger ist Philo als Jude aus alttestamentlicher Frömmigkeit zu begreifen. Die Fragestellung "entweder griechisch ober judisch" ist höchst durftiger Natur und sieht die vielerlei Möglichkeiten auf diesem bereits synkretistischen Boden nicht. Es wird hier eben etwas verhältnismäßig Neues lebendig. Klemens v. Alexandria nennt den Philo in nicht unrichtigem Empfinden einen Pythagoräer (Stromat. I 15, 72. II 19, 100). Innerhalb der Bewegung, die man als Neupythagoräismus zu bezeichnen gewöhnt ist, wird man nach Analogien suchen muffen. Doch ist dies Gebiet vorläufig viel zu wenig aufgearbeitet, als daß man hier sichere Schritte tun fonnte.

<sup>3)</sup> Dgl die Polemik gegen den φίλαυτος, άθεος, αὐτοκράτωρ vous de confus. ling. 125; gegen das φίλαυτον δόγμα der Weisheit Kains quod det. pot. 32;

des seiner selbst bewuften Ich muß der Fromme, der seinen Gott finden will, hinter sich lassen, er muß nicht nur auf sein niedriges leibliches und seelisches Dasein verzichten, er muß auch seinen doyos und seinen vous aufgeben, wenn er zu Gott gelangen soll'). Auch bei Philo erwächst die religiöse Spetulation aus den Erfahrungen ekstatischer Frömmigkeit. Des Menschen Wesen an sich gehört nur der niedrigen irdischen Sphäre an. Auch Philo fann pon dem hidautos und adeos vous (Leg. Alleg. I 49) reden, von dem yήϊνος νοῦς 'Αδάμ, der aus dem Paradies verjagt ift (de plantatione 46). Erst ein höheres, von Gott frei geschenktes, nicht aur eigentlichen Ausruftung des Menschen gehöriges Element muß hinzukommen, um dem Menschen seinen endgiltigen Wert zu verleihen. Philo benennt dies höhere mit verschiedenen Namen. Bald ist es der göttliche Mus (im Gegensatz zum niederen menschlichen), bald, wenn er sich von alttestamentlichen Reminiszenzen nährt, das göttliche Pneuma2). - Es ist eine besondere und bevorzugte Klasse von Menschen, denen jenes göttliche Geschent zu Teil geworden ist. Sie ift von den gewöhnlichen Menschen noch viel weiter geschieden als durch die Kluft, die nach philosophischer Anschauung den Weisen von dem gemeinen haufen trennt. όρατικὸν γένος, das Geschlecht der zur seligen Schau bestimmten Männer, die nichts mehr mit denen zu tun haben, die vom yhivos vous' Adau stammen, und sich über sie hinausheben, wie bei Paulus die Pneumatiker über die Dinditer").

Noch stärkere Beziehungen zur paulinischen Grundanschauung bietet — nunmehr auf dem Boden reiner hellenistischer Frömmigkeit — der hermetische Schriftenkreis. Dieser steht jetzt in der griechischen Literatur ziemlich einsam da. Wären uns von derjenigen Bewegung, die wir unter dem Gesamtnamen neupythagoräischer Philosophie zusammenzufassen pflegen, die aber weniger Philosophie ist als eine halbreligiöse Bewegung,

gegen den verderblichen Wahn, daß der Mensch das Maß aller Dinge sei de posterit Ca. 35—38. Philo ist der erste Apologet, der den philosophischen Ibealismus mit den Waffen des Skeptizismus bekämpst, um daraus für die Theologie Kapital zu schlagen.

<sup>1)</sup> Don den zahlreichen in Betracht kommenden Stellen hier nur eine besonders charakteristische, quis rer. div. haer. heißt es, nachdem ausgeführt ist, wie die Seele den Leib, die sinnliche Wahrnehmung und den Logos zu entlassen habe: άλλὰ καὶ σεαυτήν ἀπόδραδι καὶ ἔκστηδι σεαυτῆς — τὸν αὐτὸν δὴ τρόπον, ὅνπερ τῶν ἄλλων ὑπεξελήλυδας, ὑπέξελδε καὶ μετανάστηδι σεαυτῆς § 69 (ngl. ebenda § 263—265).

<sup>2)</sup> Bgl. über diese Kompromisse in der Sprache Philos Reigenstein, Helles nistische Musterienreligion, S. 144ff.

<sup>3)</sup> Die genaueren Nachweise bei Reizenstein a. a. O. 145 und unten Kapitel V.

nicht nur wenige Fragmente und Trümmer erhalten, so würde wahrsscheinlich deutlicher sichtbar werden, wie eng die Beziehungen zwischen Hermetismus und Neupythagoräismus sind, und es würden diese Schriften sicherer in einen größeren geistigen Zusammenhang einzuordnen sein.

Wie dem sein mag, jedenfalls tritt hier noch deutlicher als bei Philo jener psychologische Supranaturalismus zutage. Der Nus ist eine göttliche, persönlich gedachte, supranaturale Kraft. Er weilt bei den Frommen und Guten, Reinen und Barmherzigen, beschert ihnen die richtige Erkenntnis, bewirkt, daß sie der Wirkungen des niederen leiblichen Cebens herr werden<sup>2</sup>). Die Bösen aber überläßt er dem tipupdes daspwv, der als Derführer zu allen Leidenschaften und als feuriger Strafe= und Rache=Dämon zugleich gedacht ist<sup>3</sup>). Daher wird die Frage, ob alle Menschen den Nus haben, rundweg verneint<sup>4</sup>). Er gehört eben nicht zur menschlichen Ausrüstung als solcher. Die Frommen bekommen ihn als Gnadengeschent<sup>5</sup>). Doch wieder ist der Nus zur Vollendung des menschlichen Wesens notwendig. Die Menschen, die ihn nicht haben, erheben sich nicht weit über das Niveau der unvernünftigen Tiere<sup>6</sup>). So gibt es zwei völlig geschiedene Klassen von Menschen, die Besicher des Nus<sup>7</sup>), die Wenigen, die im Gegensat zu

<sup>1)</sup> M. E. hat Reigenstein (Poimandres) recht, wenn er die älteste Schicht des im Corpus Hermeticum vorliegenden Schrifttums bis etwa in das erste christsliche Jahrhundert hinausdatiert. — Ich kann den näheren Beweis in diesem Zusammenhang nicht antreten und kann nur im allgemeinen andeuten, daß wir mit diesen Schriften in der Frühzeit der großen gnostischen Bewegung stehen. Jedenfalls zeigen sich die Traktate, soweit ich sehe, frei von jeder Beeinflussung von seiten des Christentums, während sich hier und da allerdings Spuren des Einflusses des griechischen alten Testaments nachweisen lassen. Übereinstimmung zwischen den Hermetika auf der einen, Paulus und Johannes auf der anderen Seite deuten auf den gemeinsamen Boden der Frömmigkeit, in dem sie wurzeln. Iitert muß leider noch (abgesehen von den von Reitzenstein veröffentlichten Stücken) werden nach Parthen Hermetis Trismegisti Poemander Berol. 1854. Dazu kommen der Astlepios (Ps. Apulejus) in den Werken des Apulejus Vol. III ed. Thomas (Teubner) und die wichtigen Fragmente in den Eklogai des Joshannes Stobaios (nach den Seitenzahlen der editio princeps zitiert).

<sup>2)</sup> Ogl. Corpus Hermeticum I (Poimandres) 22 X 21 XII 4.

<sup>3)</sup> I 23 vgl. X 21. 23 (Ende).

<sup>4)</sup> IV. 3. IX 5 X 23 f.; vgl. Astlepios c. 7 (ed. Thomas p. 425 ff.) 9 (4428) 18 (531) 22 (5720).

<sup>5)</sup> IV 4 (Taufe mit dem Nus); XIII 14 (οὐσιώδης γένεσις); etwas anders X 19 (ψυχή όλη νοῦς γίνεται; vgl. X 6).

<sup>6)</sup> IV 2-3 X 24 XII 4.

 <sup>7)</sup> I 21 (δ ἔννους ἄνθρωπος); IX 5 δ ὑλικός und δ οὐσιώδης ἄνθρωπος; vgl.
 3um Begriff οὐσιώδης I 15 XIII 14 X 6 (οὐσία θεοῦ) ΑβἔΙερίος 7 p. 4214;
 X 19 (εὐσεβὴς ψυχή — ἀσεβής). Stobaios Œtl. I 136 (οἶς θεοπτικὴ δύναμις οὐ πρόσεστι).

einer ganzen Welt stehen, die, verkannt, bedrückt und verfolgt, sich doch mit dem vollen Hochgefühl göttlich begnadeter Menschen der dumpfen und trägen Masse, welche den Aus nicht besitht), gegenüberstellen. Und auch hier steht wie bei Paulus, nur noch mehr im Hintergrund, hinter diesem Supranaturalismus das Sakrament und die sakramentale Anschauung. Es ist sogar einmal von einer Taufe mit dem Aus die Rede (IV 4). In der Ekstase, in der göttlichen Schau erlebt der Menschseine Erhebung in die Welt des göttlichen Elements resp. seine Dersgottung<sup>2</sup>).

Man kann im hinblick auf die hermetischen Schriften und die mit ihnen verwandten Oracula Chaldaica auch von einer hellenistischen, rein heidnischen "Gnosis" im technischen Sinne des Wortes reden. Auch in den hermetischen Schriften selbst fällt ein und das andre Mal das Schlagwort "Gnosis": die Frommen sind die, welche die Erkenntnis (Gnosis) haben"), die, welche in der Gnosis sind.

So steht denn endlich auch die gange bunte Welt der driftlichen Onosis auf dieser Linie. hier tritt uns die spezifische Erlösungsreligion, wie wir sie bei Paulus (und Johannes) finden, bis zur einseitigsten Konsequenz und Derzerrung ausgebildet, mit einem bunten mytholo= gischen Apparat und mit viel stärkerem sakramentalem Einschlag ausge= stattet entgegen. hier findet sich in bemerkenswerter Weite auch die paulinische Terminologie (πνεύμα ψυχή σάρξ) in reicher Ausbildung und tonsequenter Ausgestaltung, während bei Philo (zum Teil) und nament= lich in den hermetischen Schriften die griechische philosophische Sprache dominiert und der Nus, nicht das Pneuma, als die höhere, in das menschliche Leben hineinwirkende, supranaturale Kraft erscheint. Man könnte an diesem Punkte einwenden, daß die Gnostiker eben einfach von Paulus abhängig seien, wie das gerade die übereinstimmende technische Sprache beweise. Und gewiß läßt sich auch vielfach direkt paulinischer Einfluß nachweisen. Aber jener Schluß wäre doch übereilt; es läßt sich kaum annehmen, daß die wenigen und schwer verständlichen termi= nologischen Ausführungen des Paulus, die sich zerstreut in seinen Briefen finden, so mächtig auf die verschiedensten gnostischen Sniteme4) eingewirkt haben sollten. Auch läft sich der spezifische Sprachgebrauch dieser

<sup>1)</sup> IX 4 vgl. Stobaios Efl. I 708-710.

<sup>2)</sup> S. namentlich Kap. I. u. XIII.

<sup>8)</sup> I 26 IX 4.

<sup>4)</sup> Die Nachweise im einzelnen s. u. Kap. VI.

religiösen Psąchologie (Unterscheidung von πνεύμα und ψυχή) bis mitten in die rein hellenistische Literatur hinein verfolgen '). Aber auch im allgemeinen dürfte es nachgewiesen sein, daß die "Gnosis" in ihren Grundlagen eine vorchristliche Erscheinung ist; und zu diesen Grundlagen gehört, wie die übereinstimmung ihres hellenistischen und ihres christlichen Zweiges zeigt, dieser radikale Dualismus der Anthropologie und der damit zusammenhängende schrosse Supranaturalismus im Erlösungsglauben.

So steht die paulinische Cehre vom Pneuma mit allen ihren Konsequenzen in einem großen Zusammenhang. Paulus folgte in seinem trüben anthropologischen Pessimismus<sup>2</sup>), in der dualistisch-supranaturalen

<sup>2)</sup> Dabei kann ruhig zugestanden werden, daß Paulus in seiner Termi= nologie möglicher Weise zum Teil vom griechischen alten Testament abhängig ist. Daß er durchgehend das höhere im Menschen mit nvedua nicht mit vous bezeichnet, mag sich dorther erklären, wie an diesem Punkt der alttestamentliche Spracheinfluß auch bei Philo sichtbar wird (j. o.). - Doch genügt hier auch schließlich der einfache Ruchgang auf den populären christlichen Sprachgebrauch. Jedenfalls muß die grage durchaus offen gehalten werden, ob nicht die Anschaung von dem nvedua als einem höheren seelischen Element im populären Sprachgebrauch weit über das von der Septuaginta beeinflußte Sprachgebiet hinaus lebendig gewesen ist. Der Sprachgebrauch der Gnosis, insofern er sich als unabhängig von Paulus herausstellen sollte, wurde das beweisen und daneben noch manche andere Beobachtung auf dem Boden des hellenismus (Reigenstein, Myst.=Rel.136ff.). Noch mehr könnte man geneigt sein, die terminologische Entgegensegung von πνεύμα oder σάρξ (nicht etwa die Sache selbst, den schroffen Dualismus) aus dem alten Testament abzuleiten, zumal in der Gnosis diese Terminologie nicht vorherrscht. Dagegen wird man unmöglich die terminolos gifche Entgegensegung von πνεύμα und ψυχή aus der alttestamentlichen Differenzierung von Ruach und Nephesch ableiten können; und erst recht nicht ist das Adjektivum ψυχικός von dorther verständlich. Doch kann das alles in diesem Zusammenhang nur angedeutet werden. Das Entscheidende find hier die großen sachlichen Zusammenhänge nicht die Terminologie.

Ausgestaltung der Erlösungslehre einer Zeitstimmung, die damals bereits viele Geister ergriffen hatte.

\*

III. Damit kehren wir zum Thema der eigentlichen Christologie zurück. Darin besteht also das Eigentümliche und Charakteristische der paulinischen Christologie, daß er mit dieser Größe des supranaturalen Pneuma den κύριος Χριστός identifiziert: ὁ δὲ κύριος τὸ πνεῦμά ἐστιν. Diese Identifikation ist freilich bei ihm nur zum Teil vollzogen. Sehr häufig, wohl da wo Paulus bereits in der Gemeinde geprägte Formeln aufnimmt, so in den Grugen und Segenswünschen, erscheint der Geift als eine Größe neben dem Christos. Auch bezeichnet er den Geist nicht nur als Geist Gottes, sondern auch dann und wann als Geist Christi (Rö. 8, II. Kor. 317), unterscheidet dann also Christus und den Beist, wie er den Geist von Gott trennt. Aber im Grunde fallen die beiden Größen ihm doch fast zusammen, ein wesentlicher Unterschied existiert für ihn zwischen beiden nicht. Beide haben dieselbe Art und Weise der Wirkung und haben dasselbe Wirkungsgebiet. Das beweist vor allem der Umstand, daß die Sormeln ev πνεύματι und ev Χριστώ beliebia mit einander wechseln können. Der Christ ist ev Χριστώ wie er im Geist ist1). Wie der Geist in den Gläubigen wohnt, so wohnt der Christus in ihnen2). Und alle Erscheinungen des neuen dristlichen Cebens können von Paulus in gleicher Weise auf den Geist oder auf den Christus zurückgeführt werden 3).

So wird nun Christus bei Paulus wie der Geist die überweltliche Kraft, die das neue Ceben der Christen trägt und mit ihrer Gegenswart erfüllt. Und so entsteht die das Christentum des Paulus beherrschende und charakteristische Formel, daß das gesamte Christenleben ein Ceben ev Χριστφ (ev πνεύματι) sei. Wie erklärt sich diese merkwürdige Kombination? Wie wird es begreislich, daß der Jesus, der vor einigen Dezennien noch auf Erden mit seinen Jüngern gewandelt ist, nunmehr

<sup>1)</sup> Rö. 89 vgl. mit I. Kor. 180 II. Kor. 517 Rö. 81.1611.

<sup>2)</sup> Rö. 89 I. Kor. 316 val. mit Rö. 810 II. Kor. 135 Gal. 220.

 $<sup>^3</sup>$ ) ἀγάπη ἐν Χρ. I. Kor. 1624 Rö. 839 — ἐν πνεύμ. Kol. 18; δικαιωδῆναι ἐν τῷ πνεύμ. I. Kor. 611 ἐν Χρ. Ga. 217; δικαιοσύνη ἐν πν. ἀγ. Rö. 1417; δικ. δεοῦ ἐν αὐτῷ (sc. Χρ.) II. Kor. 521; Leben vom Geist gewirkt Ro. 82.11.13 Ga. 68 — Leben in Christus Rö. 623 vgl. 611 I. Kor. 1522 usw. Dgl. K. Deißner, Auferstehungs-hoffnung u. Pneumagedanke bei Paulus S. 93; Gunkel, Die Wirkungen des Geistes 97 ff.

bereits fast zu einer Abstraktion wird, zu "dem Geist," einer überweltlichen Potenz, in der man sein und leben kann?

Man hat wohl versucht, diese πνεύμα-κύριος-Cehre aus dem persönlichen Erlebens des Paulus por Damastus abzuleiten. In seinem Bekehrungserlebnis sei dem Apostel der Christus als ein rein überweltliches Wesen erschienen; er habe zugleich ihn dort erlebt als die neue Kraft, die von nun an sein Ceben bestimmen sollte (also als den Geift). So seien ihm von vornherein die Vorstellungen Geist und Christus que sammengewachsen. Mit derartigen pspchologisierenden Erklärungen hat es immer seine eigene Bewandtnis, umsomehr, als gerade Paulus, der in den kurzen Schilderungen seines Bekehrungserlebnisses niemals vom Beist spricht, resp. den herrn mit dem Geist identifiziert, uns feinen Anlaß zu derartigen Kombinationen gibt. Ja man kann dagegen einfach die Frage aufwerfen, wie es denn tomme, daß Paulus allein Jesus als den κύριος-πνεύμα aufgefaßt habe, während doch auch die übrigen Urjünger Jesu nach den eigenen Angaben des Apostels in ähnlicher Weise die supranaturale Herrlichkeit des Herrn visionär geschaut haben. Noch verkehrter aber wäre es, bei dem ev Xpioto des Paulus in erster Linie an eine Beziehung zu dem, was wir das sittlich-religiöse Personenbild Jesu von Nagareth nennen, zu denken, sei es, daß man dabei eine Vermittlung dieses Personenbildes durch die driftliche palästinensische Urgemeinde annimmt, sei es, daß man gar aus II. Kor. 516 eine die nachfolgende Entwickelung irgendwie bedingende perfönliche Bekanntschaft des Apostels mit Jesus konstruiert. Alle diese Kombinationen sind haltlos und sogar falich. Der Tatbestand, wie er in den paulinischen Briefen vorliegt, legt sein Deto dagegen ein. Es läft sich bestimmt behaupten, daß das, was wir das sittliche religiöse Personenbild Jesu nennen, von keinerlei Einfluß und Bedeutung für die Frömmigkeit des Paulus gewesen sei. Es nütt nichts1), demgegenüber allerlei Daten aus dem Leben Jesu anzuführen, die Paulus bekannt gewesen seien. führt nicht weiter als zu dem Sat, daß für Paulus Jesus von Nazareth eine historische Größe gewesen sei. Gewiß, Paulus hat eine Reihe von herrenworten zitiert, aber wie selten und bei verhältnismäßig wie geringfügigen Fragen: bei der Frage nach dem rechtlichen Anspruch der Apostel auf ihren Unterhalt durch die Gemeinde (I. Kor. 914) und bei einer Einzelheit eschatologischer Hoffnung (I. Th. 415), ja selbst das

<sup>1)</sup> Ogl. Heitmüller, Jum Problem Jesus u. Paulus, Isfar. f. neut. Wissensch. XIII S. 321.

Gebot der Unlöslichkeit der Che (I. Kor. 710.12) gehört doch nicht zu den Grundlagen der Verkündigung des Apostels 1).

Das Bild, das Paulus wirklich von dem kupios 'Invovs zeichnet, ist nicht dem Erdenwandel Jesu von Nagareth entnommen. Der Jesus, den Paulus kennt, ist der präeristente überweltliche Christus, der reich war und arm ward um unsretwillen, der in göttlicher Gestalt war und Knechtsgestalt annahm, der Gottessohn, den der Dater gum Opfer gab, der Erfüller der Weissagungen, der Vollender der Verheißungen. dieses "Personenbild" Jesu passen alle die Einzelzuge binein, die Paulus hier und da hervorhebt: seine Demut, sein Gehorsam, seine Liebe, seine Wahrhaftigkeit, seine Treue bis zum Tode am Kreuz2). Das Subjekt zu allen diesen Prädikaten ist nicht der "historische" Jesus. Für einen Grundzug des Personenbildes Jesu, ja eigentlich für dessen Sundament, nämlich seine Frömmigkeit und seinen Gottesglauben, hat Paulus in seiner Evangelienverfündigung überhaupt keinen Plat mehr; er verfündigt ja nicht den Glauben Jesu, sondern den Glauben an Jesus. Wie will man da noch von einem Personenbilde Jesu bei Paulus in unserm Sinne reden?!

Man versteht also das ev Xpisté elvai des Paulus salsch, wenn man dabei irgendwie an den historischen Jesus in unserm Sinn denkt. Freisich, es ist wahr: im Vergleich mit der Abstraktion des Pneuma ist Christus bei Paulus eine etwas konkretere und persönlicher gedachte Größe. Der Kyrios Christos steht eben doch mit diesem Jesus von Nazareth, wenn auch in einem noch so losen Zusammenhang. Wenigstens eine Tatsache jenes irdischen Lebens ist konstitutiv auch für das Christusbild des Paulus: der Tod. Aber dieser persönliche Faktor schwingt doch nur als begleitendes Moment in der Gesamtvorstellung mit, ohne sie speziell zu verändern; es hindert den Paulus nicht, den Christus als die neue Cebens-Atmosphäre aufzusassen, innerhalb derer sich die Christen bewegen.

Richtig ist dagegen schon immer hervorgehoben, daß gerade die relative Fremdheit, mit der Paulus der historischen Person Jesu gegen- übersteht, es erklärbar macht, wie der Christus ihm und gerade ihm sich zu der abstrakten Größe des Pneuma, zum Prinzip des neuen christlichen Lebens verslüchtigen konnte. Aber damit ist freilich die Entstehung der Christos-Pneuma-Anschauung noch nicht positiv erklärt.

<sup>1)</sup> Sür I. Kor.  $11_{23}$ — $_{25}$  bleibt es zweifelhaft, ob hier ein Logion des irs dischen Jesus oder (nach Paulus Ansicht) eine Offenbarung des erhöhten Herrn vorliegt.

<sup>\*)</sup> Phil. 26 ff. II. Kor. 514 II. Kor. 119 f.

Die Cosung des Problems ergibt sich, wenn wir noch einmal darauf achten, daß Paulus in der formel, von der wir bei unfrer gangen Untersuchung ausgingen, mit dem πνεθμα zunächst gerade den κύριος Dem entspricht es, daß zu den beiden die paulinische identifiziert. Frömmigkeit beherrschenden Wendungen ev πνεύματι, ev Χριστφ genau in demfelben Umfang und demfelben Reichtum und der Mannigfaltigkeit der Beziehungen die dritte Wendung er kupiw tritt. Es ist nicht ber "historische Jesus", auch nicht, soweit wir feben, speziell der dem Paulus bei der Betehrung erschienene Chriftos, den er mit dem Pneuma identifiziert, es ist der im Gottesdienst der Gemeinde verehrte kupios. Jest durfen wir, meine ich, den Vergleich zu ziehen magen: Genau wie das Pneuma bei Paulus aus dem Element, welches den Kultus der Christen mit seinen Wundergaben bestimmt und charakterisiert, zu dem das ganze dristliche Leben regierenden supranaturalen Saktor wird, genau so wird bei ihm der im Kult der Christen gegenwärtige herr zu einer das ganze Christenleben mit seiner Gegenwart erfüllenden Macht.

Es gilt den Versuch, diesen übergang aus dem Kultischen zum Perfönlichen noch in deutlichen und greifbaren Spuren bei Paulus nachzuweisen. Ich beginne mit jener Stelle im zweiten Korintherbrief, aus der das fundamentale Bekenntnis des Paulus zum πνεύμα-κύριος stammt. Paulus erörtert hier zunächst die religiöse Lage des alten Gottesvolkes. Sür dieses ist es von symbolischer Bedeutung, daß Moses eine hülle auf sein Antlitz legte, damit die Kinder Israels die Vergänglichkeit seines Glanzes nicht sehen sollten. In diesem Zusammenhang greift Daulus nun zweimal speziell auf den Gottesdienst der Synagoge zurück: "Bis jum heutigen Tage ruht dieselbe hülle auf der (gottesdienstlichen) Derlesung des alten Bundes", "Bis heute liegt, wann Moses verlesen wird, die Hülle auf ihren Herzen" (314-15). Und danach fährt er fort: "Wir aber spiegeln alle mit unverhülltem Antlit die herrlichkeit des Herrn wieder und werden in dasselbe Bild von einer boga zur andern verwandelt, da es ja vom herrn her geschieht, der da Geist Offenbar stellt Paulus hier den dristlichen Gottesdienst dem ist." der judischen Synagoge gegenüber. Diese Verwandlung und die Erfüllung mit der δόξα des herrn erfolgt zunächst im driftlichen Gottesdienst, bei dem "wir alle" denkt Paulus in erster Linie an die versammelte driftliche Gemeinde. Im Gottesdienst der Christen erfüllt der herr die Gläubigen, die seine Lichtherrlichkeit einem Spiegel gleich in sich aufnehmen (κατοπτριζόμενοι), mit seiner Wesenheit. Aber dieser Gebanke erhält dann bei dem Apostel natürlich seine Erweiterung für das gesamte dristliche Leben.

Ein zweites und sehr schönes Beispiel für diesen übergang vom Kultischen zum allgemeinen Persönlich-Geistigen wurde bereits erwähnt: "Das Wort Christi soll reichlich unter euch wohnen; in allerlei Weisheit sollt ihr einander lehren und vermahnen, sollt mit Psalmen, hymnen und geisteingegebenen Liedern Gott in Dankbarkeit sin euren herzen? singen, und alles, was ihr tut in Wort und Werk, alles geschehe im Namen des herrn Jesus, und dankt Gott und dem Vater durch ihn" (Kol. 315). Sast unmerklich gleitet hier der Gedanke vom Gottesdienst hinüber zum alltäglichen Gesamtleben der Christen, und dieses wie jener wird nun gleicherweise unter die herrschaft des övopa (beachte den kultischen Ausdruck!) des κύριος 'Ιησοῦς gestellt.

Auch sonst knüpft der Apostel seine speziell mystische Auffassung des Christenlebens an eine Erörterung der grundlegenden kultischen Dorgange an, auf benen bieses nach seiner Meinung ruht. Um gu beweisen, daß die Christen freie Sohne Gottes sind, greift der Apostel auf das Saframent der Taufe gurud. In der Taufe haben sie den Gottessohn Christus angezogen und sind so mit ihm und durch ihn in das Wesen der Gottessohnschaft hineingezogen; und nun wird das gesamte driftliche Leben unter diesem Gesichtspunkt betrachtet (Gal. 327). Da, wo Paulus die Frage beantwortet, weshalb die Christen nicht fündigen dürfen (Rö. 61), greift er wiederum auf die Caufe gurud und entwickelt einen unverkennbar naturhaften Sakramentsglauben; aber er weiß diese Sakramentsmustik zugleich ins Ethisch-Persönliche umzubiegen, und sie muß ihm dazu verhelfen, dem Christenleben einen gang unerhörten Schwung und eine sieghafte Energie zu verleihen. - Man fann sich dem Eindruck nicht entziehen, daß Paulus an diesen Stellen von einer in der Gemeinde schon vorhandenen allgemeinen überzeugung der in der Taufe vollzogenen fultisch sakramentalen Verwachsenheit des Christen mit Christus ausgeht 1). Die ganzen Ausführungen ge= winnen erst dann ihre rechte Prägnang, wenn wir annehmen durfen. daß in der Gemeinde, an die Paulus schreibt 2), die überzeugung bereits vorhanden war, die Taufe sei als Initiationsakt 2) ein Sterben

<sup>1)</sup> Gut weist Heitmüller, Jum Problem Jesus und Paulus S. 335, darauf hin, daß Paulus die sakramentale Anschauung von der Caufe auch in der von ihm nicht geistig beeinflußten Römergemeinde als bekannt voraussetzt.

<sup>2)</sup> Über analoge Auffassungen des Initiationsaktes im hellenistischen Mysterienwesen s. u.

und Wiederausseben analog dem Sterben und Auferstehen Christi, und daß er in diesem Zusammenhang nunmehr dies kultische Erlebnis, das eben nur in der Stimmung, als Mysterium erfaßt wurde, geistig sittlich ausdeutet und erweitert ').

Das gesamte Christenleben ist dem Apostel eine korvwia mit dem erhöhten Herrn Christus. Aber zugleich erlebt er den Höhepunkt dieser Gemeinschaft in der Eucharistie, und das Sakrament des Abendmahls wird ihm gar eine korvwia tox aspatos kai tox owwatos Xprotox (I. Kor. 1016), eine bis auf die Leiblichkeit sich erstreckende und doch geistige Vereinigung mit dem erhöhten Herrn. Und auch hier kann man wieder mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit behaupten, daß das, was Paulus der Gemeinde der Korinther mit dieser Selbstverständlichkeit und ohne weitere Erklärung vorträgt, nicht ein Erzeugnis seines Gedankens ist, sondern eine im hellenistischen Christentum weit verbreitete sakramentale Vorstellung.)

Es ist ein tultischer Gedanke, wenn Paulus davon spricht, daß wir durch Christus die προσαγωγή (Rö. 51) haben, es ist derselbe Gedanke, der dann im Hebräerbrief mit seinen Aussührungen über den άρχιερεύς τῆς ὁμολογίας ἡμῶν in den Mittelpunkt rückt. Aber diesen Kultgedanken verallgemeinert freisich Paulus durch die Wendung, daß wir durch Christus dauernden Frieden mit Gott haben; so bezieht sich vielleicht auch das καυχασθαι έν κυρίω l. Χρ in demselben Jusammenhang ursprünglich auf den Gottesdienst der Christen. Es ist dessen Charakteristikum, das nun zu dem des Christenlebens überhaupt erweitert wird. Das gesamte christiche Leben wird dem Paulus eine kultische Sestseier; es ist für die Christen Passahzeit, denn ihr Passahopfer Christus ist geschlachtet (I. Kor. 57 f.). Und andrerseits: mitten unter die Aussührungen über den Gottesdienst und die pneumatischen Gaben, die diesen schmücken, rückt der Apostel den Hηmnus auf die christliche Liebe.

So liegen der Kultus und das gesamte Christenleben auch für Paulus

<sup>·</sup> ¹) heitmüller 336: "So müssen wir auch die Christusmystik in ihren Ansfängen als vorhanden annehmen, wenn auch erst Paulus sie ausgebaut haben wird." — Wie selbständig auch sonst das Sakramentswesen in den paulinischen Gemeinden wucherte, zeigt am besten die vielberusene Stelle I. Kor. 1529 (Taufe für Tote).

<sup>2)</sup> Heitmüller, "Taufe und Abendmahl im Urchristentum" S. 23ff. hat die einleuchtende Vermutung ausgesprochen, daß Paulus 1. Kor. 10 die gemeinschristliche Anschauung von der Eucharistie vertrete, während er I. Kor. 1117f. seine eigene theologische Überzeugung (Abendmahl: Feier des Todes Jesu und seiner Heilsbedeutung) vortrage.

überall in einander. Aber überall drängt der Apostel aus der ihn umgebenden und umflutenden Frömmigkeit des Kultus und des Sakraments hinüber und hinaus zum rein Sittlich-Religiösen, zum Geistigs Persönlichen!

Und somit können wir in das Werden und Wachsen der paulinischen Christusmystik und der sie zusammenfassenden Formeln des ev Χριστῶ, ἐν κυρίω είναι noch hineinschauen. Das alles ist aus dem Kultus herausgewachsen, aus dem kultisch gegenwärtigen Kyrios ist der das gesamte persönliche Leben des Christen regierende Herr geworden. Der Pneumabegriff des Paulus, ebenfalls aus dem Kultischen ins Sittlich= Religiöse umgedeutet und erweitert, ist das Dehikel für die Einführung der Christusmystik geworden.

\* \*

IV. Diese Christusmystik des Paulus, deren Genesis wir damit einigermaßen überschauen, ist eine religionsgeschichtliche Erscheinung von hoher und allgemeiner Bedeutung. Das er κυρίω, er Χριστώ είναι dect sich doch nicht ganz mit dem er πνεύματι είναι, mit dem wir es bisher als fast identisch betrachtet haben. Es klingt darin ein gang besonderer Klang persönlicher Empfindung und glutvoller mystischer Stimmung. Dieses merkwürdige Ineinander von Abstraktion und Persönlichem, diese Verbindung eines religiösen Prinzipes mit einer Person, die eben doch hier auf Erden gewandelt und hier den Tod erlitten hat. ist eine Erscheinung von eigenartiger Kraft und Originalität. Sie hat unverkennbar dem paulinischen Christentum einen großen Teil seines Schwunges und seiner impulsiven Kraft gegeben. - In dieser Christus= mustit erscheint das Element der Gottheit in einer Weise für die gläubige Seele konkret und greifbar geworden, wie dies bisher unerhört war. Und wiederum ist doch das starke Empfinden des Abstandes des Menschen von dem Göttlichen gewahrt. - Das wird besonders deutlich, wenn wir die Frage nach direkten Parallelen zu der Christusmystik des Paulus auf dem Gebiet hellenistischer Frömmigkeit erheben.

Es zeigt sich auf den ersten Blick, daß es nicht ganz leicht ist, berartige Parallelen überhaupt zu sinden. Die religiöse Mystik der ausgehenden Antike bewegt sich auf einer zwar ähnlichen und doch wieder charakteristisch verschiedenen Linie. Das Endziel der griechischen (orientalisch bedingten) Frömmigkeit ist, wie sich das deutlicher und beutlicher herausgestellt hat, die Vergottung: in der heiligen Weihe

stirbt der Mensch, und der neue Gott wird geboren1). Im sogenannten Mithrasmpsterium lauten die letten Worte des Musten: "herr, wiedergehoren verscheide ich, indem ich erhöht werde, und da ich erhöht bin, sterbe ich; durch die Geburt, die das Leben zeugt, geboren, werde ich in den Tod erlöft und gehe den Weg, wie Du gestiftet haft, wie Du zum Gesetze gemacht hast und geschaffen hast das Sakrament 2)." Knapp und klar kommt diese überzeugung im Poimandres zum Ausδτιιά: τοῦτό ἐστι τὸ ἀγαθὸν τέλος τοῖς γνῶσιν ἐσχηκόσι θεωθῆναι (§ 26). über die weite Verbreitung dieses Vergottungsideals und seine herrschaft über die spätantite grömmigkeit soll erft weiter unten im Jusammenhang gehandelt werden. hier tommt es darauf an, wesentlich die eine Seite desselben hervorzuheben: diese griechische Mysterienfrömmigkeit geht nicht so sehr auf ein Leben in der Gottheit, mit der Gottheit. sondern auf die mystische Identität mit der Gottheit. Wenn auf dem höhepunkt der Isismusterien, wie sie uns Apulejus8) geschildert hat, der Mnste in einen tostbaren, bis auf die Unöchel reichenden, mit reichen Zeichnungen geschmückten Mantel, "den die Geweihten die olympische Stola nennen", gehüllt wird, wenn er dann mit einer hellbrennenden Sadel in der hand und mit einem Strahlenkrang aus Palmblättern auf dem haupt "der Sonne gleich geschmückt" wie ein Standbild unter plöglichem Zuruckziehen des Vorhanges dem andächtigen Volke 1) dargestellt wird - so bedeutet das alles nichts anderes, als daß der Eingeweihte in diesem Augenblick als die inkarnierte Mnsteriengottheit b) gilt. - Wenn auf dem höhepunkt der Attisfeier der Muste nach

<sup>1)</sup> In der Schilberung des Isismpsteriums bei Apulejus, Metamorph. XI 21 (vgl. K. 23) wird dementsprechend die Weihe voluntaria mors genannt. Dem Einzuweihenden bringen die übrigen Mysten Abschiedsgeschenke dar, wie man sie einem Toten reicht. Reihenstein, Myst. Rel. S. 110 ff.

<sup>2)</sup> Dietrich, Mithrasliturgie S. 14f.

<sup>3)</sup> Ogl. Metamorphosen XI 24, Reigenstein, Hellenistische Musterienrelig. S. 28 ff.

<sup>4)</sup> Von Anbetung ist hier nicht direkt die Rede. Es heißt nur: "das Volkhing an meinem Anblick". Doch vgl. die Schilderung des Taurobolions (Attismysterium?) bei Prudentius, Peristephan. X 1046 ff. (Hepding, Attis S. 66), wo es zum Schluß, da der Myste aus der Grube steigt, heißt: omnes salutant atque adorant eminus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Gott, dem hier der Myste gleichgestellt wird, ist, wie es scheint, Serapis, der vielfach in späterer Aufsassung dem Sonnengott, dessen Attribut die Strahlenkrone ist, gleichgestellt wird. (Papyrus XLVI Brit. Mus. D. 5 ἐπικαλουμαί σε Ζεῦ "Ηλιε Μίδρα Σάραπι. — Zeus Helios Sarapis ist eine auf Inschriften sich häusig findende Citulatur des Gottes.

dem Vorbild seines Kultheros die furchtbare Tat der Entmannung an sich vollzogen hat, so ist er damit selbst zum Attis geworden und erlebt mit ihm seinen Tod und seine Wiederkehr aus dem Tod. Für diese Auffassung, die sich aus dem Sinne der Feier selbst ergibt, besitzen wir noch ein späteres Zeugnis. In dem Bericht des Damaskios über die Einfahrt in die höhle von hierapolis heißt es 1): έδόκουν ὄναρ δ "Αττης γενέσθαι καί μοι έπιτελεισθαι παρά της Μητρός την των 'λαρίων 2) καλουμένων έορτην. ὅπερ ἐδήλου την έξ ἄδου γεγονοΐαν ήμων σωτηρίαν.

Teilweise ins Zauberhaft-Magische gewandt, doch so, daß das ursprünglich Religiöse noch überall hindurchschimmert, erscheinen diese Dorstellungen in den Hermesgebeten und anderweitigen religiösen Zeugsnissen, die Reitzenstein) als nächste Parallelen zur Frömmigkeit des Corpus Hermeticum aus der Zauberliteratur gesammelt hat. Da heißt es unter anderm: σù γὰρ ε̄ ἐγὰ καὶ ἐγὰ σύ δ ἄν εἶπω, ἀεὶ γενέσθω. τὸ γὰρ ὄνομά σου ἔχω ὡς φυλακτήριον ἐν τῆ καρδία τῆ ἐμῆ ¹). Da betet ein Mηste: "Komm zu mir Hermes, wie die Kinder in den Ceib der Frauen kommen.....ich kenne Dich Hermes und Du mich. Ich bin Du, und Du bist ich ɔ)." Oder: "Denn Du bist ich und ich bin Du. Dein Name ist der meine, und der meine Dein. Ich bin dein Abbild (εἴδωλον) δ).

<sup>1)</sup> Vita Isidori bei Photius cod. 242 p. 345 a ed. Beder.

<sup>2)</sup> über das hilarien=(Auferstehungs)=Fest vgl. hepding, Attis. S 167ff.

<sup>8)</sup> Poimandres S. 15ff.

<sup>4)</sup> Poimandres S. 17. Mystisches und Magisches liegt hier ganz ineinander. Die Idee der unio mystica verbindet sich mit der andern, daß der Zauberer den gewaltigen Gottesnamen besitzt. Aber dies Onoma wird doch wieder als gegenwärtige geistige Kraft empfunden.

<sup>5)</sup> Ogl. Poimandres S. 20. Dazu vgl. eine bemerkenswerte chriftliche Parallele aus später Zeit. Bei Symeon, dem "neuen Cheologen" findet sich der Satz: μακάριος δ τὸ φῶς τοῦ κόσμου εν ἐαυτῷ μορφωθὲν θεασάμενος, ὅτι αὐτὸς ὡς ἔμβρυον ἔχων τὸν Χριστὸν μήτηρ αὐτοῦ λογισθήσεται (Holl, Enthusiasmus u. Bußgewalt S. 71). — Diese hellenistische Frömmigkeit pflanzt sich auch in ihren phantastischen Bildern fort.

<sup>6)</sup> Poimandres 21. Der Terminus είδωλον ist bedeutsam. So suchte man die Vervielfältigung der Gottheit sich zurechtzulegen, der Fromme verhält sich zur Gottheit wie dessen eisendov. Dem entspricht die Benennung des jungen Ptolemäergottes als είκων ζωσα auf der Inschrift von Rosette, die Bezeichnung des Regenten als έναργης έπιφάνεια der Gottheit. — Die Bezeichnungen Christi als είκων, ἀπαύγασμα, χαρακτήρ Gott Vaters gehören z. T. in diesen Zusammenhang hinein (s. zu dem allen unten Kap. VII); daß die Gläubigen είκων Christi sind, sagt Paulus nirgends ganz direkt; am nächsten kommt II. Kor. 318 την αυτήν είκονα μεταμορφούμεδα; Rö. 829 ist vielleicht, I. Kor. 1540 sicher eschatologisch gedacht (vgl. noch Kol. 310).

Eine ganz pantheistische, spekulative Färbung nimmt diese unio mystica in der Prophetenweihe des hermes an. Auf die Frage, was für eine Gestalt der Wiedergeborene haben werde, erfolgt die mystische Antwort: τὸ πᾶν ἐν παντὶ ἐκ πασῶν δυνάμεων ἐνεστώς (ΧΙΙΙ 2). Und nach vollzogener Weihe heißt es: πάτερ τὸ πᾶν ὁρῶ καὶ ἐμαυτὸν ἐν τῷ Νοῖ (§ 13). Endlich schließt der Myste nach dem großen pantheistischen Bekenntnis: σὴ Βουλὴ ἀπὸ σοῦ, ἐπὶ σὲ τὸ πᾶν — seinen hymnus mit den Worten: Βουλῆ τῆ σῆ ἀναπέπαυμαι 1) (§ 19).

Wie erschreckend in dieser ganzen Frömmigkeit jegliche Grenzscheide zwischen Göttlichem und Menschlichem verwischt erscheint, das zeigt eine Stelle des Asklepios (Ps. Apulejus), die hier zum Abschluß hergestellt sein mag. hier ist davon die Rede, daß der Mensch das Vermögen habe, durch die magische Weihe der Bilder (Bildzauber) Götter zu machen. Als Parallele und Analogie wird zu diesem Gedanken herangezogen, daß er selbst in der Weihe zum Gott wird: "Et non solum inluminatur") (in der Mysterienweihe) verum etiam inluminat, nec solum ad deum proficit, verum etiam conformat deos (K. 23).

Es unterliegt nun keinem Zweifel, daß Paulus mit seiner Formel des èv Χριστῷ είναι eine diesen Anschauungen gegenüber singuläre Stellung einnimmt. Es wird bei ihm niemals die runde und nackte Formel, daß der Gläubige zum Christos selbst wird, ausgesprochen. Paulus scheint vor dieser Formel vielmehr so instinktmäßig zurückzuschrecken, wie er davor zurückschrickt, Christus ausdrücklich Gott zu nennen. Der Abstand des Gläubigen von dem Christos ist gewahrt. Christus bleibt das überragende Element, das geistige Wesen, das die Gläubigen in sich aufnimmt. Die Frömmigkeit des Mnsterienwesens ist absolut individualistisch, eudämonistisch, egoistisch, der einzelne Mnste erstrebt für sich den seligen Zustand der Vergottung. Das Göttliche wird ganz in das Menschliche hinabgezogen. Diese Gefahren sind bei Paulus vermieden. Christos bleibt der Knrios. Der Gläubige wird in sein Wesen hineingezogen, aber diese Betrachtung wird nicht umgekehrt 3).

<sup>1)</sup> Eine ähnliche pantheistische Mnstik Corpus Hermet. XI 20 f.

<sup>2)</sup> Inluminari = φωτίζεσθαι (!) hat hier unmittelbar den Sinn der Vergottung.

<sup>3)</sup> An einem Punkte zeigt sich innerhalb der hellenistischen Mysteriens frömmigkeit freilich eine gewisse Analogie zu der paulinischen Konzeption. Ich meine die Bedeutung, welche der Gott Nusshermes in gewissen Partien des Corpus Hermeticum, namentlich im Poimandres hat. hier, innerhalb einer abgeklärteren Mysit, erscheint er allerdings genau wie bei Paulus das Pneuma als das höhere Cebenselement der Frommen und Gläubigen. Das Endziel der Vergottung wird festgehalten (I 26), aber tatsächlich dieses Ideal der Vergottung seines naturhaft

Damit hängt ein zweiter großer Grundzug der paulinischen Mystik zusammen. Als das eigentliche Korrelat zu Christus erscheint bei dem Apostel streng genommen nicht der einzelne Gläubige, sondern die Gemeinde, das σωμα Χριστοῦ.

Wir erinnern uns nunmehr wieder daran, daß Paulus bei seiner Erfassung Christi als des Pneuma-Knrios von der Gemeindefrömmigkeit ausging, die im Kultus die Gegenwart des Herrn empfand. Diese Anschauung kehrt hier nun einfach bei ihm wieder, nur in mystischer Dertiefung. Wenn Paulus die Eucharistie als κοινωνία τοῦ αίματος καὶ τοῦ σώματος Χριστοῦ empfindet, so denkt er doch unmittelbar daneben an den Ceib der Gemeinde, der durch das eine Brot genährt und zusammengeschlossen wird (I. Kor. 1016 f.). So drängt sich dem Apostel, wo er von dem Ganzen des Gemeindelebens spricht, dieses Bild vom Leibe mit intensiver Gewalt und in all seinen Konsequenzen auf (f. o. 5, 105f.); bis sich ihm im späten Kolosserbrief die Gedanken zu dem grandiosen Bekenntnis zusammenschließen: καὶ αὐτός έστιν ή κεφαλή τοῦ σώματος της εκκλησίας (118). Der Irrlehrer wird dann charafteristert als οὐ κρατῶν τὴν κεφαλήν. Und die Mystik gipfelt in dem Sak έξ οδ παν τὸ σῶμα διὰ τῶν ἀφῶν καὶ συνδέσμων ἐπιχορηγούμενον καὶ συνβιβαζόμενον αὔξει τὴν αὔξησιν τοῦ θεοῦ (210).

So wird ihm die Chrystusmystik das Fundament einer neuen soziologischen Betrachtung. Es erwächst ihm an diesem Punkt ein Gemeinsschaftsgefühl von einer unerhörten Kräftigkeit und Intensität "ή άγάπη τοῦ Χριστοῦ συνέχει ἡμᾶς", "Auf daß die Cebenden nicht mehr sich selbst leben, sondern dem, der für sie gestorben und auferstanden ist." II. Kor. 514 f.

eudämonistischen Wesens entkleidet, es bedeutet die Hingabe an das neue (supranaturale) Lebenselement und das Aufgehn in ihm. I 21 f. "Aber sage mir noch, o Nus, wie kann ich ins Leben einziehen? Und mein Gott sprach: Der im Nus besindliche Mensch erkenne sich selbst . . . . Ich selbst der Nus din den Heisen und Guten und Reinen und Barmherzigen und in Frömmigkeit Lebenden gegenwärtig. Und meine Gegenwart wird zur Hilse, und sogleich erkennen sie alles und versöhnen den Dater in Liebe und loben und danken und preisen ihn, in Liebe ihm zugetan." X 21: "In die fromme Seele tritt der Nus ein und führt sie zum Licht der Erkenntnis." Dgl. auch das Gebet bei Reihenstein, Poimandres S. 17: εἰσέλδοις τον έμον νοῦν καὶ τὰς ἐμὰς φρένας εἰς τὸν ἄπαντα χρόνον τῆς ζωῆς μου. (Die Mystik in der Prophetenweihe hat demgegensüber (f. o.) einen vollkommen naturhaft, sakramentalen Charakter, doch vgl. auch hier XIII 3: ἐγεννήθην ἐν Νῷ. § 13: τὸ πᾶν δρῶ καὶ ἐμαντὸν ἐν τῷ Νοῖ). — Immerhin ist hier der Nus überall eine völlig blutleere Abstraktion und es fehlt das persönliche Element, das bei dem ἐν κυρίφ des Paulus mitschwingt.

Gang gewiß ist etwas von diesem Zusammengehörigkeitsgefühl und von diesen sozialen Instinkten auch in der hellenistischen Musterienfrömmigkeit lebendig geworden. Die Teilnahme an den gemeinsamen Weihen führte vielfach zu einem engeren Cebenszusammenhang überhaupt; hier in diesem Milieu ist die Bezeichnung der Teilnehmer desselben Kultus als Bruder und Schwester1), wie wir wissen, unabhängig von dem Erscheinen des Christentums aufgekommen. hier begann der Muste den Mustagogen mit Dater und dieser jenen mit Sohn zu bezeichnen<sup>2</sup>). hier konnte sich im engen kleinen Kreise, der sich oft als von aller Welt verkannt und verachtet fühlte, ein intensives Gemeinschafts= leben entwickeln8). Man darf aber auch die Kehrseite der Sache nicht übersehen. Weniger Gewicht soll in diesem Zusammenhang auf die mangelhafte Erklusivität dieser Religionen und die damit gusammenhängende starte fluttuation ihrer Anhänger gelegt werden, die es vielfach bald mit diesem bald mit jenem Derein versuchten, oft in mehreren Dereinen zugleich Mitglieder waren. hingegen kommt der schon oben angedeutete Gesichtspunkt hier gang wesentlich in Betracht. Da das Endziel der religiösen Mysterienweihen das individualistisch eudämonistische der Vergottung ist, so wurde hier alles Gemeinschaftsgefühl doch überwuchert von dem aristofratischen Selbstbewußtsein des einzelnen Mnsti= fers, der in der Weihe die Vollendung gefunden hat. So entwickelt sich auf diesem Boden wohl die carafteristische Gestalt des religiösen Sührers. Die echt griechische aristokratische Auffassung von dem Weisen4) als dem deios ανθρωπος, der in einer schwankenden Welt allein fest= steht, der seiner Umgebung Sührer und Retter, Seelsorger und Pada= goge ist, überträgt sich auf den neuen desos avdpwnos, den Mystagogen<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Reigenstein, Poimandres 154. Dölger, Ichthys S. 135.

<sup>2)</sup> Dieterich, Mithrasliturgie S. 153ff.

<sup>3)</sup> vgl. die schöne Stimmungsschilderung Hermet. IX. 4.

<sup>4)</sup> Ogl. die vortrefflich zusammenfassende Schilderung dieser Gestalt bei Holl, Die schriftstellerische Sorm des griechischen Heiligenlebens, Neue Jahrbücher f. d. klass. Altertum XXIX. 1912 S. 418. — (Besonders anschauliches Material sindet sich bei dem Alexandriner Philo).

<sup>5)</sup> Ju dem Bilde dieses neuen Führers vgl. etwa den Schluß des Poimansdres und Nr. XIII des Corpus Hermeticum (Prophetenweihe); ferner die von Reihenstein (aus dem Pariser Jauberpapprus Mimaut, Poimandres 147 ff.) erschlossene Quelle (ποίησόν με υπηρέτην τῶν ἀνὰ σκιάν μου); das Betenntnis des Gnostiters Valentin, Klemens Alex. Stromat. IV. 13, 89. — Vor allem auch die Oden Salomos 10. 15. 17. 20. 28. 29. 36. (Daß es oft undeutlich bleibt, ob in diesen Psalmen vom Messias, oder von dem Eingeweihten [Mustagogen] die Rede ist, ist gerade das Charatteristische.)

Mit der allmählichen Vergeistigung der Mnsterienreligionen und ihrer Entwickelung aus dem rein Kultischen zum Religiösen und Moralischen, wird dieser zugleich Prediger einer neuen religiössphilosophischen Weltanschausung und einer damit verbundenen Moral. — Aber dieser neue Sührer fühlt sich auf einsamer aristokratischer höhe, auf die er nur einige wenige Auserwählte allmählich zu sich hinauszieht, während die Mehrszahl auch der Mnsteriengenossen, die nur die niedrigen Weihegrade erlangen, tief unten stehen bleiben. Als der ävdpwnos deov erhebt er sich über die ganze niedere Welt in selbstgenügsamer Würde und Abgeschlossendt. —

Dem allen gegenüber bedeutet die Predigt des Paulus von dem èv Χριστῷ (èv κυρίῳ) elvai doch eine neue Welt. Sie bedeutet das dienende Aufgehen des einzelnen in einem großen, überragenden, weltzumspannenden Willen, der in der Gesamtheit einer umfassenden Gesmeinschaft zum Ausdruck fommt, das triumphierende Bewußtsein des Einbeschlossensien in eine von Sieg zu Sieg sich bahnbrechende Macht ("hier ist nicht Jude noch Grieche, nicht Knecht noch Freier, nicht Mann noch Weib. Denn alle seid Ihr einer in Christus Jesus"); das damit gegebene sieghafte Vertrauen auf Iweck und Sinn der eigenen Arbeit — "Gottes Mitarbeiter sind wir." — Sie bedeutet eine viel stärkere Bestonung des Ethos, der moralischen Verpflichtung, eine herausführung der Frömmigkeit aus ihren individualistischen Irrwegen, in welche sie sich mit dem Jusammenbruch der nationalen Religionen verirrt hatte, und damit aus der Ohnmacht und Ziellosigkeit.

Dennoch darf man freilich die hier zutage tretenden Gegensähe nicht überspannen. Die verschiedenen Welten berühren sich und die Fäden lausen hinüber und herüber. Es kann kaum geleugnet werden, daß Paulus sich mit seinem hochgefühl des Pneumatikers, der sein Seben ev Xριστώ, ev κυρίω führt, hier und da dem eben beschriedenen aristokratischen hochgefühl des desos ävdρωπος (des Mystagogen) nähert. Es ist wahr, der ausgesprochene Gedanke der Vergottung liegt dem Apostel noch sern. Er hat niemals gesagt: eyw eihi d Xριστός. Aber es sinden sich doch Wendungen bei ihm, in denen er diesen Gedanken streift. Er kann doch im hochgesteigerten Mystizismus von sich sagen: και άνταναπληρω τα ύστερήματα των δλίψεων τοῦ Χριστοῦ eν τῆ σαρκί μου ύπερ τοῦ σώματος αὐτοῦ, δ ἐστιν ἡ ἐκκλησία (Kol. 124). Da, wo er die Korinther aussordert, in feierlicher Gemeindeversammlung den Blutschänder dem Satan zu übergeben, und wo er betont, daß das geschehen soll unter der Anrufung des Namens und in der Energie der gegenwärtig wirtsamen Kraft Christi,

verheißt er, obwohl abwesend, doch auch mit der Kraft seines Geistes bei der Gemeinde gegenwärtig zu sein (I. Kor. 54). Bestreitungen seiner Wahrhaftigkeit und Zuverlässigsteit sind ihm ein Frevel gegen seinen Herrn und dessen Wahrhaftigkeit (II. Kor. 110 1110). Anzweiselungen seiner Tüchtigkeit und Erprobtheit richten sich gegen den Christus selbst: έπει δοκιμήν ζητείτε τοῦ ἐν ἐμοὶ λαλοῦντος Χριστοῦ (II. Kor. 138). Dieses Bewußtsein gibt seinen Kämpsen oft den Charakter leidenschaftlicher Erbitterung und Gereiztheit. In seinen Gegnern sieht er Gegner des in ihm waltenden Pneuma. Sie werden ihm leicht Satansdiener und ihre Motive böser Wille und bewußte Bosheit.

Scharf gieht er die Grengscheide zwischen dem Pneumatiker und den gewöhnlichen Menschen, den Menschen, die nur eine Pinche haben. Pneumatiker, der die Tiefen der Gottheit erkannt hat, lebt in einer völlig anderen Sphäre und läßt die Welt des Psphikers tief unter sich'). -Und als Pneumatiker sprengt der Apostel kühn alle ihm lästigen, historischen Zusammenhänge, lehnt die Autoritäten in Jerusalem ab und will den 'Insous κατά σάρκα nicht mehr kennen'). Das alles hat etwas Großes und Gewaltiges an sich; Paulus war dadurch allein in den Stand gesett, die Sesseln, welche den Siegeszug der jungen zum Universalismus strebenden Religion noch hemmten, zu sprengen. Aber an andern Orten, vor allem in Rom, hat sich doch dieselbe Entwicklung in ruhigeren Bahnen und ohne diese Gewaltsamkeit vollzogen. Und jedenfalls war eine sich bildende kirchliche Gemeinschaft von Seiten eines derartigen Subjektivis= mus voll von neuen und unerhörten Offenbarungen, deren Legitimationen gang auf sich selber ruhten, von eigentümlichen Gefahren bedroht 3). Nicht gang mit Unrecht warfen die Gegner dem Paulus vor, daß er sich selber verkündige (II. Kor. 45).

Und in dieses Bild des Pneumatikers gehört endlich auch das hochsgespannte Bewußtsein der Vollkommenheit seines gegenwärtigen Christenstandes, bei aller Anerkennung der Verderbtheit und Schlechtigkeit des früheren Zustandes, aus dem ihn Gott durch Christus erlöst hat. Das kühne Wort, das Paulus seiner Korinthergemeinde entgegenschleudert, odder khaut σύνοιδα (I. Kor. 44), mag aus der augenblicklichen Stimmung geboren sein und erhält im folgenden Sah (άλλ) odk ev τούτω δεδικαίωμαι) eine gewisse Einschränkung, aber im allgemeinen wird man doch sagen

<sup>1)</sup> I. Kor. 31-3 210 ff.

<sup>2)</sup> Gal. 116 II. Kor. 516.

<sup>\*)</sup> vgl. die treffenden Bemerkungen Reigensteins, Hellenistische Mnst.=Rel. 203f.

dürfen, daß Paulus die Sünde in seinem Ceben nur noch als Ausnahmes zustand 1) empfindet; unter den feindlichen Mächten, die den Christen von seinem Gott zu trennen vermögen, hat er sie nicht mit aufgezählt 2).

Es ist der religiöse übermensch, der desos ανθρωπος, der sich zum Teil wenigstens in Paulus regt, in aller seiner Großartigkeit und mit allen seinen Gefahren. Und so bleibt eine gemisse Verwandtichaft zwischen der paulinischen Chriftusmustit und jener oben geschilderten Musterien-Frömmigkeit. Und das hat freilich seine noch tieferen Grunde. jenes überspannte hochgefühl des Pneumatiters und dessen schroffe Selbstabscheidung von dem "gewöhnlichen" menschlichen Wesen wird sich überall (sei es mehr oder minder) da einstellen, wo das neue Ceben und die höchsten Güter des neuen Cebens als etwas dem natürlichen menschlichen Ceben durchaus Fremdes empfunden werden, wo jener tiefe und prinzipielle Unterschied gemacht wird zwischen dem, was Gott dem Menschen in der Schöpfung und dem, was er ihm in der Erlösung gegeben hat. - Aber es braucht andererseits kaum noch einmal die andere Seite der Betrachtung betont zu werden. Man braucht nur das Bild sich zu vergegenwärtigen, wie Paulus als Organisator in seinen Gemeinden gewaltet hat, um zu sehen, wie der Apostel die Gefahren einer individualistischen und eudämonistisch naturhaften Mystik zu überwinden gewußt hat. Daß er das konnte, aber hat seinen Grund in der Eigenart seiner Christusmystik. Im Grunde blieb Christus ihm eben doch das sein eigenes Leben weit überragende und umschließende Element, das höhere Gesetz seines Ich.

Diese dem Paulus eigentümliche Christusmystik ist endlich für die Geschichte der Mystik überhaupt bedeutsam geworden. Das ev Xp1stöp des Apostels wurde für die christliche Religion eine Etappe, aus der sich die Gottesmystik entwickeln sollte. Es ist außerordentlich charakteristisch, daß, so oft er auch von einem elvai ev Xp1stöp und von einem Wohnen Christi in uns redet, er die Wendungen elvai ev dem, dech etappe, de v hurv so gut wie gar nicht kennt. Paulus braucht allerdings einmal, wenn der Kolosserbrief

<sup>1)</sup> Man beachte vor allem das Verhältnis der Sätze Gal. 219 und 20: Nach dem plerophorischen: ζῶ δὲ οὐκέτι έγώ, ζῆ δὲ ἐν ἐμοὶ Χριστός — das zögernde Zugeständnis: δ δὲ νῦν ζῶ ἐν σαρκί.

<sup>2)</sup> Rö. 837f.; Phil. 312 ist das Ziel, dem Paulus nachjagt und demgegenüber er seine Unvollkommenheit empfindet, nicht die Befreiung von Sünde und Schuld, sondern die ξανάστασις έκ νεκρῶν (311). Ogl. II. Kor. 47 ff. 127. — Paränesen wie Rö. 612 ff. sind für Pauli eigenes christliches Bewußtsein nicht charakteristisch. Immerhin wird auch hier der Gedanke ausgesprochen, daß die Sünde eigentlich aus dem Christenleben bereits verschwunden sei und nur an der Peripherie noch bekämpft werden müsse.

echt ist, die mystische Wendung von dem in Gott verborgenen Leben der Christen (3. vgl. Eph. 3.). Und hier und da kann man vielleicht Wendungen nachweisen, die eine gewisse Gottesmystik enthalten.). Gegenüber dem breiten Raum aber, den die Christusmystik in seinem Denken einnimmt, kommt das alles kaum in Betracht. Ein Ton von der Art des Wortes Apg. 17.28 έν αὐτῷ γὰρ ζῶμεν καὶ κινούμεθα καὶ ἐσμέν wird bei ihm eigentlich nicht angeschlagen.

Aber auch auf dem Gebiet der hellenistischen Frömmigkeit ist diese Gottesmystik nicht zu Hause. Das beweisen die überaus dürftigen und fragmentarischen Parallelen, die Norden bei seiner Untersuchung dieser Stelle trot aller Belesenheit in seinem Agnostos Theos hat beibringen können. Auch Deißmann hat schon vor langer Zeit gelegentlich seiner Untersuchung der Formeln ev Xpistö (elvai), ev des das Urteil ausgesprochen: "Aus Analogien der Profanliteratur läßt sich nichts Entscheidendes ermitteln, denn strenggenommen sehlen diese ganz.")."

Wenn wir nun andererseits die Beobachtung machen können, daß sich bereits in den johanneischen Schriften die Gottesmystik ziemlich reich entfaltet hat, so wird das Urteil gewagt werden können, daß in der christlichen Religionsgeschichte die Gottesmystik sich aus der Christusmystik entwickelte. Die nicht so einsach sich bietende und nicht so selbstverständeliche Stimmung des er des er des er Xpiors elvai erwachsen.

<sup>1)</sup> Das καυχάσθαι εν δεφ Rö. 217 511 gehört gar nicht hierher, und ähnlich ist das παρρησιάζεσθαι εν δεφ I. Thess. 22 3u beurteilen. Die Grußformel εν δεφ I. u. II. Thess. hat Paulus in den übrigen Briefen vermieden. Zu erwähnen sind etwa noch Wendungen wie das ζην τφ δεφ Rö. 610 f. Doch beachte, daß die reine Formel hier nur von Christus gebraucht wird, und daß es von den Christen heißt: ζωντας δὲ τφ δεφ εν Χρ. l. vgl. Ga. 219. — δεδς γάρ εστιν δ ενεργών εν ήμιν. Phil. 213. Charafteristisch ist auch die Wendung στι ναὸς δεοῦ εστε καὶ τὸ πνεῦμα τοῦ δεοῦ εν ήμιν οἰκεῖ I. Hor. 316.

<sup>2)</sup> DgI. S. 21 – 23. Beachtenswert ist es, daß unter den wenigen Parallelen eine gerade das Corpus Hermeticum bietet: XI 18 πάντα έστιν έν τῷ δεῷ οὐχ ώς έν τόπφ κείμενα· ὁ μὲν γὰρ τόπος καὶ σῶμά έστιν καὶ ἀκίνητον, καὶ τὰ κείμενα κίνησιν οὖκ ἔχει (cf. IX 6). — Norden vergleicht noch Marc Aurel IV 23 ἐν σοὶ (der personifizierten Φύσις) πάντα. DgI. auch die Aussührungen Reihensteins (die Areopagrede des Paulus, N. Jahrb. f. d. klass. Altertum 1913, Bd. 31, S. 397), besonders auch über die Stelle des Dio Chrysostomos in der Rede zu Olympia περί τῆς πρώτου τοῦ δεοῦ ἐννοίας § 27 ff. — Die Frage, wie weit im Hellenismus aus naturhaft pantheistischer Mystif eine gewisse Personalitäts-Mystif bereits herauswächst, bes dürfte erneuter Untersuchung.

<sup>3)</sup> Deißmann, Die Sormel in Christo Jesu 1892, S. 94. Das Urteil ist vielleicht etwas zu scharf, s. Norden a. a. O. 234.

V. Es ist im Anfang barauf hingewiesen, wie mit der Pneumalehre ein schroffer Supranaturalismus die herrschaft in der Gedankenwelt und der Grundstimmung des Apostels befommt. Dieser Supranaturalismus steht natürlich in derselben Weise hinter der gesamten Christusmystik. Der Christos ist wie das Pneuma die toto genere von allem natürlichen Menschenwesen verschiedene Kraft, die den Menschen über sich selbst hinaushebt und hinüberträgt: ζω δè οὐκέτι έγω, ζη δè έν έμοι Χριστός. Dieser Supranaturalismus kommt in einem charakte= ristischen Gedanken des Paulus in der konzentriertesten Weise gum Ausdruck, nämlich in seiner Lehre von Christus als dem zweiten Adam. Man tann diese Cehre von Christus als dem höheren Menschen bei Daulus am besten aus seiner Anschauung von dem Gegensatz des pneumatischen und des psychischen Menschen heraus begreifen. Christus wird dem Apostel der ανθρωπος πνευματικός im besonderen Sinne des Wortes. Wie der Christ als Pneumatiker sich dem Psnchiker oder dem gewöhn= lichen Menschen gegenüber verhält, in demselben Verhältnis steht Christus als der Urheber und Anfänger der pneumatischen Menschheit zu Adam, dem Anfänger der natürlichen Menschheit.

Dieses Verhältnis ist ein metaphysisches, von Anfang an gesetztes, nicht geschichtlich gewordenes. Die psychische niedere Wesenheit Adams ist von vornherein durch den Schöpfungsatt Gottes bestimmt und fest= gelegt: έγένετο ὁ πρῶτος [ἄνθρωπος] 'Αδὰμ εἰς ψυχὴν ζῶσαν (Ι. Κοι. 1545). Auch die Ausführungen, die Paulus Rö. 512 ff. gibt, stehen damit nicht in Widerspruch. Denn in diesen Zusammenhang hat Paulus seinen Blid auf die Fragestellung nach der herkunft der Beschaffenheit Adams (die ihn zur Sünde führte) überhaupt nicht eingestellt. Er hat hier - gang in übereinstimmung mit der judischen Theologie, wie sie im IV. Esra und im syrischen Baruchbuch vorliegt') - nur das eine Interesse nachzuweisen, wie der Tod als Verhängnis von Adam her über das ganze Menschengeschlecht geherrscht hat. An die sonderbare Annahme, daß die Wesensbestimmtheit des ersten Menschen durch ein historisches Ereignis und eine freie Tat gewirkt sei, hat der Apostel auch nicht im geringsten gedacht. Der niederen Wesenheit des ersten Abam tritt dann (in den grundlegenden Ausführungen des Korintherbriefes) Christus in seiner höheren pneumatischen Wesenheit (avevua ζωοποιοῦν) gegenüber; und dabei ist es ganz gleichgültig, ob Paulus diese Charakterisierung vom Standpunkt der Präegisteng und des ur-

<sup>1)</sup> über die Adamslehre in diesen Schriften vgl. Bousset, Religion d. Judentums2. S. 467 ff.

anfänglichen Jesus Christus ober vom Standpunkt der Erhöhung aus — wenn es überhaupt im Sinne des Paulus richtig ist, diese Fragestellung so scharf zu formulieren — konzipiert hat 1).

Das ist aber nun das Beachtenswerte und das Charafteristische an diesem Theologumenon des Paulus: das Verhältnis zwischen dem ersten und dem zweiten Abam ist das des schroffen Gegensates. Der erste Mensch und der zweite haben eigentlich nichts gemeinsam als den Namen. Und diese Gemeinsamkeit des Namens ist eine rein äußerliche. Paulus hat, wenn er Christus den avdpwnos nannte, damit keineswegs andeuten wollen, daß die beiden Menschen durch das gemeinsame Wesen der Menschheit mit einander verbunden seien. Dielmehr mar dem Apostel der Terminus "Mensch" für den Messias wahrscheinlich durch die Überlieferung gegeben. hinter der Idee des pneumatischen Menschen steht bei ihm, wie es scheint, das jüdische Dogma vom Messias=Menschen= sohn, nur das er diesem das judisch-aramäische Sprachgewand genommen hat. Dahinter steht wahrscheinlich 2) schon der weitverbreitete hellenistische Mythos vom Urmenschen, nur daß Paulus diesen Mythos aus der Urzeit in die Endzeit transponiert. Und vielleicht durfen wir gar in der Wendung I. Kor. 1546 άλλ' οὐ πρῶτον τὸ πνευματικόν, άλλὰ τὸ ψυχικόν, έπειτα τὸ πνευματικόν, - eine Auseinandersetzung mit jenem Mythos vom präexistenten Urmenschen erblicen.

Doch wie dem sein möge, jedenfalls liegt jeder Gedanke daran, eine wirkliche Wesensgemeinschaft zwischen Adam und Christus durch die Gemeinsamkeit des Namens ausdrücken zu wollen, dem Apostel ganz und gar sern. In keiner Weise darf im Sinne des Paulus daran gedacht werden, das Verhältnis zwischen dem ersten und dem zweiten Adam im Sinne einer Evolution zu verstehen. Christus ist in allem das gerade Gegenstück des ersten Menschen. Er ist πνεύμα ζωοποιούν,

<sup>1)</sup> Das Letztere ist das wahrscheinlichere, denn der Apostel geht bei seinen christologischen Erfahrungen von der gegenwärtigen Erfahrung des erhöhten Herrn aus. Andrerseits liegt ihm wiederum der Gedanke ganz sern, daß die metaphysische Bestimmtheit von Christus in seinem irdischen Ceben ethisch ers worden sei. Seine Erhöhung zum Sohne Gottes in Macht geschieht κατά πνεύμα άγιωσύνης, auf Grund des in ihm uranfänglich wirksamen heiligen Gottesgeistes (Rö. 14).

<sup>2)</sup> Darüber wird genauer im Kapitel X gelegentlich der Rekapitulationsstheorie des Irenäus gehandelt werden. Bei Paulus ist das Material für eine Untersuchung zu gering. Zu den großen religionsgeschichtlichen Zusammenshängen, die hier vielleicht in Frage kommen, vgl. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis S. 160–223.

jener ψυχή ζωσα (nur ein Cebewesen); er ist έπουράνιος (stammt seinem Wesen nach aus der oberen Welt), jener ist χοικός; von Adam ist der gesamte Strom des Todes und der Sünde in die Welt ausgegangen, von dem zweiten Menschen Christus der Strom des Cebens und der Gerechtigkeit. Das sind radikale Gegensätze. Christus ist dem Apostel nicht die Vollendung des ersten Menschen, sondern der Tod der natürslichen Menscheit.

In diese zusammenhängende Grundanschauung mit ihren großen und starken Gegensätzen zwischen dem ersten pneumatischen und dem zweiten psinchschen Menschen, zwischen Ceben und Tod, Sünde und Gerechtigkeit rückt nun auch die dem Paulus eigentümliche Betrachtung des Todes (und der Auserstehung) Jesu ein. Diese liegt nicht auf dem Gebiet des Opfers und Satissaktionsgedankens. Das Dogma, daß Christus für unsere Sünden gestorben sei, gibt Paulus nach seiner eigenen bestimmten Aussage als Tradition der Gemeinde, sei es der jerusalemischen, sei es der hellenistischen, weiter. Es ist möglich, daß er den in dieser Richtung vorhandenen Gedanken eine prinzipiellere Wendung und eine zentralere Stellung gegeben hat. Er hat vielleicht aus der einsachen Aussalsung des Todes Christi als eines Opfers neben andern den Gedanken des einen großen universalen Opfers gemacht. Doch ist es ebensogut möglich, daß der Opfergedanke in allen seinen Konsequenzen von Paulus einsach übernommene Gemeindeüberzeugung ist.

Dafür spricht wieder und wieder die schlichte Selbstverständlichkeit, mit der er diese Gedanken als bekannt und gegeben voraussetz; die Art, wie er in kurzen, abgegriffenen Wendungen auf ihn anspielt. Daher ist es auch verkehrt, bei Paulus nach einer auszebildeten und zusammenhängenden Theorie über die Bedeutung des Opfertodes Christi suchen zu wollen. Paulus kommt über ein eigenztümliches Schwanken zwischen dem Gedanken der Opfersühne und dem der mehr juristisch aufgesaßten Satissaktion nicht hinaus. Hinter dem Kreuzestode Christi sieht er bald den Jorn Gottes.), der eine blutige

 $<sup>^{1}</sup>$ ) DgI. das λύτρον ἀντὶ πολλῶν Mt.  $10_{45}$  und das έκχυνόμενον ὑπèρ πολλῶν in der Abendmahlsliturgie bei Mt. und Mt. (j. o. S. 90).

 $<sup>^2</sup>$ ) I. Kor. 153; τὸ πάσχα ἡμῶν ἐτύθη I. Kor. 57; ἡγοράσθητε τιμῆς  $6_{20}$   $7_{23}$ ; τοῦ παραδόντος ἐαυτὸν ὑπὲρ ἐμοῦ 6α.  $2_{20}$ ; Χριστὸς ὑπὲρ ἀσεβῶν ἀπέθανεν 60. 65, δικαιωθέντες ἐν τῷ αἴματι 65; παρεδόθη διὰ τὰ παραπτώματα 62, 62, 63, 63, 64, 65.

s) Rö. 1<sub>18</sub> (vgl. mit 1<sub>17</sub>) 4<sub>15</sub> 5<sub>9</sub> 1. Th. 1<sub>10</sub> (in eschatologischer Wendung). Es ist beachtenswert, daß fast überall (auch noch in andern Zusammenhängen) das absolute δργή steht (δργή δεοῦ nur Rö. 1<sub>18</sub>).

Sühne 1) heischt (eine Sühne, die doch wiederum Gottes Liebe bereitet) und bald die richterliche Gerechtigkeit 2), welche die Strase auf den Unschuldigen legt. Nur an einem Punkt ist Paulus sicher original, darin, daß er die Bedeutung des Kreuzestodes Christi in Beziehung zur Ablösung des Gesetzes bringt. Wie der Apostel bereits die öpph deov in diesen Zusammenhängen als eine für sich existierende Macht von Gott loslöst, so verselbständigt sich ihm noch mehr das Gesetz zu einer persönlichen, sluchheischenden Potenz neben Gott, der Christus mit seinem Tod gleichsam den Tribut zahlt, um ihren Rechtsanspruch an die Menschen abzulösen. Und so entsteht der merkwürdige Satz: Christus hat uns vom Fluche des Gesetzes erkauft, dadurch daß er ein Fluch für uns ward (Gal. 312 48).

Mit diesem Sat gleitet der Apostel dann allmählich in eine start mythologisierende Betrachtung hinüber. Es ist bereits oben darauf hingewiesen, daß hinter dem altchriftlichen Theologumenon von der hadesfahrt ein alter Mythos von einem Heros, der in die Unterwelt hinabsteigt, um mit den Dämonen der Tiefe zu ringen, in deutlichen Umrissen und lebendigen Sarben gur Erscheinung fommt. Don jenem Theologumenon der hadesfahrt finden sich bei Paulus nur sehr zweifelhafte Spuren. Es drängt sich aber die Vermutung auf, daß Paulus oder die ihm vorliegende Tradition diesen Mythos in der Richtung verwandelt hat, daß er den Kampf von der Unterwelt auf die Erde verlegte. An Stelle des Hinabsteigens zum Hades tritt der Aufenthalt Christi auf Erden, an Stelle seines Kampfes mit den Dämonen in der Unterwelt sein Kreugestod3). So erst wird es begreiflich, daß der Apostel den Kreugestod Christi als ein Ringen mit dämonischen Mächten begreift. So taucht die Betrachtung hier tief in die Mythologie ein. Die Archonten der Welt (die dämonischen Weltbeherrscher), sagt der Apostel, haben den herrn der herrlichkeit in Unwissenheit4) über die tieferen Plane ber göttlichen Weisheit gefreugigt (I. Kor. 28). Durch seinen Kreuzestod hat Christus den Mächten und Gewalten ihre Rustung genommen und hat über sie öffentlich triumphiert (Kol. 216). Diese Mythologie aber hat Paulus dann in seine Ausführungen über den Kampf Christi gegen das Gesetz eingestellt. In der Stelle des Kolosserbriefes wenigstens stellt er den Gedanken

<sup>1)</sup> Besonders Ro. (325) 57-10 882. II. Kor. 518ff. Kol. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unter diesen Gesichtspunkt tritt offenkundig die Ausführung Rö. 321-25.
— II. Kor. 521 ist eine große Paradoxie, die an den Gedanken des Sündopfers anknüpft, dei welcher der theoretische Gedanke ganz zurücktritt.

<sup>3)</sup> Nachträglich sehe ich, daß Dibelius, Die Geisterwelt im Glauben des Paulus, diese Zusammenhänge gut erkannt hat: "Hier (bei Paulus) gilt die Erde bereits als Reich der φθορά, des θάνατος. So ist auch die Menschwerdung Christischon eine Reise in dies Reich, d. h. eine Höllenfahrt" (S. 203f).

<sup>4)</sup> Ogl. zu dem Motiv, daß Christus den Mächten unbekannt bleibt o. S. 38. Dibelius a. a. O. stellt dazu in Gegensat, daß nach den spnoptischen Evangelien gerade die Dämonen Jesus erkennen.

der Beseitigung der Rechtsansprüche des Gesetzes und der Besiegung der Dämonen unmittelbar nebeneinander. Diese dämonischen Geister sind ihm die über dem Gesetz waltenden fluchheischenden Mächte, jene Engel, die nach der Angabe des Galaterbriefs einst die Gesetzgebung vermittelt hatten (319), die vielleicht in den Kreis der στοιχεία, der niederen Mächte hineingehören, welche auch über der vorchristlichen heidnischen Menschheit walten (Ga. 43. 9 Kol. 28. 20). Dabei scheint bei Paulus der Gedanke im Hintergrund zu liegen, daß Christus mit seinem Tode den Mächten einen Tribut gezahlt hat, durch dessen Auszahlung sie ihr Recht an die Menschheit verloren haben und machtlos geworden sind, — wenn man nicht annehmen will, daß hier ein gedanklich unaufgelöster Rest mythischer Betrachtungsweise einsach stehen geblieben ist.

Diese ganze Betrachtungsweise des Codes mündet in den großen Satz aus: τέλος γάρ νόμου Χριστός (Rö. 104). Ja, so ausschließlich kann diese Gedankenbeziehung zwischen Kreuzestod und Gesetzsablösung den Apostel beherrschen, daß er den Satz ausstellt: εί γάρ διὰ νόμου δικαιοσύνη, ἄρα Χριστός δωρεὰν ἀπέθανεν (Ga. 221).

haben wir schon hier eine Wertung des Kreuzestodes, die als spezifisch paulinisch gelten kann, so gilt das um so mehr von jener eigentümlichen, mit der Christusmystik des Paulus auf das engste zusammengehörigen Betrachtungsweise des Kreuzestodes Christi, nach welcher das ganze Ceben der Christen ein Mitsterben und Mitauserstehen mit Christus ist. Iwei Worte des Paulus mögen auch hier vorangestellt werden, in denen sich diese Anschauung gleichsam kristallisiert: "Einer ist (für alle) dessehon, so sind sie alle gestorben" (II. Kor. 514). "Wie sie in Adam alle sterben, so werden sie in Christus alle lebendig werden" (I. Kor. 1522). Es handelt sich hier um die Idee der vorbildlichen, ja eigentlich urbildlichen Bedeutung von Tod und Auserstehung Jesu. Die beiden Tatsachen sind keine einmaligen Fakten; was sich hier vollzogen hat, das vollzieht sich immer wieder, und es vollzieht sich immer wieder, weil es sich einmal in urbildlicher Krast vollzogen hat.

Wir versuchen, diese kühnen und fremdartigen Gedanken des Apostels näher zu analnsieren und uns zugleich an religionsgeschichtlichen Parallelen verständlich zu machen. Und da werden wir mit dem Gedanken einzusetzen haben, daß nach Paulus der Tod ein Ereignis ist, das für den Christus selbst eine starke Bedeutung hat. Diese Vorstellung ist knapp und klar in die Sätze Rö. 610 f. zusammengefaßt: "Insofern er gestorben ist, ist er ein für allemal der Sünde gestorben, was er lebt,

<sup>1)</sup> In dieser Stelle fließen dem Paulus allerdings, genau genommen, zwei Gedankengänge zusammen. In den Gedanken vom Mitsterben mit Christus mischt sich der andere, daß Christus uns durch seinen Opfertod zum Eigentum erworben hat, sodaß wir nun kein Anrecht mehr an unser eignes Leben haben.

lebt er Gott." In seinem irdischen Dasein, das Paulus ja eigentlich nur unter dem Gesichtspunkt der Erniedrigung und Entleerung betrachtet ), hat Christus eben in Beziehung zur Sünde gestanden; mit dem einen Teil seines Wesens ist er in dieser niederen Welt zu hause gewesen (Rö. 11 ff. κατά σάρκα). Es liegt hier ein furchtbares Geheimnis vor, das Paulus in die paradogen Worte, Gott habe seinen Sohn gesandt ev δμοιώματι σαρκός άμαρτίας (Rö. 81), zusammenfaßt. Dieser Christus, der Sohn Gottes, hat Sündensleisch, Fleisch, das seinem Wesen nach notwendig sündig war, an sich getragen !!

So gewinnt der Tod für Christus selbst den Wert einer großen Bestreiung von der ihm, wenn auch nur äußerlich, anhängenden Macht des Sündensleisches. — Und diese Bestreiung ist eine endgültige, er hat sich jetzt wieder in die höhere Sphäre erhoben, wohin die oaps auaprias ihm nicht solgen kann: "Christus von den Toten erweckt, stirbt nicht mehr, der Tod kann nicht über ihn herrschen" (Rö. 6.).

Und diese Besteiung und sieghaste Erhebung über die ganze Sphäre dieser Welt des Codes, des Fleisches und der Sünde ist nun eben von urbildlicher Bedeutung für alle, die Christus angehören. Sie sind bereits mit Christus gestorben und auserstanden, in Christi Kreuzestod wurde das alte menschliche Wesen (ὁ παλαιός ἄνθρωπος Rö. 60) durchaus vernichtet, die Sünde in und mit dem Fleisch zum Code verurteilt (81). Der Prozeß ist ein realer, greisbar leiblicher: τὸ σῶμα τῆς άμαρτίας wird in ihm vernichtet (Rö. 60). Durch den Ceib Christi und dessen Cötung vollzieht er sich (Rö. 74 ἐθανατώθητε διὰ τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ vgl. Rö. 81), Paulus trägt die νέκρωσις τοῦ 'Ιησοῦ in seinem versallenen und erstorbenen Ceib (II. Kor. 410); diese ἀπέκδυσις τοῦ σώματος τῆς σαρκός wird gar mit der leiblichen Beschneidung verglichen (Kol. 211). Es ist als wenn Paulus sich in diesem raditalen Realismus kaum genugtun könnte. — Der Cod des alten Wesens und das neue Ceben ist für den Apostel keine Cat des Gläubigen, streng genommen kann man kaum einmal

<sup>1)</sup> Phil. 26 ff. II. Kor. 89.

<sup>2)</sup> Das eν δμοιώματι soll jedenfalls die Tatsache, daß auch Christi Fleisch, wie alles Fleisch, notwendig sündig war, nicht ausheben. Fleisch ohne Sünde ist ein für Paulus unvollziehbarer Gedanke. Es soll vielmehr andeuten, daß bei Christus die σάρξ nicht die dominierende und beherrschende Rolle gespielt hat, wie sonst im menschlichen Wesen. Es war eben nur äußerlich angenommen und konnte gegen den in Christus herrschenden Gottesgeist nicht aufkommen.

<sup>3)</sup> κατακρίνειν, endgültig verurteilen, zum Tode verurteilen, tritt in diesem Jusammenhang sast für αποκτείνειν ein. — Dielleicht haben wir auch hier ein Eindringen des juristischen Gedankenkreises in den mystischen anzunehmen.

von einem Prozeß im Ceben der Gläubigen sprechen, er ist eine ein für allemal vollzogene Catsache. Der alte Mensch ist getötet, die Neuheit des Cebens ist da. Die Christen haben nur darinnen zu wandeln, wie man sich im grühlings-Sonnenschein ergeht (Rö. 64). Die erste hälfte von Kap. 6 des Römerbriefes enthält keine ethische Paranefe1), sondern das große Evangelium der Freiheit des Christenlebens von der Sünde durch Tod und Auferstehung Christi. Die Christen haben (durch ihr Christwerden) ihr Fleisch ans Kreuz geschlagen (G. 524), oder viels mehr die Welt ist ihnen getreuzigt und sie der Welt (614). Der große Bruch liegt hinter ihnen. Die Ermahnung, den alten Sauerteig zu beseitigen, wird limitiert durch den Sat: καθώς έστε άζυμοι. leben heißt Sestfeiern I. Kor. 57 - 8. - Es ist außerordentlich charatteristisch, daß Paulus, wo er von dem Gestorben- und Auferstanden-Sein mit Christus in großem Zusammenhang redet, sich nicht auf die freie ethische Tat der Christen, sondern auf das Sakrament der Taufe bezieht. Die supranaturale Erlösung durch Tod und Auferstehung setzt sich im Sakrament fort, oder wird im Sakrament angeeignet. Der lu= therische Gedanke eines täglichen, niemals aufhörenden, immer in gleicher heftigkeit sich wiederholenden Kampfes mit dem alten Adam ist nicht paulinisch. Pauli gange Ethik steht nicht unter dem Zeichen des harten "Du sollst", sondern unter dem Motto: Ihr mußt, weil ihr gar nicht anders könnt. "Ift einer gestorben, sind sie alle gestorben"2).

\*

VI. Man kann sich aber dem Eindruck kaum entziehen, daß diese ganze Erlösungstheorie und Erlösungsfrömmigkeit des Paulus auf dem Boden hellenistischer Frömmigkeit gewachsen ist. — Der Mythus vom leidenden, sterbenden und auferstehenden Gott ist im hellenistischen, vom

<sup>1)</sup> Es wird im Zusammenhang der paulinischen Gedanken sast zum Problem, wie es dabei überhaupt zu der doch so notwendigen Paränese kommt. Natürzlich ist hier für Paulus die Praxis mit ihren Aufgaben viel zu stark, als daß sie nicht die Theorie durchbräche. Charakteristisch ist der Übergang besonders Rö. 612 ff. Christenaufgabe ist es, vor allem den Leib, der wegen seines sarktischen Wesens irreformabel und als sarkischer Leib von der Erlösung ausgeschlossen ist, zu bezwingen und wenn auch wider Willen in den Dienst Gottes zu stellen. Ogl. Rö. 810 818 (!) 121 1314. I. Kor. 927 usw.

<sup>2)</sup> Ogl. noch I. Kor. 611 καὶ ταῦτά τινες ἦτε (nach Aufzählung des Cafters fataloges): ἀλλὰ ἀπελούσασδε, ἀλλὰ ἡγιάσδητε, ἀλλά έδικαιώδητε. — Rö. 51 δικαιωδέντες οδν εκ πίστεως εἰρήνην ἔχομεν πρὸς τὸν δεόν (es ist unter feinen Umständen ἔχωμεν zu lesen. Das hieße an dem ganzen Derständnis der Stelle vorbeigehen).

Orient her bedingten Religionswesen außerordentlich weit verbreitet. Er gehört vor allem zu den charakteristischen Zügen fast aller sogenannten Mysterienreligionen. Es wird sich hier nicht lohnen, alle die sterbenden und wieder zum Leben sich erhebenden Göttergestalten aufzuzählen und ihren Mythos im einzelnen zu zergliedern. Ich verweise in diesem Zusammenhang auf den babylonischen Tammuz, den syrischen Adonis (Esmun), den kleinasiatischen Attis, dessen kultus in Rom schon zur Zeit des Kaisers Claudius feste Formen angenommen hat, den ägyptischen Osiris, der im Verein mit den engverwandten Gestalten der Isis und des Serapis in der Diadochenzeit (und bereits früher) über die weite Welt der Oskumene gewandert ist, den Dionysos des orphischen Mysterienwesens (auch der orphische "Phanes" gehört hierher), — schließlich etwa den Melkart von Tyrus und den Herakses Sandan von Tarsus.

Wichtiger als alle diese einzelnen Beobachtungen ist die Tatsache, daß man — lange vor dem paulinischen Zeitalter — auf die Verwandtschaft aller dieser Göttergestalten unter einander ausmerksam geworden ist. Der babylonische Tammuz und die phönizischen Gestalten des Adonis und Esmun sind ja überhaupt auf demselben Boden gewachsen und haben vielleicht eine gemeinsame Wurzel, wie Baudissins Untersuchung jüngst unter umfassender Abwägung aller Möglichkeiten von neuem gezeigt hat. Daß ihre Gestalten auch später sich mit einander vermengen, kann nicht wundernehmen. Die Angleichung des ägyptischen Osiris mit dem Adonis von Byblos. reicht wahrscheinlich in hohes Altertum zurück. Zum mindesten seit dem Zeitalter der Diadochen steht die Identistischen Osiris-Dionysos sest und ist Gemeinqut geworden. In der hellenistischen

<sup>1)</sup> Ogl. die Zusammenstellungen von M. Brückner, Der sterbende und auserstehende Gottheiland 1908 (Rel. Volksbücher I. 16). O. Psieiderer, Das Christusbild des urchristlichen Glaubens 1903 S. 55–89. — Ferner die Spezialwerke: Baudissin, Adonis und Esmun, Eine Untersuchung zur Geschichte des Glaubens an Auserstehungsgötter und an Heilgötter 1911. — Hepding, Attis und sein Kult 1903. — Für Dionnso und die orphischen Musterien Rohde, Psiche II. 38 st. 103 st. Ju dem Sandan von Tarsus Böhlig, Geisteskultur von Tarsos 1913 S. 24–51. — Eine Feier der Exepois des thrischen Melkart bezeugt Menander bei Josephus Antiq. VIII. 146 (vgl. II. Makt. 418–20). Spuren des leidenden und sterbenden Gottes im alten Testament: Greßmann, israelit. jüd. Eschatologie S. 328 st. Baudissin a. a. O. S. 403 st. Vielleicht war sogar bereits Mardukein sterbender und auferstehender Gott: Zimmern, Keilinsch. und A. C. S. 370 st. Baudissin a. a. O. 107.

<sup>2)</sup> Baudissin S. 345 – 384.

<sup>8)</sup> Ebend. S. 185ff.

Grundschrift, die Reihenstein¹) aus der gnostischen Naassenerpredigt hers ausgeschält hat, und die doch wahrscheinlich in das erste christliche Jahrbundert hineinreicht, ja bereits in dem Attis-Kultlied, zu welchem jene "Predigt" nur ein Kommentar ist, stehen die drei hier vor allem in Betracht kommenden Gottheiten als im letzten Grunde identisch neben einander: Attis, Adonis und Osiris. Und mit Osiris rückt natürlich auch der mit ihm eng verbundene Dionnsos in diesen Kreis ein. Das ist die μυστική δεοκρασία, von der später die neuplatonische überlieserung redet: (Attis) δν 'Αλεξανδρες ετίμησαν "Οσιριν σντα καὶ "Αδωνιν κατά τὴν μυστικήν δεοκρασίαν").

So wächst über die einzelnen Göttergestalten hinüber die eine Sigur des leidenden, sterbenden und auferstehenden Gottes. Nicht mehr kommt so sehr die einzelne konkrete Gottesgestalt in Betracht mit ihrem bestimmten Mythos; in ihnen allen manifestiert sich die eine Idee, welche mit mystischer Gewalt die hellenistische mysteriöse Frömmigkeit ergreift, von der sterbenden und auferstehenden, heilbringenden Gottheit. Und diese Idee bekommt allmählich ein philosophisches Gewand, der Mythos wird zur religiofen Spekulation. - Der leidende und sterbende Gott ist die Gottheit, die ihre eigentliche heimat in der Idealwelt, dem kóopos vontós hat, und nun zum Zwecke der Schöpfung, um die trägen Massen der Materie in Sluß zu bringen, in die niedere und schmutzige Welt der Materie hinabgestiegen ist, die sich dabei an diese niedere Welt der Sinnlichkeit verloren hat, in ihr zerrissen und zerstückelt in ohnmächtiger Gefangenschaft gehalten wird, jedoch die Sähigkeit nicht verloren hat, sich aus der Versunkenheit des Todes zur göttlichen Welt wieder zu erheben.

So hat eine Quelle<sup>3</sup>) des Plutarch bereits den Osirismythos ausgedeutet. Osiris ist der Logos, dessen Gestalten und Ideen die Göttin Isis τὸ τῆς φύσεως δῆλυ in sich aufnimmt (K. 53). Nur seine Seele ist unvergänglich, unsterblich. Denn das Seiende und Vernünftige und Gute ist stärker als Vergänglichkeit und Veränderung. Sein Leib aber wird vielsach von Typhon zerrissen und vernichtet, d. h. was von

<sup>1)</sup> Poimandres S. 83ff.

<sup>2)</sup> Damastios, Vita Isidori § 242 ed. Beder S. 343 a 20, Migne, P. Gr. CIII. 1292. vgl. Suidas s. v. Heraistos I 872 ed. Bernh.: τὸ ἄρρητον ἄγαλμα τοῦ Αἰῶνος, δν ᾿Αλεξανδρεῖς ἐτίμησαν Ὅσιριν ὂντα καὶ Ἄδωνιν ὁμοῦ.

<sup>3)</sup> In Betracht kommt der mit K. 45 beginnende Abschnitt. Ogl. Heinze, Xenokrates 31 ff., dessen Zurücksührung dieses Abschnittes auf Xenokrates ich für nicht wahrscheinlich halte. Ogl. auch Reigenstein, Hellenist. Mysterienrelig. S. 93.

jener Idealwelt in diese körperliche Welt eingeht, das hat wie Siegel im Wachs keine Dauer und fällt der ungeordneten und zerstörenden Macht des bösen Elements anheim (K. 54). Wenn aber Chphon diese Abbilder des unvergänglichen Wesens vernichtet, so nimmt Isis sie trauernd in sich auf und bewahrt sie zu neuem Weltwerden. — In ähnlicher Weise deutet Plutarch (oder seine Quelle) die beiden großen Weltläuse der stoischen Weltperiodentheorie auf Apollo und Dionnsos. Apollo repräsentiert ihm die Zeit, da alles in Feuer aufgegangen ist, Dionnsus Zagreus aber mit seinem Geschick des diavnachos und des διαμελισμός den gegenwärtigen Weltlauf mit seinem Werden, Ceiden und Vergehen<sup>1</sup>).

Besonders charafteristisch sind die Deutungen des Attismythos in der schon oben genannten Naassenerpredigt<sup>2</sup>). Es werden die verschiedenen Namen des Gottes gedeutet: Nethes heißt er als der im Kerter des Leibes begrabene; Gott, wenn er sich wieder in sein ursprüngliches Wesen verwandelt hat; der Unstruchtbare (Atarpos), wenn er, ins Fleisch eingegangen, die Begierden des Fleisches treibt; Polytarpos als der vom irbischen Begehren Besreite. Wenn die Göttermutter ihn entmannt, so ruft die überirdische und ewige, selige Welt die männliche Kraft der Seele, deren bessern Teil, zu sich zurück. Zu ihm sleht die ganze Kreatur der Geschöpfe im himmel und auf der Erde und unter der Erde, daß er die Disharmonie (ασυμφωνίαν) der Welt aushören lasse (παῦε), und daher heißt er Papas.

In fürzerer und übersichtlicher Darstellung liegt die Deutung diese Mythos in der 5. Rede Kaiser Julians auf die Göttermutter vor, die zugleich den definitiven Erweis des außerchristlichen Ursprungs der Grundslage jener gnostischen Naassenerpredigt liesert und mit dieser auf eine ältere Quelle stoische platonischer Herfunst zurückgeht<sup>4</sup>): Attis ist die schöpferische göttliche Urkraft, die in die Materie hineinwirkt. Überschreitet er gegen die Weisung der Göttermutter die Milchstraße und geht er in die höhle der Uymphe ein, sich mit ihr zu vermählen, so bedeutet dies das Versinken der göttlichen Urkraft in die niedere Welt.

<sup>1)</sup> de Ei apud Delphos c. 9.

<sup>2)</sup> Dgl. zum folgenden Reigenstein, Poimandres, und Wendland, Hellenistische römische Kultur2 S. 178 f.

<sup>3)</sup> Hippolnt, Refut. ed. Dunder p. 156 (Ende) 158. 160. 136.

<sup>4)</sup> Wendland 179. — Vgl. die kurze Jusammenfassung der Theorie des Julian bei Sallustius, de dies et mundo c. 4. — Das Material bei Hepding, Attis, seine Mythen und sein Kult S. 51—58.

Durch die über ihn verhängte Entmannung bringt die Göttermutter die im ungezügelten Schöpfungsdrang sich verirrende Kraft zum Stillstand und ruft sie in die himmlische Heimat zurück.

Inmitten dieser Phantasien taucht weiter eine merkwürdige Gestalt orientalischer Herkunft auf: nämlich der in die Materie versinkende und aus ihr sich wieder befreiende Urmensch (Anthropos)<sup>2</sup>). Hinter ihr steht ein alter in seinem Sinn wie in seiner Geschichte noch immer nicht genügend aufgehellter Mythus von dem geschlachteten (und wieder auslebenden) Urmenschen. Auf hellenistisch synkretistischem Gebiet ist aus ihm eine Größe der Spekulation, eine kosmogonische Potenz geworden.

Am klarsten und reinsten tritt diese Gestalt des Anthropos in dem ersten Traktat der hermetischen Sammlung heraus<sup>2</sup>). Der Anthropos, das Lieblingskind des Gottes Nus, durchbricht in seinem Schöpfungsdrang die niederen Sphären des Demiurgen und sich hinausbeugend schaut er die Physis, die ihm in aller ihrer Schönheit selig zulächelt. Dom Liebesdrang heruntergezogen, wird er von der Physis umschlungen und sestzgehalten. — hier bricht der Mythos ab, sein Ende, die Erzählung von der Befreiung des Urmenschen aus der Materie und seine Erhebung in die himmlische Welt, kann leicht aus der zweiten paränetischen hälfte des Traktats ergänzt werden. Denn in den Gläubigen vollzieht sich ja nur das, was sich urbildlich im Geschick des Anthropos begeben hat.

In den meisten dristlich-gnostischen Systemen ist der Mythos des Anthropos bereits zu einem unverstandenen Fragment geworden. Dagegen ist er in der Naassener-Predigt (vielleicht bereits in deren hellenistischer, von dristlichem Einsluß unberührter Grundlage) mit den Gestalten des Attis, Adonis, Osiris und verwandter Götter eben zu der schon besprochenen einen großen Gestalt des sterbenden und auferstehenden, des in die Materie versinkenden und sich wieder erhebenden Gottes verschmolzen. So erscheint seine Figur hier gleich am Ansang in einer breit angelegten Ausführung und hat die Gestalt des Attis, die im Kultliede und im ursprünglichen Kommentar offenbar die Hauptrolle spielte, in den hintergrund gedrängt,

<sup>1)</sup> Ogl. das Kapitel über den Urmenschen in meinen Hauptproblemen der Gnosis, S. 160-223.

<sup>2)</sup> Ich halte das System des Poimandres für frühgnostisch, vorvalentianisch, also dem ersten christlichen Jahrhundert angehörig.

<sup>&</sup>lt;sup>8)</sup> Dagegen beherricht die Sigur des Urmenschen noch einmal das spezisisch orientalische System des Manichäismus und hat auch hier bereits den spekulativen fosmogonischen Charakter, nur daß der Mythos wiederum viel wilder und grotesker auftritt.

sie repräsentiert so den fortschreitenden Orientalisierungsprozeß der synkretistischen hellenistischen Literatur<sup>1</sup>).

Dieser Mythos vom sterbenden und leidenden Gott resp. von der göttlichen Potenz, die in die Welt der Materie versinkt und sich wieder aus ihr erhebt, nimmt aber, wie wir zum Teil bereits sahen, überall eine anthropologische und praktisch paränetische Wendung. Der Gott mit seinem Schicksal im Sieg und Unterliegen wird der Typus für das Geschick der Frommen. Was sich hier vollzieht, ist kein einmaliges Faktum der Vergangenheit, es ereignet sich immer von neuem.

Wenn wir genauer zuschauen, so sind eben jene Spekulationen vom sterbenden und auferstehenden Gott und seiner kosmischen Bedeutung hervorgewachsen aus dem Kultus und den Erfahrungen der Gläubigen im Kultus.

Schon in dem Kultus des sterbenden und zu neuem Leben erwachenden Gottes bahnt sich diese eigentümliche unso mystica der Gläubigen mit dem Gotte an. Denn das ist der offenbare Sinn der Kultseier aller der sterbenden und wieder erstehenden Degetationsgottheiten, daß der Kultteilnehmer in wahnsinniger Trauer und ausgelassener Freude am Geschicke des Gottes aktiv und nacherlebend Anteil nimmt. Diese Zusammenhänge sind auch einer späteren Zeit ständig im Bewußtsein geblieben.

In charakteristischer Weise faßt das doch wahrscheinlich aus dem Attiskult stammende liturgische Fragment, das Firmicus Maternus de err. profan. relig. XXII 1 uns ausbewahrt hat, diese Stimmung zusammen:

θαρρεῖτε μύσται τοῦ θεοῦ σεσωσμένου ἔσται γὰρ ἡμῖν ἐκ πόνου σωτηρία.

Auf den Trauertag, der den bezeichnenden Namen Sanguis führt (24. März), folgt in der römischen Kultseier des Attis, die schon zu Zeiten des Kaisers Claudius ihre endgültige Form erhalten hat, nach einer Digilie das Fest der Hilarien (25. März)<sup>2</sup>). Den Sinn des Adoniskults hat noch Macrobius (Saturnal. I 2110) in die Worte zusammengesaßt: simulationeque luctus peracta celebratur laetitiae exordium. Das εθρήκαμεν συγχαίρομεν der Osiris-Isis-Mηsterien deutet in dieselbe Rich-

<sup>1)</sup> Weitere Parallelen zum Anthroposmythus in der Zosimusliteratur und bei Jamblichus (Bitysoffenbarung) hat Reihenstein Poimandres, S. 102ff. gestammelt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Cumont, Oriental. Religionen im römischen Heidentum (übers. v. Gehrich S. 67ff.).

tung1). - Ein altes Kultwort aus dieser Religion beleuchtet diese Zusammenhänge hell: "So wahr Osiris lebt, wird er auch leben, so wahr Ofiris nicht tot ist, wird er auch nicht sterben, so mahr Osiris nicht vernichtet ist, wird er auch nicht vernichtet werden ?)." So treten überall mothische Spekulation und religiose Praxis auf das engste zusammen. Und auch da, wo der sakramentale Kultus sich bereits aufgelöst hat und die Frömmigkeit in eine geistigere Atmosphäre hinaufgehoben ift, bleibt die Beziehung erhalten. Im Poimandres wird die Urbildlichkeit des in die Materie versinkenden Urmenschen stark hervorgehoben. Dereinigung mit der Physis stammt das Menschengeschlecht. "Und deshalb ist der Mensch gegenüber allen anderen Lebewesen zwiespältig, sterblich um des Ceibes willen, unsterblich wegen des "wesenhaften' Menschen. Unsterblich ist er und hat Macht über alle Dinge und leidet doch, was sterblichen Wesen eignet, und ist dem Geschicke unterworfen." (§ 15) -Und deshalb geht an ihn die Mahnung, zu erkennen, daß er aus der Welt des Lichtes und des Lebens stammt (§ 21). Er soll sich dem Nus, dem Ceiter seiner Seele, hingeben, soll sein Sinnenleben haffen und verabscheuen (22) und so den Weg in die heimat des Lichtes und des Cebens zurückfinden. Gefallen aus himmlischen höhen, wie einst der Urmensch, durch die Planetensphären gesunken und mit Casterhüllen bekleidet wie jener, sollen die Menschen aufsteigen, wie er, zum höchsten himmel des Vatergottes<sup>8</sup>). So zieht sich auch durch die ganze Predigt der Naassener dieser Gedanke hindurch: Der Anthropos ist nur ein Typus des Geschlechtes der Pneumatiker. Sie sind gefallen wie er und sollen aufstehen wie er, der Strom, der herabgeflossen ist vom himmel her, soll wieder aufwärts fließen, das Geschlecht, das in die Fremde nach Ägypten gewandert ist. soll die Heimat, Mesopotamien, wiederfinden.

Und ebenso deutet die stoisch=platonische Quelle, welcher der Kaiser Julian folgt (j. o. S. 167), den Attismythus. "Und was er (der Gott) gelebt und gelitten, ist allgemeines Erlebnis und Schickal. Uns allen gilt diese Mahnung, vom Niederen uns ab- und dem höheren uns 3uzuwenden.

<sup>1)</sup> Seneca, Apocol. 13. Sirmicus, De errore prof. relig. II 9. Dieterich, Mithrasliturgie 216.

<sup>2)</sup> Cumont a. a. O. S. 118. Erman, Die ägypt. Relig. 1905, S. 96—97. Ogl. etwa noch den schon erwähnten Schlüß der sogenannten Mithrasliturgie (s. o. S. 149) und die ebenfalls dort erwähnte voluntaria mors in den Isismusterien des Apulejus.

<sup>5)</sup> Das kultische Element, das im Poimandres fast ganz vergeistigt ist, erscheint noch deutlicher und greisbarer im Krater (IV) und der Prophetensweihe (VIII).

Und nach des Gottes Entmannung ruft die Trompete nicht ihn allein, sondern uns alle nach oben, die wir himmlischen Ursprung und irdischen Sall mit ihm teilen. Auch uns heißen die Götter herausschneiden die Maßlosigkeit, aufsteigen zum Begrenzten, Einheitlichen, Einen, als Erlöste mit Attis das Freudenfest feiern<sup>1</sup>)".

Man wird sich dem Eindruck nicht entziehen können, daß hier die geistige Atmosphäre gegeben ist, innerhalb derer das paulinische Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus steht. Die eigentümlichen Nüancen der paulinischen Auffassung können dabei natürlich bestehen bleiben. Don einem Sall des Göttlichen in Chriftus kann man selbstverftandlich nicht reden, es ist bei ihm ja alles Erlöser-Barmherzigkeit. Dennoch findet sich der eigentümliche Gedanke, daß der Christus durch seine Erniedrigung ins fleischliche Dasein eine gleichsam widernatürliche Verbindung eingeht, und daß der Tod für ihn selbst eine Befreiung bedeutet, auch, wie wir gesehen, bei Paulus. Den Gedanken einer Präeristeng der Seelen und eines Salles aus der überirdischen Welt hat Paulus nicht gefaßt. Der Tod des Erlösers hat bei ihm nicht die Bedeutung des Unterganges und des Versinkens in das Niedere, sondern gerade die der Befreiung. Aber die Parallele wird doch wieder gang eng, wenn wir dem Sallen und Auferstehen mit dem göttlichen Beros in der hellenistischen Frömmigfeit das paulinische "in Adam sterben, in Christus lebendig werden", gegenüberstellen.

Und der Hauptgedanke ist derselbe. In mystischer Gemeinschaft erlebt der Fromme dasselbe, was der göttliche Heros in vorbildlicher Kraft vorher und prinzipiell erlebt hat. Das Erlebnis der Gläubigen ist nur die sieghaft sich auswirkende Konsequenz des einmal gegebenen Anfangs. Man schließe den Kontakt, und der elektrische Strom flutet.

Diese Parallele aber wird noch enger, wenn wir darauf achten, daß, wie sich jene hellenistischen Spekulationen aus dem Kultus des sterbenden und aussehenden Gottes entwickelten, so auch hinter den Aussührungen des Paulus über das Mitsterben und das Mitauserstehen mit Christus ganz deutlich und klar (vgl. Rö. 6 Gal. 320 f.) das Sakrament steht. Es ist uns bereits oben bei der allgemeinen Erörterung der Zusammenhänge des Kyriosglaubens mit dem Kultus wahrscheinlich geworden, daß bereits vor Paulus und von Paulus nicht geschaffen im Gemeindeglauben die Überzeugung geherrscht habe, die Tause sei als der Initiationsakt des Christentums ein Sterben und ein Auserstehen

<sup>1)</sup> Wendland a. a. O. S. 180.

analog dem Tod und der Auferstehung Christi. Die hier erörterten Jusammenhänge sind geeignet, jenen Vermutungen eine wesentliche Bestätigung zu geben. Die Ringe in der Kette des religionsgeschichtlichen Vergleiches schließen sich. Wie vor allem im Poimandres des Corpus Hermeticum (aber zum Teil auch in den andern genannten Quellen) das sakramental-kultische Geheimnis der Wiedergeburt in die Sphäre perstönlich-geistiger Erfahrung und religiöser Spekulation hinausgehoben erschien, so läge bei Paulus ein ganz analoger Fall vor. Auch Paulus hat aus dem Taus-Mnsterium der Gemeindereligion ein geistiges Erslebnis gemacht, das in seiner prinzipiellen Bedeutung das ganze Christensleben beherrscht und ihm eine sieghafte Kraft und einen unvergleichslichen Schwung gibt.

Und bei alledem träte doch die ungleich größere sittlich-religiöse Kraft und die geistige Originalität des Apostels in ein helles Licht. Die hellenistische Frömmigkeit — auch die vergeistigte — erlebt in diesem Sterben und Auserstehen mit der Gottheit in erster Linie die Befreiung von der Welt der Vergänglichkeit, des Todes und des dumpsen Geschickes (der Heimarmene); ihre Gnadengaben sind Unsterblichkeit (achdaposa) und ewiges Leben. Für Paulus aber steht hier in erster Linie der Gedanke an die Befreiung von Sünde und Schuld: "Insosern Christus starb, starb er der Sünde, ein für allemal; was er lebt, sebt er Gott. So zieht denn auch ihr den Schluß, daß ihr tot seid für die Sünde, sebendig für Gott." Durch allen Mosteriengsauben und mosteriöse Spekulation hindurch meldet sich das Ethos des Evangeliums zum Wort.

\* \*

Wir fassen an diesem Punkt noch einmal zusammen. Auf dem Kyrioskult der Urgemeinde ruht die ins Persönlich-Geistige erhobene Christusmystik des Apostels. Wie für Paulus das Pneuma aus dem beherrschenden Element des gottesdienstlichen Lebens zu dem das ganze neue religiös-sittliche Leben des Christen beherrschenden Faktor wird, so erfährt der Kyrios-Glaube eine ganz analoge Vertiefung und Erweiterung. Ja selbst hinter den schweren und wuchtigen Gedanken vom Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus stehen sakramentale Erschrungen und Stimmungen, welche die christliche Gemeinde mit der Taufe verband. — So erwächst die eigentümliche Christusmystik des Apostels, dieses ex Xpiorō, ex kupso elvai, das sich scharf von dem in der hellenistischen Frömmigkeit herrschenden Vergottungsideal abhebt, obwohl

es andrerseits eine gewisse Derwandtschaft mit ihm zeigt. Die Art, wie Paulus den Christos als das überragende und umfassende Element seines höheren geistigen Ich empfindet und zugleich als die das christliche Gemeinschaftsleben bedingende und tragende Macht, sindet ihresgleichen in der umgebenden Welt der Religionen kaum, wenn auch z. B. die vergeistigte Mystik der hermetischen Schriften schwache Analogien zeigt. Und endlich ist die Christusmystik des Paulus die erste Etappe auf dem Weg zur Gottesmystik, aus dem ex Xpists des Paulus wird das Aus-Gott-geboren-sein des Johannes.

Diese Christusmystik des Paulus aber basiert auf einer Gesamtanschauung von schroff supranaturaler Haltung, die weder auf alttestamentlichem, noch auf dem Boden griechischer Philosophie gewachsen ist, sondern ein Erbteil der spätantiken mysteriösen Frömmigkeit ist.

Die Grundlage dieses schroffen Supranaturalismus ist jener trübe anthropologische Dualismus, der in der absoluten Entgegensetzung von Geist und fleisch zum Ausdruck kommt, d. h. in der überzeugung, daß das höhere Leben des Christen mit seiner natürlichen Anlage im Widerspruch steht und in diese nur durch ein Wunder von oben und von außenher sich eingesenkt hat. So tritt nun der κύριος als πνεύμα in absoluten Gegensatz zu allem naturhaft menschlichen Wesen. Der erste Mensch, wie er aus Gottes hand hervorging, besaß ihm gegenüber ein prinzipiell minderwertiges Sein, er war "nur Cebewesen". Keine Brücke der Entwidelung führt vom ersten jum zweiten Menschen. Das Erscheinen des zweiten Menschen hier auf Erden tritt gang unter den Gesichtspunkt der Erniedrigung, sein Verweisen er δμοιώτατι σαρκός άμαρτίας ist ein schweres Rätsel, und sein Tod ist Befreiung auch für ihn und Cosung des Rätsels. Auf diesem Wege des Todes und der Befreiung von dem Niedrig-Natürlichen sollen die Seinen ihm folgen. Christus ist nicht die Vollendung, sondern der Tod des natürlichen Schöpfung und Erlösung drohen völlig auseinander zu Menschen. reifen. - Und dieser schroffe Zwiespalt sett sich durch die gange Welt, in der die Erlösung eine Wirklichkeit geworden ist, fort. Wie jemand, der aus einer andern Sphäre stammt, tritt der Pneumatiker dem Pspchiker gegenüber. Die Menschenwelt droht sich in zwei Klassen zu spalten. hier seben wir denn alle Gefahren dieser paulinischen Mustik deutlicher ihr haupt erheben. Und diese Grundanschauung wirkt 3. T. bis in das Personenleben, den Charafter und die historische Stellungnahme des Apostels ein. hier bei dieser fast trankhaften überspannung der Gegensätze ist dann auch das Einfallstor für allen spezifischen Satramentsglauben und alles naturhafte Kultwesen gegeben. Und so sehr Paulus die Stimmung des pneumatischen übermenschen im Dienst der Gemeinde zu überwinden sucht und so stark er das Sakramentale versgeistigt, die Gefahren drohen von dorther beständig.

Und so tritt der Paulinismus in seiner ganzen Großartigkeit, mit der Glut und Innigkeit seiner Mystik, aber auch mit allen ihm spezifisch eignenden Gefahren als einseitige Erlösungsreligion neben das Evangelium Jesu von der Sündenvergebung.

\*

VII. Mit alledem konzentriert und kristallisiert sich die paulinische Religion in dem Christusglauben, der πίστις κυρίου Ίησοῦ Χριστοῦ. Wir haben bereits nachgewiesen, wie der evangelischen überlieferung und damit der palästinensischen Urgemeinde der eigentliche "Glaube an Jesus" noch fremd war, und wie dann wahrscheinlich das Bekenntnis (die fides quae creditur) zu dem kópios Jesus Christus das Sundament des hellenistischen Christentums geworden ist. Es kann kaum bezweifelt werden, daß bei dem Apostel Paulus zuerst der Glaube (in der Sorm des Christusglaubens) als das innere Zentrum des religiösen Lebens erscheint. Der religiöse Begriff des Glaubens hat eine ziemlich lange Dorgeschichte. Er entsteht innerhalb der Religionsgeschichte erst an dem Punkt, wo sich die Religionen von dem nationalen Boden lösen, zum Universalismus streben und ihr eigenes Ceben außerhalb und oberhalb der nationalen Kulturen zu führen beginnen. So lange die Religion vorwiegend national bestimmt ist, ist sie gang wesentlich mit dem Bestand des nationalen Lebens, mit Sitte, Brauch und Gewohnheit verwachsen, erst bei der Trennung von Nation und Religion kommt das zu seinem Recht, was wir Glaube, die persönliche Aberzeugung des einzelnen, nennen. So ist es begreiflich, daß sich vor allem im hellenistischen Diasporajudentum zuerst der ausgeprägte Begriff des religiösen Glaubens findet1). Der jüdische Philosoph Philo ist der erste Theologe des Glaubens, der erste, der eine ausführliche Psychologie des Glaubens entwickelt.

Aber auch bei Philo hat der Begriff des Glaubens und dessen Erfassung in seiner zentralen Notwendigkeit eine Vorgeschichte, die in die griechische Philosophie zurücksührt. Das erkennt man, wenn man darauf achtet, wie oft Philo den Glauben als die sichere und zuverlässige Überzeugung definiert. So bezeichnet er den Glauben als

<sup>1)</sup> Ogl. hierzu Bousset, Religion des Judentums, S. 235 ff. 514f.

<sup>2)</sup> Dgl zum folgenden Brebier S. 223.

άκλινής καὶ βεβαία ὑπόληψις 1) ober als ὀχυρωτάτη καὶ βεβαιωτάτη διάθεσις 2). Don Abrahams Verhalten gegenüber der göttlichen Weispagung heißt es: τὸ δὲ ὅτι γενήσεται, πάντως κατὰ τὰς θείας ὑποσχέσεις βεβαίως κατείληφεν 3).

Diese Definitionen aber sind der stoischen Philosophie entsehnt. Jum Ideal des stoischen Weisen gehört die auf die Wissenschaft (ἐπιστήμη) gegründete, seste und unerschütterliche Überzeugung. So definiert Philo im stoischen Sinn die Wissenschaft als κατάληψις ἀσφαλής καὶ βέβαιος ἀμετάπτωτος ὑπὸ λόγου. In dem großen Idealgemälde des stoischen Weisen, das bei Stobaios, Eklog. II. 66 p. 232 steht, sinden wir mit dem Begriff der sesten überzeugung auch das Wort Glaube verbunden: τούτοις δὲ ἀκολούθως οὐκ ἀπιστεῖν. τὴν γὰρ ἀπιστίαν είναι ψεύδους ὑπόληψιν, τὴν δὲ πίστιν ἀστεῖον ὑπάρχειν, είναι γὰρ ὑπόληψιν ἰσχυράν, βεβαιοῦσαν τὸ ὑπολαμβανόμενον, ὁμοίως δὲ καὶ τὴν ἐπιστήμην ἀμετάπτωτον ὑπὸλόγου. διὰ ταῦτά φασι μήτε ἐπίστασθαί τι τὸν φαῦλον μήτε πιστεύειν.

Dieses stoische Ideal wird nun bei Philo in einer charakteristischen und eigentümlichen Weise ins Religiöse übertragen. Die Unerschütterlichekeit der Überzeugung ist nicht mehr das höchste Gut des sich selbst vertrauenden und in sich selbst abgeschlossenen Weisen, sondern des Frommen, der in dem allmächtigen Gott die Sicherheit und Unumstößlichkeit seines Lebens und seiner Überzeugung sindet. In die Aussührungen Philos über den Glauben klingt noch — namentlich unter der Nachwirkung von Gen. 156 — der alttestamentliche Gedanke vielsach hinein, daß der Glaube das Vertrauen auf die Erfüllung der göttlichen Weissagung sei. Aber im Grunde erweitert sich ihm kast überall dies Vertrauen zu dem dauernden Gemütszustand, in welchem der Mensch sich von den vergänglichen Dingen abwendet und in dem ewigen, unerschütterlichen und

<sup>1)</sup> περί άρετῶν 216.

<sup>2)</sup> De conf. ling. 31.

<sup>3)</sup> Q. rer. div. haer. 101. Vgl. auch die Entgegensetzung von Glaube und Unglaube de ebr. 40. 188.

<sup>4)</sup> De congr. erud. causa 141 (vgl. q. deus s. immut. 22: τὸ μὴ τοῖς πράγμασι συμμεταβάλλειν ἀλλὰ μετὰ στερρότητος ἀκλινοῦς καὶ παγίου βεβαιότητος ἄπασι τοῖς ἀρμόττουσι χαίρειν). Ausdrüdlich ſagt Klemens Alex. Stromat. II 2, 94 τὴν γοῦν ἐπιστήμην ὀρίζονται φιλοσόφων παῖδες ἔξιν ἀμετάπτωτον ὑπὸ λόγων (vgl. δα3u δie Anmertung in Stähelins Ausgabe I 117). Überhaupt ſinð hier Klemens an Philo ſich anlehnende Ausſührungen 3u vergleichen. Sür ihn iſt der Glaube: πρόληψις ἐκούσιος; δεοσεβείας συγκατάθεσις (folgt ħinweis auf ħebr. 111); ἀφανοῦς πράγματος ἐννοητικὴ συγκατάθεσις, ἐπιστήμη δεμελίω βεβαίω ἐπερηρεισμένη (Stromat. II 2, 8–9, vgl. II 5, 24; 6, 27).

dem allein zuverlässigen Gott den Halt seines Cebens sindet. "Freund, nimm dem Weisen nicht unüberlegt das ihm gebührende Cob und dem Unwürdigen sprich nicht die vollendetste der Tugenden, den Glauben, zu . . . Du wirst sicher wissen, daß es wegen unserer Verwandtschaft mit der sterblichen Natur, der wir eng verbunden sind, die uns Geld und Ehre und Herrschaft und Freude, Gesundheit und Körperstärke und vielem andern beredet, zu trauen, nicht leicht ist, Gott allein ohne eine andere Stüße zu glauben. Dies aber, jedes einzelne sahren zu lassen und der in sich unzuverlässigen Kreatur zu mißtrauen, allein aber Gott zu trauen, der in Wahrheit allein treu (gläubig = πιστός) ist, ist das Werk einer großen und olympischen Vernunft").

Gott allein ist der 'Eστώς, der fest steht, während alles andere in der Welt schwankt'). Wer aber Gott gefunden hat, der sernt ebenfalls fest zu stehen, wie denn Philo wieder und wieder betont, daß Moses vor Gott stand. εκρηται γάρ σου δε αὐτοῦ στηθι μετ' έμοῦ (Dt. 581), κα ένδοιασμόν καὶ έπαμφοτερισμόν, ἀβεβαίου ψυχης διαθέσεις, ἀποδυσάμενος τὴν δχυρωτάτην καὶ βεβαιοτάτην διάθεσιν πίστιν ένδύσηται').

So vollzieht sich bei Philo dieser in seiner Bedeutung gar nicht zu überschähende Übergang des Begriffes "Glaube" (= fester Überzeugung) aus der philosophischen in die religiöse Sprache. Don hier aus begreift es sich, wie dann von vornherein der Begriff eine so zentrale und dominierende Rolle in der Religion spielt. Auch hier sind die Gedankensormen für die universale Religion vorgebildet. Dort in der griechischen Philosophie wird das Ideal aufgestellt: die seste, durch nichts getrübte, unerschütterliche Überzeugung, in der Cheorie wie im praktischen Ceben. Wie die Philosophie an der Erreichbarkeit dieses Ideals zu verzweiseln begann: δυσεύρετον σφόδρα τὸ τούτων ἐστὶ γένος. )—

<sup>1)</sup> Philo gibt Gott gern das Prädikat πιστός. Bréhier a. a. O. hält die Übersseugung, gläubig" (im Sinne einer festen Überzeugung) für möglich unter Berufung auf Leg. Alleg. III 204; de mut. nom. 182.

<sup>2)</sup> Q. rer. div. haer. 91ff., vgl. de Abrah. 268f.

<sup>3)</sup> Leg. Alleg. II 83 (89) διασυνιστάντος αὐτόν τε καὶ τὴν γένεσιν τοῦ δεσπότου, ξαυτὸν μὲν ὅτι ἀκλινὴς ἔστηκεν ἀεί, τὴν δὲ γένεσιν, ὅτι ταλαντεύει καὶ πρὸς τἀναντία ἀντιρρέπει. III 38 De post. Ca. 19. 23: τὸ μὲν οδν ἀκλινῶς ἐστὼς ὁ δεός ἔστι, τὸ δὲ κινητὸν ἡ γένεσις · ὥστε ὁ μὲν προσιὼν δεῷ στάσεως ξφίεται. Dgl. im folgenden 23-31 hinweis auf Gen.  $18_{22}$  f. (Abraham) ἐστὼς ἡν ἔναντι κυρίου. Dt.  $5_{31}$  (Moses): στῆδι μετ' ξμοῦ. De gigant. 48 ff.; de plant. 135.

<sup>4)</sup> De conf. ling. 31, vgl. 106.

<sup>5)</sup> De post. Ca. 43; vgl. Seneca Ep. 42 (virum bonum) ille...fortasse tamquam Phoenix semel anno quingentesimo nascitur (vgl. Holl, Π. Jahrb. f. flass. Philol. XXIX 1912. S. 419).

antwortete die Religion mit der zuversichtlichen Bejahung desselben: Der Fromme findet in Gott den unerschütterlichen Halt seines Cebens.

Man wird sich nun nicht mehr darüber wundern, daß dieser religiose Glaubensbegriff auch in den hermetischen Schriften, die fo manche Verwandtschaft mit Philo zeigen, - freilich nicht so häufig und dominierend - vorkommt. hier finden wir das prachtvolle Wort: tà μέν γὰρ φαινόμενα τέρπει, τὰ δὲ ἀφανῆ δυσπιστεῖν ποιεῖ. φανερώτερα δέ έστι τὰ κακά, τὸ δὲ ἀγαθὸν ἀφανὲς τοῖς δφθαλμοῖς (IV 9). 3m Poimandres heißt es zum Schluß: διὸ πιστεύω1) σοι καὶ μαρτυρώ, είς ζωήν καὶ φῶς χωρῶ (32). Besonders bedeutsam und ergiebig ist hier der Schluß des neunten Kapitels (§ 10): "Dies dürfte Dir, Asklepios. wenn Du vernünftig überlegst, wahr erscheinen, wenn Du unwissend bist, unglaublich: τὸ γὰρ νοῆσαί ἐστι τὸ πιστεῦσαι, τὸ ἀπιστῆσαι δὲ τὸ μή νοήσαι . . . Denn der Nus vom Cogos (Wort) bis zu einem gewissen Punkt geleitet, gelangt zur Wahrheit, und indem er alles (prüfend) bedenkt und es übereinstimmend mit dem vom Logos Verkundeten findet. so "wird er gläubig" und findet in dem herrlichen "Glauben" seine Ruhe" (IX 10). Nach allem, was vorangegangen ist, können wir begreifen, wie auf diesem halbphilosophischen, halbreligiösen Boden eine derartige Sprechweise entstehen konnte. Und wenn wir nun gar den Sat finden: "Taufe Dich (angeredet ist die Kapdia), wenn Du kannst, in diesem Mischtrug, da Du glaubst, daß Du hinaufwandern wirst zu dem, der den "Krater" hinabgesandt hast, da Du erkennst, wozu du geworden bist" (IV 4) - so sehen wir, wie der religiöse Begriff des Glaubens sich mit dem Mysterienwesen und dem Gedanken an das Sa= frament verbindet2). Und wiederum heift es selbst in der späteren Aftlepiosschrift noch vom Frommen: fiducia credulitatis suae tantum inter homines, quantum sol lumine ceteris astris antistat (c. 29)3).

Wir sehen deutlich, wie Paulus mit seiner Betonung der Bedeutung

<sup>1)</sup> πιστεύω steht hier ganz im technischen Sinn. Dielleicht ist auch I 21 zu Iesen: εάν οδν μάθης σεαυτόν εκ ζωής και φωτός όντα και πιστεύσης, ότι εκ τούτων τυγχάνεις, είς ζωήν πάλιν χωρήσεις (s. Reihensteins Textherstellung).

<sup>2)</sup> Reihenstein, Mnst. Rel. S. 85 verweist auf Apulejus XI 28. Apulejus sagt nach seiner zweiten Weihe: plena jam fiducia germanae religionis obsequium divinum frequentabam. Der Sat der Aberkios-Inschrift: πίστις πάντη δὲ προήγε καὶ παρέθηκεν τροφήν πάντη, ist also für sich allein kein hindernis gegen die heidnisch-kellenistische herkunft der Inschrift (Reihenstein 86).

<sup>3)</sup> DgI. ποφ Themistios bei Stobaios Florilegium IV p. 107 M: έφορῶν δχλον ἐν βορβόρω πολλῶ καὶ συνελαυνόμενον.... φόβω δὲ θανάτου τοῖς κακοῖς ἀπιστία τῶν ἐκεῖ ἀγαθῶν ἐμμένοντα. Dieterich, Mithraslit. S. 164.

des Glaubens für die Religion in einen großen Zusammenhang einrückt. Auch bei ihm läßt sich unschwer noch der fundamentale Begriff des Glaubens nachweisen. In dem mächtigen Wort: Alles was nicht aus dem "Glauben" ist, ist "Sünde" (Rö. 1423), bricht die ursprüngliche Bedeutung des Glaubens im Sinne der festen Überzeugung deutlich durch.

In diesem Sinn schildert der Apostel den Glauben Abrahams: είς δὲ τὴν ἐπαγγελίαν τοῦ θεοῦ οὐ διεκρίθη τῷ ἀπιστία, ἀλλὰ ἐνεδυναμώθη τῷ πίστει . . . . πληροφορηθείς (Rö. 420), wenn auch hier die seste Überzgeugung einseitig auf die Erfüllung der göttlichen Verheißung bezogen wird.

Auch das ist ohne weiteres deutlich, daß bei Paulus ebenso wie bei Philo die religiöse Wendung des Begriffs völlig zu ihrem Abschluß gebracht erscheint. Der Gegenstand des Glaubens ist bei Paulus Gott, der Glaube vollzieht sich in der Richtung auf Gott. Nicht nur in dem Sinn, daß er die Eristenz Gottes anerkennt, sondern in dem tieferen und volleren, daß er sich auf Gott verläßt, oder noch besser, in Gott seines ganzen Lebens halt findet 1). Man wird freilich nicht den Apostel in dem Mage wie Philo einen Psychologen des Glaubens nennen tönnen. Auch im neuen Testament steht der locus classicus für den eigentlichen religiösen Begriff des Glaubens nicht bei Paulus, sondern im hebräerbrief. Paulus liegt weniger daran zu sagen, was eigentlich Glaube sei, sondern was der Glaube wert sei. Daß auf dem religiösen Glauben die Geltung des Menschen vor 2) dem gnädigen Gott, seine δικαιοσύνη, beruht, ist das A und O seiner Verkündigung. - Damit verengt sich dann überhaupt der paulinische Glaubensgedanke: als Korrelat des Glaubens erscheint gang wesentlich die Sündenvergebung (beinahe = δικαιοσύνη θεοῦ). Die Aufgabe der Christen wird πιστεύειν έπὶ τὸν δικαιοῦντα τὸν ἀσεβῆ (Rö. 45). Aber in dieser Verengung und Derfürzung wird der "Glaube" von Paulus mit einer bisher unerhörten Energie als das Zentrum des religiösen Lebens überhaupt erfaft.

Um so bedeutsamer wird mit alledem die Tatsache, daß für Paulus als Objekt dieses Glaubens Jesus Christus erscheint, oder daß ihm der Glaube: níotis Xpiotoù 'Insoù (im Sinne des Genitivus objectivus) wird. Die betressende Formel') sindet sich

<sup>1)</sup> Rö. 417. 24 109 I. Th. 19.

<sup>2)</sup> Ich bleibe mit Bewußtsein bei der Übersetzung von δικαιοσύνη δεού: Gerechtigkeit vor Gott (wenn nicht überhaupt an allen Stellen der Genitiv als subjectivus, Gerechtigkeit als Eigenschaft Gottes, zu fassen ist). Sprachliche Analogien für diesen (semitischen) Genitiv Ps. 5112: מברו אלרום (LXX allerzbings δυσίαι δεφ); Joh. 628 f. τὰ ἔργα, τὸ ἔργον τοῦ δεοῦ.

<sup>3)</sup> πιστεύειν (πίστις) είς Χρ. Ι; πίστις mit Genitiv.

in den paulinischen Briefen allerdings noch nicht so häufig, wie vergleichungsweise in der johanneischen Literatur; aber sie steht gerade an den höhepunkten der paulinischen Darlegungen: in dem die Darstellung der Rechtfertigungssehre krönenden Abschluß (Rö.  $3^{22}-2^{20}$ ) und in dem Streitgespräch mit Petrus in Antiochia (Ga.  $2^{10}-2^{20}$ ), endlich an der Stelle, an der der Apostel am ausführlichsten das eigentliche Wesen des Glaubens darlegt: Rö.  $10^{6}-1^{4}$ ).

Das Glaubensobjekt hat sich also dem Apostel in einer eigentümlichen Weise verdoppelt. Der Glaube ist für Paulus in demselben Sinn und in demfelben Umfang Glaube an Christus Jesus wie an Gott. Jesus rudt gang in das Jentrum der religiösen Betrachtung. Wir können uns diese eigenartige Komplikation des Glaubensgedankens. die bei dem Apostel mit solcher Selbstverständlichkeit auftritt, kaum anders als wieder unter der Annahme erklären, daß er hier von einer schon ausgeprägten Gemeindeüberzeugung abhängig ist. Es wurde bereits oben (S. 123) darauf hingewiesen, daß Paulus uns selbst diese Vermutung bestätigt. In seiner grundlegenden Ausführung über den Glauben weist er ganz deutlich auf ein bereits formuliertes Gemeindebekenntnis. Die Herrenstellung Jesu (kupios 'lyoous) und dessen Auferstehung scheinen der Inhalt dieses Bekenntnisses 3) gewesen zu sein, dessen Giltigkeit der Apostel auch für die römische Gemeinde voraussetzt. In diesem Zusammenhang gewinnt auch bei ihm der Glaube fast die Bedeutung der Zustimmung zu einem formulierten Bekenntnis.

Aber wiederum sieht man hier deutlich, wie bei Paulus aus dem Kultischen das Geistig-Religiöse herauswächst. Ihm vertieft und vergeistigt sich der Glaube — und das wird sicher zum Teil unter Einsluß der oben stizzierten hellenistischen Gedankenwelt vor sich gegangen sein — zu einer dauernden lebendigen Beziehung auf Gott, zu dem Zentrum alles religiösen Lebens. Die Person Jesu aber behält in diesen vertieften und vergeistigten Zusammenhängen ihre prinzipiell bedeutsame Stellung, die sie schon im einsachen Gemeindebekenntnis hatte. Nur daß sie hier noch in einem ganz anderen Sinne eine das persönliche Christenleben beherrschende und erfüllende lebendige Gegenwart wird. Der Glaube, die nioris els Xpiordy 'lnoov wird für den Christen das

<sup>1)</sup> Es ist beachtenswert, wie hier auch der Glaube an den Gottessohn sofort in Beziehung zur Sündenvergebung tritt.

<sup>2)</sup> Dgl. noch Phil 129 39 Kol. 25.

<sup>3)</sup> Dgl. Apg. 1718 ότι τὸν Ἰησοῦν καὶ τὴν ᾿Ανάστασιν εὐηγγελίζετο.

Organ, mit dem er die gegenwärtige Wirklichkeit des πνεῦμα κύριος umfaßt.

\* \*

VIII. So begreiflich diese ganze Entwickelung ist und so sehr sie sich mit einer immanenten Notwendigkeit zu vollziehen scheint, so bedeutet sie eben doch eine merkwürdige Komplizierung und Belastung derjenigen Einfachheit und Schlichtheit der Religion, die auf den höhepunkten der alttestamentlichen Religion und im Evangelium Jesu zur Erscheinung kommt. Denn das Objekt des religiösen Glaubens wie der gottesdienstlichen Derehrung stellt sich nunmehr in einer eigentümlichen durchgängigen Verdoppelung dar. Dicht nebeneinander gedrängt erscheinen dem Auge des Glaubens die Gestalten Gottes und Christi. Wie hat sich Paulus, der von seiner alttestamentlich monotheistischen Vergangenheit eine Empfindung für diese Schwierigkeiten gehabt haben muß, mit ihr auseinandergesett?

Da ist es zunächst beachtenswert, daß Paulus in einer fast tonsequent durchgeführten Terminologie die beiden Größen wieder durchweg - wenigstens äußerlich - auseinanderzuhalten bemüht ist. - Gott ist für ihn immer δεός (πατήρ) und Jesus immer κύριος. Ja an einer Stelle schien es sogar, wie wir bereits saben, als wenn der Apostel mit diesen Sormeln eine energische Unterordnung der Gestalt Christi unter Gott in einer prinzipiell formulierten Weise betonen will, nämlich da, wo er das Bekenntnis zu dem einen Gott und dem einen Herrn der Christen dem Glauben der Heiden an die vielen Götter und die vielen herren gegenüberstellt (I. Kor. 85 - 6). Er scheint dabei doch eben von der Empfindung auszugehen, daß die vielen "herren" auch nach heidnischem Empfinden eine untergeordnete Stellung einnehmen gegenüber der Klasse der deoi 1). Damit würde freilich von neuem deutlich werden, auf wie gefährlichen Bahnen sich diese überlegungen des Paulus bewegen. Denn sie laufen schlieflich darauf hinaus, Christus als göttliches Wesen doch um eine Stufe unter Gott, wenn wir es einmal vergröbern wollen, als halbgott, erscheinen zu lassen 2).

<sup>1)</sup> S. o. S. 120. — Ogl. J. Weiß, Kommentar 3. ersten Korintherbrief zur Stelle. Die ausschließliche Beziehung der κύριοι auf den Regentenfult möchte ich mit Weiß ablehnen.

<sup>2)</sup> In der Energie, mit der Paulus den "einen" Herrn Jesus Christus betont, erhebt sich freilich der Apostel weit über das Milieu, innerhalb dessen er sich hier bewegt. hier wirkt die volle Wucht des alttestamentlichen Monotheismus.

Doch können die Möglichkeiten nur furz erwogen werden, weil uns zum Vergleich nur einige kurze Andeutungen des Paulus zur Verfügung stehen. - Der eigentliche Titel für Jesus, mit dem der Apostel sichtlich über diese Schwierigkeit hinwegzukommen sucht, ist jedenfalls der des vids rou deou. Dieser kommt freilich ebenfalls (wie der Begriff des πιστεύειν) in den paulinischen Briefen noch lange nicht so häufig vor wie in der johanneischen Literatur. Doch finden wir ihn hier andrerseits auf den höhepunkten der Darlegung. So faßt Paulus in der monumentalen Einleitung zum Römerbrief seine Verfündigung als das Evangelium vom Sohne Gottes mehrfach zusammen (18.4.0). Was ihn über die noch vorhandene Mangelhaftigkeit seines im Fleische befindlichen Christenlebens tröstet und hinweghebt, ist der Glaube an den Sohn Gottes (Ga. 200). Daß Gott seinen Sohn sandte (Ga. 44), seines eignen Sohnes nicht schonte (Rö. 882), ist der Kernpunkt seiner Das einzige Mal, wo der Verfasser der Apg. den Titel & vids Dredigt. τοῦ θεοῦ gebraucht, geschieht das in der Zusammenfassung der paulinischen Predigt (920).

Wir haben oben unsere Zweisel begründet, ob der Titel "Sohn Gottes" überhaupt aus der jüdischen Messianologie und demgemäß aus dem palästinensischen Urchristentum stamme. Sind die Zweisel stichhaltig, so muß mit der Möglichkeit gerechnet werden, daß wir es hier mit einer selbständigen Schöpfung des Paulus zu tun haben. Diese Möglichkeit könnte durch die Überlegung gestüht werden, daß der Terminus d vids rov deov seiner Art nach auf theologische Resserion (nicht wie der Titel kópios auf Kult und Praxis) hindeutet, da in ihm offenkundig das Verhältnis der beiden Größen Gott und Christus ins Auge gesaßt ist.

<sup>1)</sup> H. Kor. 44 Kol. 115.

<sup>2)</sup> Rö. 829.

<sup>3)</sup> Dittenberger, Or. Gr. Inscr. 90 (am Anfang) εἰκόνος ζώσης τοῦ Διός.

Aber darauf soll hier nicht weiter eingegangen werden. Mag Paulus mit der Bezeichnung Jesu als des vids τοῦ δεοῦ auf einen älteren messianischen Titel zurückgegriffen haben oder nicht, jedenfalls erhält sie bei ihm eine neue Prägung, die mit judischer Messianologie nichts mehr zu tun hat. Der Sohn Gottes erscheint bei Paulus als ein überweltliches'), in engster metaphnsischer Beziehung zu Gott stehendes Wefen. Gebanken einer Erwählung auf Grund sittlicher Bewährung2), von ethischer Willensgemeinschaft ift auch nicht im geringsten die Rede. Mit dem Terminus Sohn soll beides erreicht werden: es soll die himmlische Wesen= heit Christi auf der einen Seite möglichst nahe an Gott Vater herangerückt und andererseits doch von ihm speziell unterschieden werden. Man kann sich dem Eindruck nicht entziehen, daß Paulus gerade diesen Begriff gewählt hat, während er den Cerminus o viòs τοῦ ανθρώπου völlig vermied, um seinen hellenischen Gemeinden in einer ihnen geläufigen Sormel klarzulegen, wie das Verhältnis von Gott Vater und Christus etwa gedanklich zu fassen sei. Der Gedanke eines Sohnes der Gottheit\*) war ihnen geläufig. Die Annahme einer Göttertrias bestehend aus Vater, Mutter und Sohn scheint auf dem Boden gerade der sprischen (und der ägnptischen) Religion weithin verbreitet gewesen zu sein. Es scheint, als wenn Paulus in dem ihn umgebenden Milieu nicht nur an den vagen und allgemeinen Begriff von Göttersöhnen4), sondern an die bestimmtere Vorstellung einer Sohnesgottheit anknüpfen konnte<sup>5</sup>). Bei dieser Annahme, die übrigens auch dann möglich bleibt, wenn der Terminus aus jüdischer

<sup>1)</sup> Rö. 14 τοῦ ὁρισθέντος υἰοῦ θεοῦ Εν δυνάμει.

<sup>2)</sup> κατά πνεύμα άγιωσύνης Rö. 14 geht nicht auf die sittliche Bewährung Jesu im irdischen Leben, sondern gerade auf seine metaphysische uranfängliche Beschaffenheit. Das überweltliche Pneuma ist der wirksame Saktor der Aufserstehung Rö. 811.

<sup>3)</sup> Mit dem Kaiserfult und der bekannten Sormel Divi Filius (δεοῦ vids; vgl. Deißmann, Bibelstudien S. 166 f., Licht vom Osten 260 f.), möchte ich den Titel bei Paulus nicht in zu nahe Berührung bringen, da der Kaiserfult schwerslich zu Zeiten des Paulus schon eine so dominierende Stellung eingenommen haben wird, und da der Titel deoῦ vids — Divi filius doch einen sehr kontreten und begrenzten Inhalt hat; vgl. die von Dölger (Ichthys, Römische Quartalsschrift, Supplement XVII 1910, S. 389—403) beigebrachten Bedenken und das dort gesammelte Material.

<sup>4)</sup> An eine solche allgemeine Vorstellung von Göttersöhnen knüpft Mk. 1530 ganz offenkundig an.

<sup>5)</sup> Das Material ist gut zusammengetragen bei Baudissin, Adonis und Esmun S. 161. Ogl. Usener, Dreiheit Rhein.Museum N. Ş. LVIII 1903 S. 32 f. Bousset, Hauptprobleme der Gnosis S. 333 ff. 71 u. ö. (s. Register Trias).

Messianologie und der Theologie der Urgemeinde stammen sollte, würde dann die Kräftigkeit und Originalität der neuen Verkündigung in der Energie, sowie in der Selbstverständlickeit zum Ausdruck kommen, mit welcher Paulus dem einen Vater den einen Sohn zugesellt.

Diese Vorstellung vom Gottessohn ist bei Paulus in erster Linie und fast gang und gar auf die Gestalt des gegenwärtigen Kyrios bezogen. Das ist ja auch von vornherein begreiflich. Eben diese Stellung des Unrios neben Gott in der Praxis der Gemeindeverehrung bedurfte ja vor allem der Erklärung. Und diese Erklärung lautete: Der Knrios ist o vids rou deou. er steht auf der einen Seite als der Sohn dem Vater gang dicht zur Seite und ist doch auf der anderen Seite ein Wesen eigener Art, von ihm getrennt. Daher ist der Inhalt des Evangeliums des Apostels der opiodeis υίὸς θεοῦ ἐν δυνάμει κατὰ πνεῦμα άγιωσύνης ἐξ ἀναστάσεως νεκρῶν. Цηδ fast immer steht Paulus dieser erhöhte Gottessohn vor Augen1). Erdenwandel des Gottessohnes ist für ihn Voraussehung für seine jekige Würdestellung, die er hier und da kurz erwähnt: "Gott sandte seinen Aber über die Art, wie die göttliche Wesenheit hier auf Erden erschienen sei, hat Paulus kaum reflektiert. Die reale Geburt Jesu2) (von Vater und Mutter) nimmt er einfach hin, ja sogar die Abstammung Jesu aus Davids Stamm betont er, der ihm zugekommenen Gemeindeüberlieferung folgend. Es scheint beinahe hier und da, als wolle Paulus von der realen Wirklichkeit der Menschheit Jesu in sarkischer Niedrigkeit einen gewissen Abstrich machen. Er spricht davon, daß Gott seinen Sohn sandte ev δμοιώματι σαρκός άμαρτίας (Rö. 88), δαβ er die Gestalt des Knechtes angenommen, in seiner äußeren haltung (σχημα, habitus) als Mensch erfunden sei, und wieder, daß er ev ομοιώματι3) άνδρώπων gekommen sei (Phil. 27). Ihm ist die Menschheit, das "Sündenfleisch" Jesu, überhaupt ein schweres Rätsel, dessen Lösung der Kreuzestod ist (s. o. S. 163). Das sind alles Ansähe, die in den Doketismus hineinführen könnten. Aber Paulus gleitet an derartigen Vorstellungen nur so vorüber, ernstlich hat er seine Reflexion niemals dem Rätsel zugewandt, wie die göttliche vorweltliche Wesenheit in Jesus sich mit einer menschlichen Wirklichkeit verbunden habe. Ja, ihm ist dies Problem noch vollständig verhüllt, da er bei der irdischen Wirklichkeit Jesu ausschließlich an die

<sup>1)</sup>  $\mathfrak{DgI}$ ,  $\mathfrak{R\"o}$ ,  $\mathfrak{1}_3-_4$ , 9  $\mathfrak{8}_{29}$  I. Th.  $\mathfrak{1}_{10}$  I. Kor.  $\mathfrak{1}_9$   $\mathfrak{1}_{528}$  II. Kor.  $\mathfrak{1}_9$  Ga.  $\mathfrak{1}_{16}$   $\mathfrak{2}_{20}$  (Glaube an den Sohn)  $\mathfrak{4}_6$  (Geift des Sohnes) Kol.  $\mathfrak{1}_{18}$  ( $\mathfrak{f}$ aankela).

<sup>2)</sup> Rö. 18 Ga. 44.

<sup>3)</sup> ὁμοίωμα foll doch wohl jedesmal beides zum Ausdruck bringen: die bis zur Gleichheit gesteigerte Ähnlichkeit und doch eine gewisse Differenz.

σάρξ, die äußere sinnliche Ceiblichkeit denkt. An dieser gangen irdischen Seinsweise Jesu interessiert ihn ja auch eigentlich nur der Tod. So betont er, daß Gott seinen eigenen Sohn nicht geschont hat, daß wir verföhnt wurden durch den Tod seines Sohnes (Rö. 882 510). Alle Spekulationen über die Bedeutung der Taufe für das Eintreten der himmlischen Wesenheit in Jesus oder gar über eine wunderbare Geburt liegen jenseits der Gedankenwelt des Apostels. Noch schattenhafter sind die Vorstellungen, die Paulus sich von der präexistenten Wesenheit des Gottessohnes macht. Es läßt sich nicht einmal nachweisen, ob der Terminus Gottessohn bei ihm bereits auf den Präegistenten zu beziehen sei, obgleich das als wahrscheinlich anzusehen ist, da er doch von dem irdischen Jesus als dem Sohn spricht. Er spricht mit Bezug auf den Präegistenten von einem πλούσιον είναι (Π. Κοτ.  $8_0$ ), einem έν μορφή δεοῦ ὑπάρχειν ( $\mathfrak{P}$ hil. 2)  $\mathfrak{p}$ ), er verbindet mit dieser Wendung eine Anspielung auf einen Mythos, die aufzulösen bis jett noch nicht gelungen ist (ούχ άρπαγμον ήγήσατο τὸ είναι ἴσα δεφ) 2), er bezeichnet πνεύμα άγιωσύνης gleichsam als die höhere Wesenheit des Sohnes, derzufolge er nun Sohn Gottes in Macht ist (Rö. 14); aber auch an allen diesen Vorstellungen gleitet er nur so vorüber.

Er hat, es mag noch einmal betont werden, wenn er von dem Sohne Gottes redet, den gegenwärtigen erhöhten Herrn vor Augen, den die Christen im Kultus verehren. Er sucht sich und seinen hellenistischen Gemeinden dies Rätsel eines kópios neben dem decs deutlich zu machen durch den Begriff d vids rov deov, indem er dadurch den Kyrios ganz nahe an Gott heranrückt und doch Vater und Sohn auseinanderhält<sup>8</sup>). So

<sup>1)</sup> Ich kann mich nicht davon überzeugen, daß Paulus I. Kor. 1545 (δ ξσχατος 'Αδάμ els πνεῦμα ζωοποιοῦν) an die Präezistenz Christi und nicht einfach an seine himmlische Erhöhung denkt, so verlockend auch die Kombination sein mag, daß er bei seinen Spekulationen über die Präezistenz Christi von dem Mythologumenon des Urmenschen (vtds τοῦ ἀνδρώπου!) ausgegangen sein könnte. Hat Paulus auf diese Spekulationen Bezug genommen, so hat er es in posemischer Weise getan, I. Kor. 1546.

<sup>2)</sup> Ich möchte im Dorübergehen doch auf eine gewisse Parallele in den Oracula Chaldaica (Kroll p. 12) hinweisen. Hier heißt es vom höchsten Gott: δ πατήρ έαυτον ήρπασεν οὐδ' έν έξι δυνάμει νοερξικείσας ίδιον πυρ. "Der Vater hat sich entrüct (sein Wesen unzugänglich gemacht) und hat sein eigenes Seuer nicht einmal seiner überweltsichen δύναμις mitgeteilt." Also Christus hat seine Gottheit nicht für etwas gehalten, was er durch anpayuds für sich behalten müßte! Aber woher mag bei Paulus und den Orakeln der seltsame Ausdruck stammen?

<sup>8)</sup> Es ist nicht richtig, wenn man die Sormel "Gott in Christus", mit allen den Möglichkeiten einer vergeistigenden Abschwächung als paulinisch hinsstellt. II. Kor. 518 gibt kein Recht dazu: Gott versöhnte in Christus (zv....

wird die paulinische Verkündigung zu dem Evangelium von dem opiodeis vids deov ev duväuei. Zugleich wandelt sich der Inhalt der Predigt Jesu in einer bemerkenswerten Weise. Aus dem Vater im himmel, den Jesus verkündete, wird der Vater unseres herrn Jesu Christi. Der Gottvaterglaube bleibt im Zentrum, aber er verengt sich in einer charakteristischen Weise.

Don einer Gottheit Christi wird man nach alledem im Sinne des Paulus noch nicht eigentlich reden dürfen. Er vermeidet sichtlich den Ausdruck Deos, so wie er auch dem Gedanken einer Vergottung der Gläubigen fernbleibt. Wie auch Rö. 95 zu deuten und zu lesen sein möge, - daß Paulus eine Dorologie auf Christus als den o wo end navτων θεός nicht zuzutrauen sei, sollte allgemein zugestanden werden. Er spricht noch unbefangen von dem Gott und Dater unseres herrn Jesus Christus 1), bezeichnet Gott als das haupt Christi in demselben Sinne, wie Christus das haupt des Mannes sei (I. Kor. 118), und stellt Christus in die Abhängigkeit von Gott, wie er die Gemeinde in die Abhängigkeit von Christus stellt (I. Kor. 322 f.) 2). Als das Objekt des paulinischen Glaubens erscheint der Gott, der Christus von den Toten auferweckt hat (s. o. S. 123). Und fast in überraschender Stärke erhebt sich der alttestamentliche Monotheismus bei dem Apostel, wenn er sich in der Bahn eschatologischer Gedanken bewegt. Am Ende wird Christus, nachdem er alle Seinde besiegt und unterworfen hat, die Herrschaft dem Dater zurückgeben, dann soll Gott alles in allem sein und Christus der Eingeborene unter Brüdern (I. Kor. 1525 ff. Rö. 829).

Und doch ist das Dogma von der Gottheit Christi auf dem Marsch. Wir dürsen es nirgends vergessen, hinter der persönlichen Frömmigkeit des Paulus und seiner Theologie steht als eine reale Macht und eine lebendige Wirklichkeit die kultische Verehrung des κύριος in der Gemeinde. Was man aber im Kultus verehrt, muß ganz und unbedingt auf Gottes Seite stehen. Vermeidet Paulus noch, alttestamentlichen Instinkten folgend, das Prädikat der Gottheit Christi und sucht er eine Grenzscheide zwischen δεός und κύριος festzuhalten, der massive

καταλλάσσων) die Welt mit sich. — Auch Anbetung Gottes in Christo ist eine für das paulinische Christentum falsche Sormel: die Kyriosverehrung steht in den paulinischen Gemeinden neben der Gottesverehrung in unausgeglichener Catsächlichkeit.

<sup>1)</sup> II. Kor. 13 1131; vgl. Eph. 13 I. Pt. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. I. Kor. 86. Gott der Urgrund und das Endziel, der Kyrios die vermittelnde Ursache. Freilich Kol. 116 bereits eis adrov ектютая.

Gemeindeglauben wird über diese mühsamen Unterschiede glatt hinwegsgehen. Er wird das große Mysterium von der Gottheit Christi bewußt aussprechen und in das Zentrum der christlichen Religion rücken. Denn er hat es unbewußt bereits in Kult und Praxis.

## Kapitel V.

## Der Christusglaube der johanneischen Schriften.

Wir gehen von Paulus sofort zu den johanneischen Schriften (Evangelium und Briefen) diber, weil uns hier noch einmal in der Entswickelung des genuinen Christentums eine singuläre, im eignen Boden wurzelnde und verhältnismäßig originale Gestaltung begegnet, die doch wiederum in der Linie des paulinischen Christentums liegt.

I. Auch hier mag die Erörterung an der Peripherie beginnen mit der Frage nach den Titel- und Würdebezeichnungen, die in den johanneischen Schriften Jesus zuteil werden 2). hier bieten sich sofort zwei überraschende, ja fast parador erscheinende Tatsachen. Einmal: die Bezeichnung kúpios, die im hellenistischen Urchristentum eine so entscheidende Rolle spielt, verschwindet hier fast gang. Es wurde schon oben darauf hingewiesen, daß der Titel in den ersten 19 Kapiteln des Evangeliums also im eigentlichen Leben Jesu – gang fehlt ) und nur im Auferstehungs= bericht vorkommt. Man könnte versucht sein, diesen Tatbestand mit der Annahme zu erklären, daß der Verfasser des vierten Evangeliums die Benennung kupios nicht auf den auf Erden mandelnden Jesus, sondern nur auf den erhöhten Herrn anwenden wollte. Aber dem steht entgegen, daß kúpios auch in den johanneischen Briefen gänglich fehlt. Dazu läßt sich noch ein innerer Grund aufweisen, weshalb der johanneische Schriftenkreis den Titel kupios tatsächlich im großen und ganzen meidet. Das Evangelium läßt Jesus sagen: "Ihr

<sup>1)</sup> Ich behandle die johanneische Literatur als eine Einheit, trothdem ich an ihre literarische Einheit nicht glaube. Aber religionsgeschichtlich bildet sie eine Einheit, abgesehen von einigen wenigen Punkten, die in der Darstellung hervorgehoben sind.

<sup>2)</sup> Der Logosbegriff wird erst im Kapitel IX behandelt werden. Der Evangelist hat nur vorübergehend nach ihm gegriffen.

<sup>3)</sup> Daß die häufige Anrede κύριε nicht auf derselben Linie wie δ κύριος liegt, beweisen Stellen wie 12s1 2015.

seid meine Freunde (oidoi) 1), wenn ihr tut, was ich euch befehle. Ich nenne euch nicht mehr Knechte (Sklaven), denn der Knecht weiß nicht, was sein herr tut; euch aber habe ich Freunde genannt, weil ich euch alles, was ich vom Dater gehört habe, kund getan habe." (1514f.) und "der Dater liebt (oider) euch, weil ihr ihn geliebt und geglaubt habt, daß ich von Gott ausgegangen bin" (1627). - Dem entspricht es, daß im dritten Johannesbrief der Verfasser im Namen des Kreises der hidoi gruft 2). Die scheinbar geringfügigen Beobachtungen lassen uns sofort einen tiefen Einblick in Wesen und Eigenart johanneischer Frömmigkeit tun. Die den Johannesschriften eigenartige Christusmustit 3), über die weiter unten genauer gehandelt werden wird, führt diese Frommen so nahe an Jesus heran, daß sie feierlich - vielleicht liegt hier ein latenter Gegensatz gegen Paulus vor - das Prädikat der Christusknechte von sich ablehnen und deshalb offenbar auch den Titel kúpios meiden. Es ist der Kreis dieser Gottesfreunde und Christusfreunde, die in den johanneischen Schriften reden.

Ebenso parador ist die andere Tatsache, daß das vierte Evangelium den alten Titel jüdischer Messianologie, der im Mittelpunkt der Dogmatik der palästinensischen Urgemeinde steht, den Titel δ vids τοῦ ἀνδρώπου, beibehalten hat. Und es hat nicht nur zufällig hier und da das Wort bewahrt, sondern es gebraucht den Terminus mit völligem Einblick in sein Wesen und seine Bedeutung. Gerade als Menschenschn ist Jesus ihm der Weltrichter (527), der präezistente, der vom himmel gekommene, der zum himmel aufgefahrene und erhöhte (318 602), über dem schon während seines Erdenwandels der himmel offen stand, so daß die Engel herabstiegen auf das haupt des Menschenschnes, um wieder hinaufzusteigen (152). Sein Leiden und sein Tod — auch hier wird ein urchristliches Motiv gegenüber späterer Betrachtung deutlich festgehalten — treten schlechthin unter den Gesichtspunkt der Erhöhung

<sup>1)</sup> über die Geschichte dieses Prädikats lohnte sich vielleicht eine Unterssuchung. — Ich erinnere an den Weisen als hidos deoü Epiktet II 1729 IV 39. Abraham als hidos roü deoü bei Philo und Jak. 223. Die Kultgenossen der vielsumstrittenen Aberkiosinschrift sind hidos (hepding, Attis S. 84 3. 15). — Weiteres Material bei Holl, Enthusiasmus und Bußgewalt 129.

<sup>2)</sup> Den Beobachtungen scheinen die Worte Jesu 1318 f. zu widersprechen: θμείς φωνείτε με δ διδάσκαλος καὶ δ κύριος, καὶ καλώς λέγετε εἰμὶ γάρ. Aber hier steht das vierte Evangelium in Abhängigkeit von spnoptischen Reminiszenzen s. o. S. 99. 1316 (ούκ έστιν δούλος μείζων τοῦ κυρίου) ist Zitat aus Mt. 1024.

<sup>3)</sup> Im scharfen Gegensatz steht die Apk. mit der durchgehenden Bezeichnung der Christen als doodoo deoo!

und Verherrlichung 1). Es ist der erhöhte Menschensohn, der im Sakrament gegenwärtig den Seinen seine Fleisch und Blut zur Speise gibt (658). In dem Bekenntnis zu ihm faßt sich der Glaube der christlichen Gemeinde, die unter dem Symbol des geheilten Blindgeborenen erscheint, im Gegensatz zur Synagoge zusammen (985).

Wenn irgend etwas dafür spricht, daß der Verfasser des vierten Epangeliums noch einige Beziehungen zu Palästina und zur palästinensischen Urgemeinde hat, so ist es diese Beobachtung. Zugleich freilich hat der Evangelist, indem er den Begriff mit seinem ganzen Gehalt und allen seinen einzelnen Konsequenzen herübernahm, ihn doch in einer grandiosen Weise vergeistigt und umgedeutet. Er hat den Menschensohn gänzlich losgelöst von der jüdischen Eschatologie und Apofalpptit und von der inbrunstigen Erwartung seiner Wiederkehr im Dulgärchristentum. In demselben Moment, in dem er getreu der alten Bedeutung des Titels erklärt, daß Gott Jesus das Gericht gegeben, weil er der Menschensohn sei, vergeistigt und vergegenwärtigt er die großen "Werke" der Totenauferstehung und des Gerichts in einer Weise, daß er in Gefahr gerät, die urchristliche Eschatologie gänglich aufzuheben. Der Titel "Menschensohn" wird ihm auf diese Weise die umfassende Bezeichnung der alles Irdische überragenden, präexistenten und ewigen herrlichkeit Jesu, der gegenüber der Erdenwandel Jesu doch nur eine Episode ist.

Der eigentliche Titel aber, mit dem Johannes die Würdestellung Jesu umschreibt, ist d vids rov deov. In ganz anderer Weise noch als Paulus haben die johanneischen Schriften ihn in den Mittelpunkt der Verkündigung gestellt. Das christliche Bekenntnis wird in dem seierslichen Satzusammengesaßt, daß Jesus (Christus) der Sohn Gottes sei<sup>2</sup>), wie denn das Evangelium auch mit diesem Bekenntnis schließt. Und es kann gar kein Zweisel daran sein, daß dieser Titel hier eine aller etwaigen jüdischen Messianologie fremde, metaphysische Bedeutung hat. Christus ist der überweltliche Gottessohn, der in des Vaters Schoß sitzt und desphalb imstande ist, die göttlichen Geheimnisse zu offenbaren<sup>3</sup>), der zeugt von dem, was er geschaut, und redet, was er gehört hat<sup>4</sup>), den der

<sup>1) 3</sup>u der oben S. 23 schon erörterten eigentümlichen Auffassung des δψωδήναι  $3_{14}$   $8_{28}$   $12_{34}$  tritt der in derselben Linie liegende Gebrauch von δοξασδήναι  $12_{23}$   $13_{81}$  (immer in Derbindung mit dem Titel Menschensohn).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 386 1127 197 2031.

<sup>8) 118.</sup> Das Präsens beweist wiederum, daß das irdische Ceben Jesu für den Evangekisten nur eine Episode ist.

<sup>4) 311. 82 580 (587</sup> f.) 646 826. 88. 40 1515.

Dater in die Welt gesandt hat 1), um den Gläubigen ewiges Ceben zu bereiten, der vom Dater in diese Welt ausgegangen ist und aus dieser Welt zum Dater zurücksehrt 2), der allein von oben ist, während die andern alle von unten sind 3), der Sohn, dem der Dater alle seine Werke gegeben hat dis zu den größten des Gerichtes und der Erweckung 4). Ihm gab er den Geist ohne Maß, ihn hat er geweiht und versiegelt 5). Der christliche Glaube ist ganz und gar ein Glaube an ihn (πιστεύειν είς τὸν υίον, είς αὐτόν 6).

Ein feierliches Beiwort für den vids ist der Titel Monogenes. Er begegnet uns im Evangelium wie im ersten Brief?). In der nachapostolischen Literatur wird er, soweit ich sehe, sehr selten gebraucht8). Seine Aufnahme in das altrömische Caufbekenntnis ist vielleicht unter dem Einfluß des vierten Evangeliums erfolgt. Bei den Valentinianern erscheint der Monogenes als eine Sigur der Ogdogs, die aber auch wieder unter anderm Namen als πατήρ της άληθείας<sup>9</sup>) vorkommt. Das deutet, ebenso wie die Aufnahme des Logos, der gewöhnlich zwischen die gusammengehörenden πατήρ της άληθείας und Anthropos eingeschoben erscheint, vielleicht schon auf direkten Einfluß des Johannesevangeliums. Daneben steht der Monogenes aber auch in der "Detas" der Valentinianer und mag hier seinen älteren Platz gehabt haben. Wobbermin10) hat seiner Zeit darauf hingewiesen, daß die Namen der übrigen Aeonen (βύδιος άγήρατος αὐτοφυής, aklygtos) auf orphische Theologie hinweisen und in der orphischen Literatur ihre Parallelen finden, und daß ebenso der Monogenes dorther stamme. Namentlich scheint Monogenes ein Beiwort der Kore gewesen zu sein<sup>11</sup>). Ich füge hinzu, daß bemerkenswerter Weise der Name des arabischen Gottes Dusares bei Epiphanius haer. 5122 als μονογενής δεσπότου gedeutet wird. Das ist deshalb bemerkenswert, weil Dusares in diesem Zusammenhang zugleich als der wunderbar geborene Sohn einer jungfräulichen Göttin (napdévos) gilt und man seinen Ge-

<sup>1) 316.</sup> I 49 f. 14 f.

<sup>2) 1628.</sup> 

<sup>8) 823.</sup> 

<sup>4) 519</sup> ff. 1037 f. 1410.

<sup>5) 384</sup>f. 627 1086.

<sup>6)</sup> Der Glaube an den Sohn ist "das" Werk, das vor Gott gilt 628 f. — Er ist das "Gebot" Gottes I. Jo. 323 54.

<sup>7)</sup> Jo. 114.18 316.18; I. Jo. 49.

<sup>8)</sup> Dgl. die Dogologie Mart. Polηt. 202 διὰ παιδός αὐτοῦ τοῦ μονογενοῦς l. Χρ.; die trinitariſἡe Formel Acta Apollon. 46; den griech. Text der Acta Perpetuae 2111. I. Klem. 252 nennt den Phönix μονογενής.

<sup>9)</sup> Der πατήρ της άληθείας wird ursprünglich an der Spite des Systems gesstanden haben, durch die Dorschiebung des Bythos wird er dann μονογενής.

<sup>10)</sup> Religionsgesch. Studien 1896 S. 117ff.

<sup>11)</sup> Proklos in Tim. II 139 καὶ γὰρ δ δεολόγος την Κόρην μουνογένειαν εἴωδε προσαγορεύειν. Ogl. Hymn. Orphic. 292. Andere Belege für Monogenes im orphischen Gebrauch Wobbermin 118.

burtstag, wie den des merkwürdigen alexandrinischen Kion genau am 6. Januar seierte! (s. u. Abschnitt VII). — Was den Sinn des Wortes betrifft, so beweisen die Parallelen wohl, daß der Terminus povoyevéns in diesem Jusammenhang einen tieseren und volleren Klang hat, als in seiner gewöhnlichen Beziehung, in welcher er in der Tat nicht mehr als einzig bedeutet.). Er stammt in diesem Gebrauch aus der Mysterienresigion und soll in der Tat einen geheimnisvollen Klang haben. Es ist etwas anderes, ob man von irgend einem Menschen oder von einem Gott das "Monogenes" behauptet.

Ja, auch der praktische, kultische Gesichtspunkt tritt dabei klar heraus. Dem Sohne Gottes kommt eben als dem Sohne die gleiche Ehre mit dem Dater zu. "Alle sollen den Sohn ehren, wie sie den Dater ehren.3)" Der Verfasser des vierten Evangeliums steht in bewußtem Gegensatz zum Judentum. Die Synagoge zu seiner Zeit greift diese kultische Gleichstellung des Sohnes mit dem Vater als Gotteslästerung an (1038). Der Evangelist verteidigt diese Verdoppelung des Objektes des christlichen Kultus. Man ehrt ja den Vater, indem man den Sohn ehrt. "Der Vater und der Sohn sind eins" (1080)3). Der Dater hat ihm seinen heiligen Namen gegeben4), d. h. der Name Jesus spielt im Kultus der Christen die gleiche Rolle wie der Name des alt= testamentlichen Jahwe. Daher ist aller Glaube ein Glaube an den Namen des Sohnes Gottesb), alles Gebet ein Gebet in seinem Namen, und das heilige neue Gebot, in dessen Erfüllung das Wesen des Christentums besteht, ist Gebot des Sohnes6). So rücken für ihn die Begriffe Gottessohnschaft und Gottheit auf das engste zusammen?). Ein tiefes Mnsterium liegt in dem Wort Sohn Gottes verborgen. Wie die Juden Jesus im Verhör beschuldigen, daß er sich zum Sohn Gottes mache, heift es: ότε οδν ήκουσεν ὁ Πειλατος τοῦτον τὸν λόγον, μαλλον έφοβήθη (198). Und der Synagoge wird drohend der Vorwurf zurückgegeben: "Wer den Sohn nicht ehrt, ehrt auch den Vater nicht, der ihn gesandt hat" (528).

<sup>1)</sup> Cf. 7<sub>12</sub> 8<sub>42</sub> 9<sub>38</sub>; Hebr. 11<sub>17</sub>. Die lat. Übers. des römischen Symbolums "unicus". Ignatius Rö. Prooem: l. Χρ. τοῦ μόνου υδοῦ αὐτοῦ.

<sup>2) 528 (</sup>vgl. 1226).

<sup>3)</sup> Umgekehrt heißt es in diesem bestimmten polemischen Sinn: Ich (der neben dem Vater in der Gemeinde verehrte Jesus) ehre den Vater, ihr (Juden) entehrt mich 849. Ogl. I. Jo. 222f.

<sup>4) 1711</sup>f. Das ist vielleicht Anlehnung an Paulus Phil. 20ff. Doch macht der Evangelist diesen Gesichtspunkt viel energischer geltend.

<sup>5) 112 223 318.</sup> 

<sup>6)</sup> Das Genauere f. u. Kapitel VII.

<sup>7) 1033-36 (</sup>s. u. Kapitel VII).

So faßt der Evangelist in den Begriff des vids rov deov auch alles das zusammen, was bei Paulus und im hellenistischen Dulgärschristentum in dem Titel kópios eingeschlossen liegt.

\* \*

II. Mit alledem aber haben wir das, was an dem Christusglauben, namentlich des vierten Evangeliums, das eigentlich Besondere und Eigenstümliche ist, noch nicht berührt. Das ist aber das von dem Evangelisten auf Grund seines Glaubens entworsene Jesusdild. Wir vergegenwärstigen uns die Situation, in der dieses Jesusdild entstanden ist.

Es ist darauf hingewiesen, wie wenig die Christuspredigt des Paulus am Bilde des historischen Jesus orientiert war, wie für ihn der gegenwärtige πνεθμα-κύρος so sehr ein und alles ist, daß er es im kühnen Troz sogar ablehnt, den Jesus karà sápka noch fürderhin zu kennen, wie für ihn die sarkische Wesenheit fast als etwas Fremdes (σάρξ άμαρτίας) angesehen wurde, das Jesus in seiner Erniedrigung trug, und der Tod als Befreiung von dieser niederen Wesenheit. allen diesen Theorien stand Paulus allerdings innerhalb des genuinen Christentums so ziemlich allein. Aber auch das Vulgärchristentum, das sich auf hellenistischem, orientalischem Boden entwickelte, stand dem Leben Jesu recht fern. Sur dieses ist er der erhöhte Berr, der im Gottesdienst seiner Gemeinde nahe tritt, der im Sakrament, namentlich in dem Sakrament der Eucharistie greifbar gegenwärtig ist, in dessen Namen man betet, Dämonen austreibt, Wunder tut (s. u. K. VII). Die historische Erinnerung an den auf Erden wandelnden Jesus von Nagareth hatte in diesem Milieu zunächst wenig Bedeutung. Daß die Evangelien — und gerade die synoptischen Evangelien — dennoch eine so starke Rolle in der ältesten Kirche gespielt haben, daß sie zunächst neben dem alten Testament heilige Vorlesungsbücher geworden sind, ist geradezu ein Problem, bessen Cosung erst weiter unten gegeben werden kann, und ein Beweis, daß noch andere Kräfte bei der Bildung der Kirche am Werke waren, die wir bisher noch nicht kennen gelernt haben. Wie stark aber die Entfernung von der Person Jesu von Nazareth bereits geworden war, zeigt am deutlichsten eine Erscheinung, die wir grade in der Umgebung des johanneischen Kreises nachweisen können, ich meine den sogenannten Doketismus. Er gehört zu den häretischen Erscheinungen im Christentum, die sich am frühesten nachweisen lassen, und scheint keines= wegs junächst nur ein Charakteristikum der auftauchenden gnostischen Richtung im eigentlichen Sinne des Wortes gewesen zu sein, sondern

seinen Einfluß tief in die genuinen christlichen Kreise erstreckt zu haben. Die Johannesbriefe, Ignatius von Antiochia, Polykarp von Smyrna bekämpfen ihn ausdrücklich, das Johannesevangelium macht indirekt gegen ihn Front'). Syrien und Kleinasien scheinen seine heimat gewesen zu sein. Was aber ist der Doketismus, die Lehre, daß Jesus nicht ev vapki erschienen sei, daß er als Scheinwesen über die Erde gewandelt sei, anders als die definitive Ablösung der christlichen Religion vom irdischen Leben Jesu von Nazareth!? Eben erst hat sich aus der Gestalt Jesu von Nazareth der Mythos oder das Dogma ausgestaltet von dem πνεύμα-κύριοs, dem Sohne Gottes, der aus himmelshöhen in diese Welt herabstieg, um diese wieder zu verlassen und in himmelshöhen auszusteigen, — da beginnt der Mythos sich gegen die historie zu wenden und macht den Dersuch, diese ganz zu beseitigen und sich allein auf den Thron zu seizen.

Man kann sich denken, daß unsere spnoptischen Evangelien einem solchen Zeitalter nicht mehr genügten. Die Gestalt Jesu von Nazareth, wie sie hier gezeichnet, war viel zu irdisch und konkret, viel zu menschlich-jüdisch und beschränkt, viel zu wenig im Wunder und in der Idee aufgelöst. Der Vergleich unserer Evangelien unter einander beweist schon, wie viel Anstöße hier zu beseitigen waren. Aber eine Arbeit im einzelnen und kleinen genügte kaum mehr. Man konnte es so machen, wie es bald die Gnostiker machten, und auch das Leben Jesu in den Synoptikern zu allegorisieren beginnen, so wie man es am alten Testament gelernt hatte. Da kam der Versasser seinerten Evangezliums und versuchte es mit einem großartigen Neubau.

Der große Gedanke, den er natürlich nicht mit Bewußtsein, sonbern instinktiv erfaßte, war der, Mythos und Dogma in die Geschichte ganz zurückzutragen. Im kleinen Maßstabe war das schon geschehen, als die Urgemeinde ihr Menschensohndogma und ihren Wunder- und Weissagungsbeweis in das Leben Jesu zurücktrug; aber nun galt es, die Geschichte ganz im Mythos auszulösen und für diesen transparent werden zu lassen.

Das ist dem Verfasser des vierten Evangeliums gelungen. Was er zeichnet in seinem neuen Leben Jesu, das ist der auf Erden wans delnde Gottessohn oder Gott. Sein erstes Austreten ist die Epiphanie seiner Herrlichkeit und Allmacht, die aus Wasser Wein werden läßt. Die alltäglichen Heilungswunder und Exorzismen sind verschwunden. Die Wunder tut

<sup>1)</sup> Genaueres vgl. unten, Kapitel VII.

Jesus zu seiner und des Vaters Chre. Sie sind Schaumunder geworden, Offenbarungen seiner Herrlichkeit. Er läßt seinen Freund sterben, um ihn durch sein Wort wieder aus dem Grabe hervorzurufen. - Und zu seinen wunderbaren Werken gehören auch seine Worte. Wenn die ρήματα Jesu im Evangelium fast als Parallelbegriff der έργα erscheinen (besonders deutlich 1410 ff.), so beweist das nicht, daß die epya Jesu im Sinne des Evangelisten nicht auf die supranaturalen Wunder'), sondern auf sein sittlich = persönliches Verhalten zu beziehen seien. werden umgekehrt die Worte Jesu in diese supranaturale Betrachtung einbezogen. Diese seine Worte sind gleichsam göttliche Orakel von wunderbarer geheimnisvoller Tiefe. Die blöde Menge steht ratios. voll Unverstand ihnen gegenüber, wie Nikodemus vor dem Wort von der Wiedergeburt, wie die Frau aus Samarien vor der Verkündigung des himmlischen Lebenswassers, wie die Menge in Galiläa vor der Predigt von dem himmlischen Manna und dem Rätselwort von der oaps des Menschensohnes 2). Eines dieser Worte genügt, um seine Häscher vor ihm zu Boden stürzen zu lassen; denen aber, die diese Wunderworte bewahren, verheißt er, daß sie den Tod nicht kosten sollen in Ewigkeit (851). So wandelt er in wunderbarem Wort und Werk über die Erde. Und umflossen ist er von Anfang an von den Wunderströmen des Sakraments. Er erschien in Wasser und Blut (I. Joh. 50 ff.), er will ewiges, lebendiges Wasser spenden und sein Fleisch und Blut den Menschen geben, er ist der Träger der Wiedergeburt aus Geist und Wasser. Aus dem Leibe des Gekreuzigten fließen die Cebensströme, Wasser und Blut. Der es gesehen hat, bezeugt es, und sein Wort ist wahrhaftig! Von Anfang an fertig tritt Jesus in die Öffentlichkeit hinaus, von Johannes eingeführt als das Camm Gottes, das der Welt Sünden trägt, von seinen Jüngern als der Messias begrüßt, von Nathanael als etwas höheres geahnt, weit über die Grenzen Galiläas und Nazareths hinüberragend, von den Samaritanern als Heiland der Welt umjubelt. Dom Blindgeborenen und Sehendgewordenen als Menschensohn angebetet, von Martha als

<sup>1)</sup> ξργα = σημεῖα 536 73. 21 93 f. 1025. 32 f. 37 1524. Auch 520 ff. sind die ξργα τοῦ πατρός zunächst die großen Wunderwerke der Auferstehung und des Gerichts, die dann freilich geistig umgedeutet werden. (Anders verhält es sich mit τὸ ξργον 484 174.)

<sup>2)</sup> Das alles ist nicht Ungeschick des Evangelisten in der Ausgestaltung des Dialogs. Es gehört geradezu zu seiner Technik. Jedes Mysterienwort der göttlichen Offenbarung wird unterstrichen durch die Betonung der Verständnisslosigkeit der Hörer. Ihnen gegenüber gibt es auch keinen Disput und keine Erläuterung, sondern nur die einkache Wiederholung des Geheimnisses.

Sohn Gottes bekannt, von den heiden, die zum Seste gekommen, gesucht, im Gespräch mit Pilatus als der König, dessen Reich nicht von dieser Welt ist, geoffenbart. Frei verfügt er von Anfang an über sein Geschick und sein Ceben. Aller Menschen Seelen und Gedanken liegen durchsichtig por seinen Augen. Des Verräters Wesen ist ihm von weither flar, er stellt auch den Verrat in seinen Plan ein. Aus freier Machtvollkommenheit gibt und nimmt er sein Ceben, sein Tod ist Erhöhung, ist Offenbarung seiner Herrlichkeit; der zitternde und zagende Jesus von Gethsemane ist verschwunden, im Triumph schreitet der Menschensohn in die Nacht des Todes hinaus. In unnahbarer Erhabenheit steht er allen seinen Seinden und Angreifern gegenüber. Derschwunden ist die heiße Seelennot, mit der Jesus von Nagareth um die Seele seines Volkes ringt. Daß er dies Volk nicht gewinnt, ist kein Miflingen und keine Täuschung, ist vorbedachter Ratschluß Gottes, ist das Gericht, das der Richter-Menschensohn an diesem verstockten Volke vollzieht. In derselben Erhabenheit aber löst er sich von allem Menschlichen überhaupt, seine Mutter und seine Bruder stößt er gurud, sie leben in in einer anderen Sphäre wie er. Die Grengscheide zwischen Gott und Kreatur verschwindet für ihn. Selbst das Gebet zu seinem Dater macht bereits Schwierigkeiten, es wird ausdrücklich ein und das andere Mal bemerkt, daß dieser Gebetsverkehr um der Umgebung Jesu willen geschieht 1). Das Wort am Kreuz "mich dürstet" spricht er um der Erfüllung der Schrift willen.

Und doch ist das Menschliche, wenigstens wenn wir uns auf den Boden damaliger Anschauung stellen, nicht ganz verschwunden und aufgezehrt im Göttlichen. Es soll doch die Position gehalten werden "das Wort ward Fleisch". Es ist vom Menschlichen gerade so viel übriggelassen, daß es einen gewissen Rahmen abgibt für das Göttliche, und mit großer Kunst ist es erreicht, daß, auf das Ganze des Bildes gesehen, doch nicht der Eindruck des Zauberhaften und Gespenstigen entsteht. Es ist doch ein Menschenleben hier auf Erden. Das wird zunächst mit äußeren Mitteln erreicht. Dem Leben und seinem Verlauf ist in Überbietung der älteren Evangelien eine bestimmte Chronologie zu Grunde gelegt, es ist reichlich, weit über das spnoptische Vorbild hinsaus, mit geographischen Details ausgestattet. Es verläuft — zwar nicht

<sup>1) 1142 1230.</sup> Es mag immerhin die eine oder andere der hier und sonst in der Darstellung benutzten Stellen, an denen die Tendenz überstark aufgetragen ist, einem geistlosen Redaktor des Evangeliums das Dasein verdanken, im Grunde ist doch fast alles aus einem Geist heraus gedacht.

mehr in Galiläa, hier nur noch ausnahmsweise - aber doch in diesem bestimmten Erdenwinkel Palästina. An seiner Schwelle steht noch immer die konkrete Gestalt des Täufers. Eine Menge von konkreten Situationen sind gezeichnet, eine gulle von Siguren umdrängen Jesu Gestalt. Freilich bleiben die konkreten Schilderungen meist Fragmente, die willkürlich abgebrochen werden, freilich sind die Nebenfiguren meist Schattenrisse und bleiben im hintergrunde, aber um so strahlender hebt sich die eine Lichtgestalt von dem mannigfachen hintergrund. Und besonders wirkungsvoll erscheinen die wenigen menschlichen Zuge in der flut göttlichen Lichtes. Dieser Jesus dürstet und bittet das samaritanische Weib um Wasser, er weilt bei den Freuden des hochzeitsmahles, er weint am Grabe des Cazarus, er kniet nieder und wäscht seinen Jüngern die Sufe. Er gibt am Kreuz der Mutter den Sohn und dem Jünger die Mutter. Er ist wirklich verraten und verleugnet, gefangen und verhört, er hat sein Kreuz selbst zur Richtstätte getragen 1), er ist wirklich gekreuzigt. Und vor allem, dieser Logos voll göttlicher Erhabenheit senkt sich in freundschaftlicher Dertrautheit zu seinen Jüngern hinab. Bu ihnen redet er ohne Gleichnisse in voller Offenheit. Sie nennt er Freunde, nicht Knechte, ihnen hinterläßt er sein Testament, das Gebot der Liebe. Auch sie sind nicht imstande, alles zu fassen, was er ihnen zu sagen hätte. Aber er verheißt ihnen, daß der Geist, den er sendet, sie alles lehren solle, und als der Erhöhte haucht er ihnen seinen Geist ein. Durch das ganze Evangelium klingt der Klang hindurch, daß der Sohn, was er hat, vom Dater hat und der Dater größer ist als der Sohn.

"Und das Wort ward Fleisch", der vierte Evangelist hat sein Programm durchgeführt. Was er zeichnet, ist der über die Erde wallende Cogos-Gott, und doch klingt aus demselben Evangelium wieder und wieder der Klang: ecce homo. Er hat die paulinische Derkündigung von dem πνεῦμα Χριστός und seine eigene von dem überweltlichen Gottessschn (dem Cogos) aus der Abstraktion herausgenommen und zur lebendigen Anschaulichkeit gebracht. Es hat das wenige von Menschlichkeit an dem Bilde Jesu, was auf dem Boden dieser Gesamtanschauung noch zu halten war, gerettet und gestaltet. Er hat den Mythos mit der Geschichte ausgesöhnt, soweit das überhaupt noch möglich war. — Ja er hat noch mehr getan, oder richtiger, es hat sich nebenbei ein von

<sup>1)</sup> Mit Recht sieht man in der Beseitigung der Figur Simons von Kyrene und in der Betonung, daß Jesus selbst sein Kreuz getragen, direkte Polemik gegen den Doketismus.

ihm nicht gewollter Erfolg eingestellt. Er - ober die Schule, die in dieser Schrift redet - hat, soweit wir sehen können, das Werk nicht als Ergänzung, sondern als Ersat der synoptischen Evangelien gedacht. Aber glücklicher Weise hat das vierte Evangelium die drei ersten nicht verdrängt, dazu hatten sie im urchristlichen Gemeindeleben zu feste Wurzeln geschlagen. Aber nun, indem sich das vierte Evangelium zu den drei ersten gesellte, konnten die letzteren im Lichte und in der Beleuchtung des ersteren gelesen und verstanden werden. Und einige Generationen später empfand die Kirche "das" vierfältige Evangelium als eine innere Notwendigkeit, so notwendig wie die vier himmelsrichtungen und die vier Winde 1). So hat das vierte Evangelium nicht nur dies Wenige, das es selbst vom Leben Jesu bewahrte, gerettet, es hat verhindert, daß irgendwie die Diskrepanz zwischen dem spnoptischen Cebensbilde Jesu von Nagarath und der altfirchlichen Verkündigung von dem Unrios Christos sich im Bewuftsein der Christen erhob. Diese Bedeutung des vierten Evangeliums für die Entwickelung der christlichen Religion hat übrigens auch die kirchliche Tradition dunkel gespürt. "Johannes aber hat zulett, da er sah, daß das Leibliche (σωματικά) in den Evangelien tund getan sei, von den Bekannten aufgefordert, vom Geiste Gottes in die höhe gehoben, das pneumatische Evangelium geschrieben" 2).

\*

III. Was bedeutet aber der auf der Erde wandelnde Gottessohn oder Gott-Logos für die Frömmigkeit des vierten Evangeliums? Und wie gestaltet sich das persönliche Verhältnis des Gläubigen zu jener überweltlichen Wesenheit, die in Jesus von Nazareth in dieser Welt wandelte? Hier machen wir zunächst eine Beobachtung von fundamentaler Tragweite in negativem Sinn. Der Verfasser der johanneischen Schriften, der doch in so mancher Beziehung der engste Geistesverwandte des Paulus ist, übernimmt dessen Auffassung vom κύριος-πνεθμα nicht. Das hat seinen tiesen Grund. Er hat überhaupt die gesamte, für Paulus so grundlegende πνεθμα-σάρξ-Spekulation nicht übernommen, wie er denn auch mit der Grundlage dieser Spekulation, dem pneumatischen Enthusiasmus, nicht mehr vertraut ist. Nur einmal klingt ein Klang aus der großen paulinischen

<sup>1)</sup> Irenaeus III 118,

<sup>2)</sup> Klemens von Alexandria, Euseb. H. E. VI 147, verwandte Stellen (3re=naeus III 1; 11 u. a.) bei Corßen, Monarchianische Prologe S. 103 (80).

Gedankenwelt herüber: "Was vom Fleisch geboren ist, ist Fleisch<sup>1</sup>), was vom Geist geboren ist, ist Geist." Aber der Gedanke ist hier schon ver= engt und rein sakramental ausgestaltet. Und auch sonst tritt der Geist entweder in bestimmte Beziehung zum Sakrament<sup>2</sup>) oder er ist für Johannes eine spekulative Größe geworden: der Paraklet, den der Vater oder der Sohn sendet. Als solcher ist er — auch hier hat eine starke Einschränkung seines Wesens stattgefunden — der Träger der göttlichen übernatürlichen Offenbarung, der an diesem Punkt das Werk des Sohnes fortsseht<sup>3</sup>): τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας.

Der Begriff σάρξ findet sich nur noch in einigen wenigen allgemeinen Wendungen<sup>4</sup>) und dann in den Lieblingsgedanken<sup>5</sup>) der johanneischen Schriften, daß Christus im Fleisch gekommen sei und daß er sein Fleisch im Sakrament gibt; und diese starke Betonung des Fleisches Christi ist sogar unpaulinisch.

So ist an diesem Punkt das Seuer der paulinischen Christusmystik fast gänzlich verschwunden. Der Geist ist Sakramentsgeist, Geist des Amtes und des Bekenntnisses, dritte Person in der Gottheit geworden, die stürmische Glut elementaren Empfindens ist zur Schlacke ausgebrannt. — Dennoch ist die Christusmystik ein integrierender und bestimmender Bestandteil der johanneischen Frömmigkeit geblieben. Sie sucht sich nur eigene und neue Bahnen. Ihre Eigentümlichkeit ließe sich etwa in dem einen Wort zusammenfassen: "Das ist der Wille meines Vaters, daß jeder der den Sohn schaut und an ihn glaubt, ewiges Ceben habe" (640). Wir werden dies Wort erst auf der Grundlage eines anderen Wortes verstehen, das allerdings keine Christusmystik, sondern direkt Gottesmystik enthält.

<sup>1)</sup> Jo. 38, paulinisch klingt auch im folgenden die Ausführung über das unerforschliche Wesen des Pneumatikers, vgl. I. Kor. 2.

<sup>2) 1.32</sup> f. 35 I. Jo. 56 – 8. Auch das schwerverständliche Wort 6.63 ist wahrscheinlich – bei aller spiritualisierenden Haltung – von der Wirksamkeit des Geistes
im Sakrament zu verstehen. – Der Geist, den der Auserstandene seinen Jüngern
einbläst, ist der Amtsgeist, der sie befähigt, Sünden zu vergeben 2022.

<sup>3) 1417. 26 1526 167</sup> ff. — Don hier aus begreift sich auch die Wendung "in Geist und Wahrheit". Hier ist der Geist eine Abstraktion geworden, beisnahe das Prinzip der von allem Niederen freien vernünstigen Frömmigkeit. Im ersten Johannesdrief erscheint der Geist — das ist wiederum eine Veräußerslichung — als der Träger des rechten Bekenntnisses 42 f., als solcher steht der Geist der Wahrheit dem der Lüge gegenüber 46. — Ganz allgemeine Nachstlänge paulinischer Herkunft, bei denen der Verfasser sich wenig gedacht zu haben scheint, sind I. 324 (vielleicht nur überleitung zu 41) und 413.

<sup>4) 1&</sup>lt;sub>18</sub> (δέλημα σαρκός) 8<sub>15</sub>. Ι. 3ο. 2<sub>16</sub> (ξπιδυμία τῆς σαρκός).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 114. 651 - 56. 63. I. 42 II. 7.

"Geliebte, jett sind wir Kinder Gottes, und es ist noch nicht kund geworden, was wir sein werden; wir wissen aber, daß, wenn es kund geworden sein wird, wir ihm gleich sein werden, denn wir werden ihn schauen, wie er ist." (I. Joh. 32). Das ist ein ganz singulärer Klang merkwürdiger geheimnisvoller Gottesmystik, den es zunächst zu verstehen gilt. Die Idee, die hier ausgesprochen wird, läßt sich in zwei Worte zusammenfassen: "Vergottung durch Gottesschau." Diese Idee tritt hier allerdings im eschatologischen Gewande auf. Die Vergottung durch Gottesschau wird in die selige Zukunst verlegt. Aber sie ist offenbar unabhängig von der Eschatologie und kann auch von dieser gelöst werden.

Auf welchem Boden mag diese hochgespannte Mystik gewachsen sein? In der alttestamentlichen Frömmigkeit sehen wir uns vergeblich nach Parallelen um. Antikem, weit verbreitetem Empfinden und dem Geist des alttestamentlichen Kultus entspricht es, wenn hier die Grundstimmung vorherrscht, daß der Mensch Jahwes Antlitz sicht schauen kann, ohne zu sterben.) In den Psalmen ist freilich mehrsach davon die Rede, daß die Frommen Gottes Antlitz schauen. "Ich werde gerechtsertigt Dein Antlitz schauen, mich sättigen, wenn ich erwache, an Deiner Gestalt."." "Im alten Testament verbirgt Gott sein Angesicht vor den Seinen, wenn er sich nicht um sie kümmert, und zeigt es ihnen, wenn er Recht schafft und rettet.")." Aber diese einsachen bildlichen Wendungen reichen doch nicht irgendwie an diese Idee der Vergottung durch Gottschauen heran.

Im Evangelium käme die eine Stelle "Selig sind, die reines Herzens sind, denn sie werden Gott schauen," in Betracht. Sie liegt jedoch ebenfalls wahrscheinlich auf der Linie der eben besprochenen Psalmstellen<sup>4</sup>).

So werden wir doch wiederum gezwungen, außerhalb des alttestament=

<sup>1)</sup> Exod. 3320. 22. 28. H. Greßmann, Mose u. s. Zeit S. 227 (2245). — Eine ältere und ganz naive Zeit ist freilich noch frei von dieser erschauernden Surcht vor der Gottheit, vgl. z. B. Exod. 241ff. Moses und die Ältesten "schauten den Gott Israels", "so schauten sie Gott, aßen und tranken". Aber das gehört sicher nicht in diesen Zusammenhang.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pf. 17<sub>15</sub>, vgl. 11<sub>7</sub> 22<sub>25</sub> (140<sub>14</sub>). Vgl. auch Ex. 33<sub>14</sub>, das Antlit Jahwes soll mit den Israeliten ziehen (Greßmann S. 222).

<sup>3)</sup> Wellhausen, Kommentar zu Matthaeus 58. — Könnte nicht doch viels leicht dies Schauen Gottes aus der Kultsprache stammen? Man schaut Gott, wenn man ihn in seinem Tempel aussucht. Freilich legt der israelitische Kult derartige Gedanken gerade nicht nahe.

<sup>4)</sup> Sollte Mt. 58 schon im Sinn einer wirklichen religiösen Mystik zu versstehen sein (vgl. den Kommentar von Klostermann zur Stelle), so wäre das ein sicherer Beweis dafür, daß dieses Wort der spätesten Überlieserung (resp. dem Matth. selbst) angehört; und das ist ja auch an und für sich nicht unwahrscheinlich.

lichen und des genuin driftlichen Milieus nach Parallelen Umschau zu halten. Und diese bieten sich in der Cat auf dem Boden hellenistischer Frömmigkeit. Und zwar sind hier zwei Quellen dieser Mustik nachweisbar, die sich dann zu einem gemeinsamen Strom vereinigen. Der eine Quell ist speziell die Frömmigkeit und die gottesdienstliche Praxis der Mysterienreligion. Es ist bekannt und längst nach Gebühr hervorgehoben, daß der höbepunkt aller Mnsterienfeier und aller geheimnisvollen Einweihungsriten die Epoptie 1) ift. Nach langen Dorbereitungen, Sasten, Reinigungen, Büßungen gelangt der Myste zu dem höhepunkt der Weihefeier, da er die Gottheit selber schaut. Das wurde ursprünglich etwa einfach dadurch erzielt, daß man in einem bestimmten Moment die heiligen Gottes= bilder mitten in der Dunkelheit durch irgend welche geheimen Beleuchtungseffekte in magischem Lichte aufstrahlen ließ2). Später wird man vielfach diesen ursprünglich naiv-roben Vorgang verfeinert haben. Man bediente sich offenbar des Mittels künstlich herbeigeführter Ekstase und ließ den Mysten die Gottheit schauen, und man wird dabei vielfach an die Realität dieses Dorganges geglaubt haben.

In dem Isis-Mysterium, dessen Gang uns Apulejus in seinen Metamorphosen (XI 23) erhalten hat, berichtet der Eingeweihte, der durch die Weihe offensichtlich zur Gottheit erhoben wird: "Ich ging bis zur Grenze des Todes, ich betrat Proserpinas Schwelle, und nachdem ich durch alle Elemente gesahren, kehrte ich wiederum zurück: um Mitternacht sah ich die Sonne mit hellweißem Lichte strahlen, vor die unteren und obersten Götter trat ich hin, von Angesicht zu Angesicht, und betete sie aus nächster Nähe an." Man sieht, wie hier zum Teil noch immer ein magischer Lichtesset bei der Weihe seine Rolle spielt und doch alles zugleich ins Geistig-Persönliche erhoben ist. Daher wird die Weihefeier den Namen dwrogeds bekommen haben."). Da begrüßte dann wohl der Myste die

<sup>1)</sup> DgI. das Material namentlich bei Anrich, Das antike Mysterienwesen 1894, vor allem S. 30, auch S. 63 ff. De Jong, Das antike Mysterienwesen 1909 S. 15 ff. (eleusinische Mysterien), besonders 313 ff.

<sup>2)</sup> De Jong, 313ff. (Lichteffekte bei den ägnptischen Kulten und im Mithrass dienst).

<sup>3)</sup> dgl. über diese Zusammenhänge Wobbermin, Religionsgeschichtliche Studien S. 154 ff. Mit Recht hat bereits Wobbermin von dorther die Bezeichnung der christlichen Taufe als φωτισμός, φώτισμα, φωτίζειν abgeleitet. — dgl. die Wendungen: illustrari illustratus bei Apulejus Metamorph. XI 27 29; dazu Reihenstein, Hellenist. Mnsterienrelig. 30. 77 f. 106 u. ö. (s. Register s. v. φως φωτίζειν). Ebenso De Jong, antifes Mnsterienwesen 313 ff. Direkt in

erschienene Gottheit mit χαῖρε νύμφιε, χαῖρε νεὸν φῶς ¹). Klemens, der am Schluß des Protreptitos sich in das Gewand des Mηstagogen kleidet und die seierliche Sprache der Mysterien nachahmt, ermahnt die Christen: τὸν ὄντως ὄντα θεὸν ἐποπτεύσωμεν ταύτην αὐτῷ πρῶτον ἀνυμνήσαντες τὴν φωνήν χαῖρε φῶς; φῶς ἡμῖν ἐξ οὐρανοῦ . . . . ἐξέλαμψεν ²) ἡλίου καθαρώτερον.

Und diese Gottesschau gilt zugleich als Vergottung des Mysten. Es darf als bekannt vorausgesett werden, daß als das Endziel der Weiheseier in der späteren Mysterienresigion immer die Vergottung, oder wenigstens die Erhebung des Mysten in das selige Leben der Gottheit gedacht wird<sup>3</sup>). Ganz deutlich tritt uns sofort wieder dieser Zussammenhang, worauf bereits hingewiesen wurde, in den Isismysterien entgegen. Denn nachdem der Myste zu jenem höhepunkt der Offenbarung geführt ist, wird er mit dem Gewande der Gottheit geschmückt, bekommt die Strahsenkrone des Gottes aus haupt gesett und wird so dem verssammelten Volke dargestellt, das an seinem Anblick in Ehrfurcht hängt 4). Das ist Vergottung durch Gottesschau: Das Schlußgebet des hermetischen Traktates Asklepios (Cogos teleios) faßt das kurz zusammen: χαίρομεν, δτι έν σώμασιν ήμᾶς ὄντας ἀπεθέωσας τῆ σεαυτοῦ θέφ.

Ein zweiter Ansatzunkt für diese hochgestimmte Mystik sindet sich an einem Ort, wo man ihn zunächst nicht erwarten sollte, nämlich in der das Zeitalter beherrschenden astronomisch-astrologischen Frömmigkeit.<sup>6</sup>). Die Gestirne sind seit Plato durch die ganze Frömmigkeit der

diesen Zusammenhang gehört es, wenn in den apokryphen Apostelakten bei dem Initiationsakt der Taufe oder bei der Eucharistie Christus im hellen Lichtglanz den Gläubigen erscheint. Actus Petri Verc. 5. (Taufe); Acta Thomas c. 27. 153 (Taufe); Actus Petri c. 21 (Agape). Dahin gehören auch die Lichterscheinungen bei der Taufe Jesu, die Seuertaufe bei einigen gnostischen Sekten.

<sup>1)</sup> Sirmicus Maternus, de errore prof. relig. 191. Dgl. die Anspielung 24f.: nec ostensi tibi luminis splendore corrigeris.

<sup>2)</sup> Protrept. XI 114. — Der Mnsteriensprache folgt Klemens auch, wenn er das Wesen der Taufe erläutert als φώτισμα, δι' οὖ τὸ ἄγιον ἐκεῖνο φῶς τὸ σωτήριον ἐποπτεύεται, τουτέστιν δι' οὖ τὸ δεῖον δξυωποῦμεν, Paidagogos I 26 (vgl. die ganze Ausführung 20—28).

<sup>3)</sup> S. o. S. 49 ff. Ogl. auch Reigenstein, Hellenist. Musterienrel. passim (vgl. Register s. v. ἀποδεοῦσδαι, δεοῦν); ferner die Ausführungen unten im Kapitel X.

<sup>4)</sup> S. O. S. 49.

b) Retonstruttion des Textes bei Reigenstein, Hellen.-Must. Rel. S. 113f.

e) vgl. zum folgenden die schönen zusammenfassenden Ausführungen Cumonts in Astrology a. Religion among the Greeks a. Romans. New-York,

philosophisch Gebildeten hindurch die sichtbaren Götter. Man leitet den Namen deós gar von deiv laufen und deaodai geschaut werden ab. So ist die Wissenschaft der Astronomie und die Pseudowissenschaft der Astrologie zugleich Frömmigkeit und Theologie. Der Astronom, der den Bahnen der Sterne sinnend nachdenkt, beobachtet die Wege der Götter, der Astrolog erforscht ihren alles beherrschenden Willen. Der Weise aber, der sich so in die himmelswelt dort oben, diesen Kosmos voll leuchtender Schönheit und unendlicher Ordnung und harmonie versenkt, erlebt gleichsam eine unio mystica mit jenen göttlichen Mächten. Er fühlt sich dem kleinlichen und alltäglichen Getriebe der Erde, dem geschäftigen Ameisengewimmel dort unten entrudt, hinaufgerissen, emporgehoben in die freie und schöne, aller Unordnung und Unrast enthobene. ewige und selige Welt der Götter. Seine Seele, die ja von dort oben stammt, die aus der Sonne geboren selbst sonnenhaft ist, den Gestirnen verwandt, ein ἀπόσπασμα von Aether und Licht, erlebt in der himmelsschau immer von neuem diese ihre Verwandtschaft mit der Gottheit. Auch das ist Vergottung durch Gottesschau.

Der platonisierende Stoiker Poseidonios von Apamea scheint vor allem der begeisterte Verkündiger dieser Weltanschauung gewesen zu sein. In Ciceros Somnium Scipionis liegt ein klassisches Zeugnis dieser himmels-Mustik vor und ebenso etwa in Senecas Consolatio ad Marciam. Plinius rühmt von dem Bahnbrecher der astronomischen Wissenschaft hipparch: numquam satis laudatus, ut quo nemo magis adprohaverit cognationem cum homine siderum animasque nostras partem esse caeli (Hist. nat. II. 85). "Ich weiß wohl, daß ich sterblich bin und von eines Tages Dauer, aber wenn ich den dichtgedrängten Kreisläusen der Sterne nachspüre, berühre ich mit den Füßen nicht mehr den Erdboden, sondern sättige mich bei Zeus selbst an göttlichem Ambrosia")" — so bekennt noch in späterer Zeit der Schöpfer des ptolemäischen Weltspstems.

Einer der hervorragendsten Zeugen dieser astronomischen Weltsanschauung ist der alexandrinisch jüdische Philosoph Philos). Sür ihn London 1912, Lecture V, und vor allem dessen spezielle Aufsätze: Le mysticisme astral dans l'antiquité (Extraits des Bulletins de l'Acad. royale de Belgique 1909. — Sonderdruck Brux. 1909; hier p. 26—33 eine Reihe wertvoller Dostumente dieser Frömmigkeit) und La théologie solaire du paganisme romain Paris 1909.

<sup>1)</sup> Anthol. Pal. IX 577. Boll, Studien über Claudius Ptolemaus. Ceipz. 1894. S. 74ff.

<sup>2)</sup> Die wichtigsten Stellen gesammelt bei Cumont, Le mysticisme astral p. 28 ff.

noch ist die Astronomie eine göttliche Wissenschaft. Unter allen Sinnen, die dem Menschen verliehen sind, preist er am höchsten das Sehvermögen. Denn durch das Auge schaut der Mensch den gestirnten himmel. "Denn sobald das Gesicht, vom Lichte hinaufgeleitet, die Natur und die harmonische Bewegung der Gestirne wahrnahm, die wohlgeordneten Umschungen der Firsterne und Planeten... bot es der Seele eine unsagbare Lust und Wonne, und je mehr diese sich an dem Anblick der Erscheinungen weidete ... desto unersättlicher ward ihr Verlangen nach geistigem Schauen. Dann ging sie weiter und forschte, was denn das Wesen dieser sichtbaren Dinge sei... Aus der Forschung über diese Dinge entstand die Philosophie, das vollkommenste Gut, das in das menschliche Ceben eingetreten ist").

Zugleich sehen wir bei Philo den Übergang deutlich, wie aus diesem noch sehr rational gestimmten Enthusiasmus astronomischer herkunft allmählich sich eine Mystik des Gottschauens loslöst, die sich dann gang auf sich selbst stellt. Es ist bekannt und kann hier nicht ausführlich bewiesen werden, wie Philos gesamte Frömmigkeit in einer Mystik der Gottesschau gipfelt. Die Anhänger dieser Gottesmystik werden von ihm wieder und wieder als das opatikov yévos2), als die δρατικοί ἄνδρες 8), αΙς δίε φιλοθεάμονες και τὰ ἀσώματα ὁρᾶν γλιχόμενοι 4), als der δίασος όξυωπέστατα όρων 5) bezeichnet. Er redet von einer οπτική έπιστήμη 6). Dem alltäglichen niederen Menschengeschlecht, dem yήινος νους 'Αδάμ treten bei ihm diese όρατικοί ανδρες') gegenüber. Er perlangt: τὸ δὲ θεραπευτικὸν γένος βλέπειν ἀεὶ προδιδασκόμενον τῆς τοῦ ὄντος θέας ἐφιέσθω .... μέχρις ἂν τὸ ποθούμενον ἴδωσιν 8). Und eben diese gange mustische grömmigkeit wurzelt, wie wir noch genau sehen können, mit einer Wurzel wohl ebenfalls in der Mnsterien= frömmigkeit, deren Stil und Sprache Philo sich durchaus angeeignet hat, mit der andern im astronomischen Enthusiasmus 9).

<sup>1)</sup> de opificio § 54. vgl. 69 ff. 77 (Übersehung von Cohn); vgl. vor allem das große Bekenntnis de spec. leg. III 1-6 auch 185-194; de Abrahamo § 58; 110; de leg. spec. I 39 f., 49. 207 ff. II 45 usw.

<sup>2)</sup> de migrat. § 18; de fuga § 140; q. rer. div. haer. § 36. 78f.

³) de plantat. § 36.

<sup>4)</sup> de ebriet. § 124.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) de plantat. § 58.

<sup>6)</sup> de spec. leg. III § 100.

<sup>7)</sup> de plantat. § 46.

<sup>8)</sup> de vita contemplativa c. 2 Mang. II 473.

<sup>9)</sup> Einen ähnlichen Übergang von der Astronomie zur mystischen Gottessschau in dem hermetischen Fragment bei Stobaios, eklog. I 480.

Und diese von allem Kultischen und Technisch-astronomischen losgelöste Gottesmystik liegt nun besonders klar und deutlich in den hermetischen Traktaten vor. Im "Krater" sinden wir den schönen Ausspruch: Denn die Gottesschau hat etwas Eignes an sich. Die, welche zum Schauen gelangt sind, hält sie fest, wie der Magnet das Eisen festhält (IV 11)¹). Die göttliche Schau preist der Prophet in der "Kdeīs". "Sie ist aller Unsterblichkeit voll; die sie erlebt haben (Uranos und Kronos!) sind oft aus dem Leibesleben zur seligen Schau hinübergeschlummert: είθε καὶ ήμεῖς ὁ πάτερ" (X 4 f). "Denn es ist möglich, daß die Seele, noch im Leibe des Menschen besindlich, vergottet werde, wenn sie die Schönheit des Guten geschaut hat" (§ 6). "Ich aber stand auf, von seiner Kraft durchdrungen und belehrt in der Natur des Alls und der höchsten Schau") (I 27).

\* \*

IV. Das alles ist Vergottung durch Gottesschau, und das ist das Milieu, in welchem jener große mystische Spruch des Johannesbrieses, von dem wir ausgingen, verständlich wird. Daß das Ganze hier eschatologisch umgestaltet ist, tut nichts zur Sache. Das Mysterium der schon hier erlebten Gottesschau ist ja auch in der Mysteriensrömmigkeit nur eine Vorwegnahme des seligen jenseitigen Endziels. Auf diesem Boden steht übrigens auch schon Paulus mit dem mystischen Schluß des dreizehnten Kapitels des Korintherbrieses und mit seiner Entrückung in den dritten himmel und ins Paradies (II. Kor. 121 ff.) 3). Nur daß

<sup>1)</sup>  $\mathfrak{D}\mathfrak{g}\mathfrak{l}$ . § 6 αὔτη ή τοῦ νοῦ ἐστιν ἐπιστήμη, τῶν θείων ἐντορία καὶ ἡ τοῦ θεοῦ κατανόησις.

<sup>2)</sup> Unmittelbar vorher der berühmte Satz: καὶ τοῦτό έστι τὸ ἀγαθὸν τέλος τοῖς γνῶσιν έσχηκόσι τὸ δεωθῆναι I 26. Das Schlußgebet des Asklepios wurde bereits oben S. 200 zitiert.

<sup>3)</sup> Es ist mir wahrscheinlich, daß Paulus II. Kor. 40 seine grundlegende Christusvision mit Farben schildert, die er 3. T. der Musteriensprache entsehnt: δ θεδς δ είπων εκ σκότους φως λάμψει (soweit liegt freilich Reminiszenz an Gen. 13 vor), δς ξλαμψεν έν ταις καρδίαις ήμων πρός φωτισμόν τής γνώσεως τής δόξης του δεου έν προσώπω Χριστού. Wie der Muste in der Epoptie die lichtstrahlende Gottheit schaut, so hat Paulus die göttliche Doza auf dem Antlitz Christi gesehen. Das Ganze ist φωτισμός, und γνώσις ist das Resultat. Der Gedanke der dadurch herzgestellten δόξα des Gläubigen sehlt hier. Er kann aus II. Kor. 318 seicht ergänzt werden. Dieser Ders ist durchtränkt mit musteriöser Srömmigkeit. Ganz deutlich hören wir aus den geheimnisvollen Worten das große Chema herausklingen: Dergottung (τὴν αδτὴν εἰκόνα μεταμορφούμεθα ἀπὸ δόξης εἰς δόξαν) durch Gotteszschau (τὴν δόξαν κυρίου κατοπτριζόμενοι). Dazu vgl. Rö. 820 f. (δοξάζειν!) — Wie

hier bloß Fragmente dieser Mystik sichtbar werden, während in den johanneischen Schriften das alles in einen großen Zusammenhang einsasstellt erscheint.

Denn das ist nun die eigentümliche und originelle Anschauung des vierten Evangeliums. Diese den Menschen vergottende Schau vollzieht sich an dem Bilde des auf Erden erschienenen Gottessohnes. "Das ist der Wille meines Vaters, daß jeder, der den Sohn schaut und an ihn glaubt, das ewige Leben habe" (640). - Man fann bagegen einwenden, daß bie johanneischen Schriften, von jener einen Stelle des I. Briefes abgesehen, von der wir ausgingen, niemals von Dergottung der Gläubigen reden. Aber man wird sich zu vergegen= wärtigen haben, daß die Begriffe ewiges Ceben und Vergottung Korrelatbegriffe sind. Was die Gottheit vor den Menschen voraus hat, das ist eben ewiges Ceben, adavasia, apdapsia. Und die Menschen, welche das heilsqut des ewigen Lebens haben, sind damit in die Sphäre der Gottheit erhoben. Es ist außerordentlich charakteristisch, daß im Schluß= gebet des Asklepios (c. 41) die lateinische überlieferung (Pf. Apulejus) an Stelle des griechischen Sakes: χαίρομεν ότι έν σώμασιν ήμας όντας ἀπεθέωσας τῆ σεαυτοῦ θέα1), den Sak stellt: quod nos in corporibus sitos aeternitati fueris consecrare dignatus. So fonnte der Evangelist den Terminus "Vergottung", von dem ihn noch immer ein instinktives Gefühl zurudgehalten haben wird, meiden und doch mit dem Begriffe "ewiges Leben" seinen Lesern gang dasselbe sagen.

In dem Licht dieser Zusammenhänge gilt es, das ganze Evangelium von neuem zu lesen. Nun tritt erst das Wort des Prologs in seiner vollen Wucht und Bedeutung heraus: "Der Logos ward Fleisch, und wir schauten seine Doza, eine Doza als des Eingeborenen vom Vater, voller Gnade und Wahrheit." "Und aus seiner Fülle (seinem Pleroma, der oberen himmelswelt."), die sich mit ihm herabsentte), nahmen wir alle Gnade um Gnade.")." Die Apostel und Augenzeugen des Lebens Jesu

die Begriffe δόξα, δαξάζειν in diesem Milieu ihre heimat haben, hat namentlich Reihenstein, hellen. Myst.=Rel. passim (100 f. 117. 170 ff. u. ö. Register s. v.) be= wiesen.

<sup>1)</sup> Über die griechische überlieferung f. Reitzenstein, Arch. f. Rel. Wiss. VII 393, Hellen. Must. Rel. 113f.

<sup>2)</sup> Crotz Reitensteins Ausführungen Poimandres S. 26 f. scheint mir die Erklärung und herkunft des Begriffes πλήρωμα immer noch ein Rätsel zu sein.

<sup>3)</sup> Die Charis ist in diesem Zusammenhang die sichtbar und greifbar ersschienene göttliche Wesenheit, die als Heilsgeschenk den Menschen zu Teil wird. Das Schlußgebet des Asklepios beginnt: χάριν σοι οίδαμεν ΰψιστε΄ σῆ γὰρ χάριτι τοῦτο

haben an diesem Gottesbilde die Gottesschau erlebt, und sind nun selbst von der ganzen Fülle der Kräfte der oberen Welt überströmt. Sie haben im Sohn den Vater geschaut (140), und so hat der Vater Wohnung bei ihnen genommen (1428). Sie sind mit dem Sohne in die Sphäre des göttlichen ewigen Lebens hinaufgehoben: "Die Welt schaut mich nicht mehr, ihr aber schaut mich, denn ich lebe und ihr sollt leben" (1410). Und diese Schau soll sich in der Ewigkeit vollenden (1724).

Dieser Gottesschau entspricht übrigens das hören des wunderbaren Gotteswortes (s. o. S. 193). Mit vollem Recht ist bereits das Urteil ausgesprochen, daß Jesus im vierten Evangelium als der Minstagoge erscheint, der mit seinem wunderbaren Wort die Seinen zum Ziele führt. Da, wo der Prolog von der Offenbarung des Movoyevήs redet, bezeichnet er diese Tätigkeit mit dem Terminus, "welchen die Griechen von Priestern und Wahrsagern gebrauchen, wenn dieselben göttliche Geheimnisse kund tun": Ethyesodai"). Daher hat das Wort (der Cogos) Jesu eine so wunderbare und geheimnisvolle Kraft"). Diese Kraft erzeugt den Glauben (441.50). Es ist das Verderben für die Juden, daß dieser "Cogos" keinen Raum in ihnen hat, daß sie ihn nicht zu hören vermögen (887.48 588). Sür die Seinen aber kommt alles darauf an, daß sie das "Wort" Jesu bewahren (τηρείν) oder daß sie in dem Wort bleiben (831). Mit der Begründung τὸν λόγον σου τετήρηκαν empsiehlt Jesus sie dem Vater (176).

Es vermittelt ihnen die höchsten heilsgüter; es vollzieht in ihnen die geheimnisvolle Reinigung: καθαροί έστε διὰ τὸν λόγον δν λελάληκα<sup>8</sup>) (15<sub>8</sub> vgl. 13<sub>10</sub>). Der Gemeinschaft mit Christus entspricht geradezu die Gemeinschaft mit dem Wort: ἐὰν μείνητε ἐν ἐμοὶ καὶ τὰ ῥήματά μου ἐν ὑμῖν μένει (15<sub>7</sub>). Andererseits reißt das Wort sie aus der Welt heraus,

τὸ φῶς τῆς γνώσεως ελάβομεν. — So geht der Begriff auch in die Sprache des Sastraments über, Didache 106: "Die Gnade komme, und diese Welt vergehe." — In der Epiklese der Markosier (bei der Eucharistie?) wird die Charis in den Kelch hinabsgerufen. Irenäus I 132 (vgl. 133).

<sup>1)</sup> Holymann, Neutest. Theol. 2 II 423 f. vgl. Walter Bauer (Kommentar 31 Joh. 118 im Handbuch 3. N. T. von Ciehmann): Polluz VIII 24: έξηγηταὶ δ'έκαλοῦντο οἱ τὰ περὶ τῶν διοσημιῶν καὶ τὰ τῶν ἄλλων Ιερῶν διδάσκοντες.

<sup>2)</sup> Das gilt nicht vom Johannesbrief, wo der Logos Jesu gewöhnlich in nüchterner Weise mit der evrodή identifiziert wird. Dagegen klingt dieser Begriff vom λόγος (neben μαρτυρία 'l.) in der Offenbarung nach: 12. 9 38. 10 69 204 227. 9. 18 f. (anders 1211; εντολή und μαρτυρία 1217).

<sup>3)</sup> Wahrscheinlich Anklang an die Katharsis im Mysterienwesen. Holysmann II 424. Ogł. besonders Corpus hermetic. XIII 15: καλώς σπεύδεις λύσαι τὸ σκήνος κεκαθαρμένος γάρ.

die Welt haßt sie, weil sie das Wort empfangen haben (1714). Den, der das Wort bewahrt, wird der Vater lieben und Wohnung bei ihm machen (1423). Ja, dieses Wort hat die den Tod überwindende, ewiges Ceben schaffende Kraft: "Wer mein Wort hört . . . , der hat ewiges Ceben und tommt nicht ins Gericht, ist vielmehr aus dem Gebiet des Todes in das des Lebens bereits übergetreten" (524). "Wenn einer mein Wort bewahrt, soll er den Tod nicht kosten in Ewigkeit" (851). Nur pon hier aus erklärt es sich, daß das Wort geradezu als der Richter erscheint, das den Unglauben richtet (1247 f.) 1). Das geheimnisvolle Mnsterienwort wird zu einer personifizierten, selbständigen, göttlichen Potenz (ein Logos neben dem Logos im besonderen Sinn). - Denn dieses geheimnisvolle Wort ist leghin Gottes eigenstes Wort selbst. Der Sohn verkündet, was er in der Ewigkeit beim Vater gehört (geschaut) hat"). Er trägt sein heiliges Mnsterienwort wohlverwahrt bei sich: άλλὰ οἶδα αὐτὸν καὶ τὸν λόγον αὐτοῦ τηρ $\tilde{\omega}$  (855). Und es ist das Wort des Vaters, das er den Seinen gegeben; das bindet Vater, Sohn und Gemeinde zusammen: τὰ ρήματα ἃ ἔδωκάς μοι δέδωκα αὐτοῖς, καὶ αὐτοὶ ἔλαβον καὶ ἔγνωσαν (17<math>∗)³).

Aber so stark auch die Bedeutung des Wortes betont wird, man wird sich doch dem Eindruck kaum entziehen, daß der Evangelist dann von den höhepunkten seiner Christenersahrung redet, wenn er im Prolog und in den Abschiedsreden die himmlische Gottesschau, die sich an

<sup>1)</sup> Bréhier hat die Vermutung ausgesprochen und geistvoll durchgeführt, daß der Logos bei Philo zum Teil das personisizierte Mysterienwort sei (Les idées de Philon p. 101–107). — Wir hätten hier eine vortreffliche Analogie für einen solchen Übergang. Darüber wird Kap. IX noch einmal in weiterem Jusammenhang gehandelt werden.

<sup>2) 118 311. 34 716 826. 28. 38. 47 1249 1410.</sup> Die Begriffe des Schauens und des hörens gehen in einander über. Der Wechsel von å έγω εωρακα und ύμεις οδν å ήκούσατε 838 ist wohl zufällig, vgl. 826. 28. (Oder soll hier das Schauen über das hören gestellt werden?)

<sup>3)</sup> Bemerkenswert ist, daß einmal im Evangelium die Worte Jesu mit der Größe des πνεθμα gleichgesetzt werden: τὰ βήματα ἃ έγὰ λελάληκα θμῖν πνεθμά έστιν καὶ ζωή έστιν (603). In ähnlicher Weise bringt 324 βήμα und πνεθμα 311 sammen. Man sieht hier noch, wie der Begriff des wunderbaren Wortes den paulinischen des wunderwirkenden Pneuma verdrängt.

<sup>4)</sup> holhmann II 424 möchte in geistvoller Weise geradezu einen stusenmäßigen Aufstieg der Weihe im Evangelium erkennen. "Als Vorstuse der Einweihung stellt sich ein die Reinigung, . . . . als Vollendungshöhe die Schau (έποπτεία)." — Dahin rechnet er auch die Tatsache, daß neben den in der Gegenwart gegebenen Enthüllungen auf die Vollendung der Offenbarung in der Zukunst durch den Geist hingewiesen wird (1610. 18).

dem Cogos vollzieht, verkündet. Beides endlich, die heilige Gottesschau und sein heiliges Mysterienwort, geben die Augenzeugen seines Cebens nun weiter. Jesus redet in seinem Abschiedsgebet von allen denen, die zum Glauben kommen dià τοῦ λόγου αὐτῶν. Und feierlich beginnt der Brief: Was von Anfang war, was wir gehört und gesehen haben mit unsern Augen, was wir geschaut und mit den Händen gegriffen haben, vom Cogos des Cebens . . . . was wir gesehen und gehört haben, das verkündigen wir euch." Unter diesen Endzweck stellt der Evangelist sein ganzes Evangelium. Die Gemeinde soll diese Gottesschau an dem Jesusbilde erleben. Sie kann zu der Kommunion mit Gott auf mancherlei Weise kommen: im Gottesdienst, im Anhören der Predigt und in der Beteiligung am Sakrament, aber vor allem auch soll ihr dies Buch dazu verhelsen: Dies ist geschrieben, daß ihr glaubet, daß Jesus Christus der Sohn Gottes sei und daß ihr im Glauben ewiges Ceben durch seinen Namen habt.

hier haben wir das Zentrum, um das die Gedanken des Evangelisten und seine Frömmigkeit kreisen 1). Der Glaube im Sinne des vierten Evangeliums ist nichts anders, als dieses Sich-hineinschauen in das Jesusbild in seiner göttlichen Dora, mit den Beweisen der von Gott verliehenen Allmacht und Allwissenheit, in seinen wunderbaren Taten und Worten, umflossen von den Gnadenströmen des Sakramentes, in dieses Bild, das in einer bestimmten Zeit und an einem bestimmten Ort aufgestrahlt, nun ewig gegenwärtig ist. Glaube und Schauen sind Korrelatbegriffe: πας ο δεωρων τον υίον και πιστεύων είς αὐτόν (640). Glaube ist nicht ein Glaube an dies und das, an bestimmte Tatsachen, wie Tod und Auferstehung (die paulinische Heilstatsachentheologie verschwindet fast gang wieder), sondern ein Sichversenken in das Ganze, in die Fülle seines Wesens, ein πιστεύειν είς Ίησοῦν Χριστόν. Wie Moses die Schlange allem Volk sichtbar erhöht hat, so hat Gott den Menschensohn weithin sichtbar erhöht, damit alle in der gläubigen Betrachtung dieses göttlichen Symbolums ewiges Ceben gewinnen können. In diesem Sinn heißt es (nicht im Sinne des Opfertodes), daß Gott seinen Sohn gab, nämlich als Objekt des Glaubens und des Schauens (314-16 828)2).

Und auf der mystischen Schau und auf dem Glauben beruht die Gnosis des vierten Evangeliums. Don Intellektualismus im strengen Sinn des Wortes kann bei der Betonung des zuwöcker zwenschu gar

<sup>1)</sup>  $1_1$  ff.  $vgl. 4_{14}$  haeis tedeámeda kal marturoumen.

<sup>2)</sup> Ogl. I. Jo. 49 f., obwohl hier allerdings mit dem ίλασμον περί τῶν ἀμαρτιῶνημῶν die Opferidee eingetragen ift.

nicht die Rede sein. Die "Erkenntnis" der johanneischen Schriften ist gang und gar mysteriose Erkenntnis, die auf der Gottesschau beruht, dewpeiv und yivwokeiv werden fast spnonym ja in ihr besteht. gebraucht und wechseln mit einander ab, und ebenso die Begriffe γινώσκειν und πιστεύειν 1). Die Erkenntnis beruht ganz auf Gottes= und Jesus-Offenbarung. Die Gläubigen erkennen, weil Gott und Jesus sie erkannt haben, weil sie erkannt sind 2). So erscheint die alideia, die den Gläubigen aus der Fülle des fleischgewordenen Logos zu Teil wird, als Korrelatbegriff zur Charis (114). Und diese Wahrheit ist eine göttliche, lebendige Kraft, sie macht den Menschen frei und bringt die έλευθερία (832). Es ist die Wahrheit, die der Myste in der Weihe erbalt: Weihe sie mit Deiner Wahrheit, Dein Wort ist die Wahrheit (1717)3). Das alles wurzelt nun wieder in dem Boden hellenistischer, orientalischer Frömmigkeit. Das braucht nicht mehr ausführlich bewiesen au werden 4). Es genügt 3. B. ein Blick in das Schlufigebet des Logos teleios des Asklepios, um dieses Ineinander von Gnade, Erkenntnis, Gottes= schau, Vergottung, ewiges Leben in aller Greifbarkeit und Deutlichkeit zu sehen.

Wir besitzen auch noch ein Wort des Evangelisten in welchem sich diese seine Mystik auf das vortrefflichste zusammenfaßt. Es ist das große Bekenntniswort: "Darin besteht das ewige Leben, daß sie Dich als den allein wahrhaften Gott erkennen und den Du gesandt hast Jesus Christus". Hier haben wir noch einmal das Ineinander von mysteriöser Gnosis und Leben, hier die Orientierung der Gnosis an dem Gesandten Gottes, Jesus Christus, hier auch die Vermeidung des Begriffes Vergottung und die Ersatsformel dafür, ewiges Leben.

V. Noch greifbarer und deutlicher treten endlich diese Zusammenhänge heraus, wenn wir einen letzten Begriff ins Auge fassen, der wie kein andrer der johanneischen Mystik ihr Gepräge gibt, ich meine den Terminus φως, und daneben das Begriffspaar φως und σκότος. Gleich durch den Prolog tönt dieser seierliche Klang: "Das Leben war das Licht der Menschen". "Und das Licht scheint in der Sinsternis." Ja.

<sup>1)</sup> DgI, 1419-20 176-8 669.

 $<sup>^2)</sup>$   $10_{14}\,\mathrm{f.}$   $15_{15}$  und die oben S. 60 besprochenen Parallelen (Mt. 1127) namentlich bei Paulus I. Kor,  $13_{12}$   $8_2\,\mathrm{f.}$ 

³) Ogl. 146 ή άλήθεια καὶ ή ζωή. Christus erscheint in diesem Zusammen= hang als ή δδόs. Dazu vgl. vgl. die Auffassung des Nus als δδηγόs der Seele in der hermetischen Literatur X 21. Reihenstein, Poimandres 235.

<sup>4)</sup> Dgl. Reigenstein, Hellenist. Mnst. Rel. S. 112ff.

wenn so bestimmt betont wird, daß der Täuser nicht das Licht war, daß er nur von dem Licht zeugen sollte, so gewinnt es fast den Anschein, als sei φωs ein umstrittenes Ehrenprädikat, das hier in aller Bestimmtheit Jesus zugesprochen wird. — Wieder und wieder erklingt auf den höhepunkten des Evangeliums dies Motiv: die Scheidung unter den Menschen, das große Gericht, vollzieht sich an der Stellung, die sie zum Licht einnehmen (310 f.). Zweimal wird von Jesus seierlich der Anspruch erhoben: έγω είμι τὸ φως τοῦ κόσμου (812 95). In seinen Abschiedsworten mahnt er die Menge, im Lichte zu wandeln 1), so lange das Licht bei ihnen ist (1225 f. 46).

Mit diesem Terminus Licht hat es eine eigentümliche Bewandtnis. So nahe die Anwendung dieses Begriffes auf Gott und göttliche Wesenheit zu liegen scheint, so läßt sich das Gebiet, auf dem er eine dominierende Rolle spielt, ziemlich bestimmt umgrenzen. Im alttestamentlichen Sprachgebrauch ist die Bezeichnung Gottes als Licht, soweit ich sehe, nicht gebräuchlich. Der Begriff des Lichtes wird vielsach mit Gott zusammengebracht. Er ist der Schöpser des Lichts, aber auch der Finsternis (Jes. 457), er kleidet sich in Licht (Ps. 1042), ist eine Leuchte auf dem Wege der Gerechten (Ps. 119105), aber die einsache Formel, daß Gott seinem Wesen nach, in absolutem Sinne Licht ') sei, sindet sich dort nicht ').

Auch in der Sprache der gesamten älteren griechischen Philosophie (etwa vom Neupythagoräismus abgesehen) kommt diese Bezeichnung der Gottheit, soweit ich sehe, kaum vor. Das ist um so bemerkenswerter, als gerade die Stoa, die ja ganz besonders die religiöse Sprache weiter Schichten der Gebildeten beeinflußt, eine Reihe paralleler naturhafter Umschreibungen für die Gottheit in Kurs gebracht hat: πῦρ, πνεῦμα, αἰδήρ (πνεῦμα πυρῶδες, πῦρ αἰδέριον usw.).

Dagegen läßt sich diese Bezeichnung innerhalb eines ganz bestimmten

<sup>1)</sup> Es ist beachtenswert, daß im Brief ausdrücklich nur Gott das Prädikat Licht zu Teil wird 15. ?. Ogl. 28—10. Jak. 117 (πατήρ των φώτων) I. Pt. 29 I. Tim. 618.

<sup>2)</sup> Ogl. Pf. 56 369 3810 8915. Eine Stelle, die am meisten noch zum Vergleich in Betracht käme, ist Jef. 1117: "Das Licht Israels wird zum Seuer und sein heiliger zur Flamme werden." — Erst wenn wir aus dem eigentlichen Gebiet des A. C. heraustreten, finden wir das Wort der Sapientia 726: ἀπαύγασμα γάρ. εστι φωτός alδίου. Hier haben wir die Sprache hellenistischer Mystik.

³) Man könnte darauf hinweisen, daß es ja auch im Johannesevangelium "Licht der Menschen", "Licht der Welt" heiße, und daß das nur eine Erweiterung des alttestamentlichen "Licht Israels", "Licht auf dem Pfad der Frommen" sein könnte. Aber damit wären die absoluten Wendungen 14 (7d hös  $\rm ev$   $\rm The observation of t$ 

Milieus lokalisieren. Man braucht nur einen Blick in die gnostische Literatur zu tun, die hier in ihren beiden Zweigen, dem spezisisch christlichen wie dem hellenistischen in Betracht kommt, um zu sehen, wie die Auffassung von der Lichtnatur der himmlischen Welten und ihrer Bewohner deren gesamte Darstellung und Sprache beherrscht. — Schon diese Beobachtung, daß sich für die Lichtsymbolik ein so bestimmt begrenztes Gebiet nacheweisen läßt.), würde meines Erachtens hinreichen, einen neuen Beweis für die Abhängigkeit der Sprache des Johannesevangeliums von diesem Milieu der hellenistischen Mysterienfrömmigkeit abzugeben.). Aber wir wollen dabei nur kurz verweilen und in diesem Zusammenhang nur das eine hervorheben, daß auf diesem Gebiet die Gestalt der rettenden Gottheit (des Soter) geradezu den Titel oder den Eigennamen has bekommt.), genau wie der Logos im Prolog unter bestimmter

<sup>1)</sup> In erster Linie kommt hier das Corpus Hermeticum in Betracht; in den Oracula Chaldaica wird dagegen die göttliche Wesenheit vorwiegend ihrem Wesen nach als πῦρ gedacht.

<sup>2)</sup> Zerstreute Spuren der hier vorliegenden Anschauung übrigens bereits bei Paulus: Rö. 1312 δπλα τοῦ φωτός; Ι. Τή. 55 υίοι φωτός; ΙΙ. Κοτ. 1114 ἄγγελος φωτός; ΚοΙ. 112 τοῦ κλήρου τῶν ἀγίων ἐν τῷ φωτί,; ΙΙ. Κοτ. 614 τίς δὲ κοινωνία φωτί πρὸς σκότος. — Ŋgl. Ερή. 58f.

<sup>8)</sup> Man lese etwa die Ausführungen der Barbelognostiker in der koptischen Quelle (übers. von Schmidt, Philotesia Kleinert gewidmet, 1907 S. 315 ff.), namentlich den Anfang, und das Erzerpt des Irenaus I 29,1 (vgl. I 30,1), die Darstellung der Doketen (VIII 9f.), der Sethianer (V 19ff.) in hippolnts Refutatio (vgl. 3. B. S. 21272 ή τοῦ καταμεμιγμένου τῷ ὕδατι φωτὸς ἀκτίς); die Dar= stellung des Bollzugs der Erlösung bei den späteren Basilidianern (ebend, VII. 26, vgl. S. 37460), den Valentinianer Ptolemaus bei Epiphanius haer. 337 (τοῦ δὲ πατρὸς τῶν ὅλων τοῦ ἀγγεννήτου ἡ οὐσία ἐστὶν ἀφθαρσία τε καὶ φῶς αὐτὸ ὂνάπλοῦν τε καὶ μονοειδές. Die Pistis Sophia ist angefüllt von dieser Lichtsymbolik (Bouffet, hauptprobleme der Gnosis S. 88). Die Pseudoklementinische Grundschrift enthielt allerlei Spekulationen über die virtus immensae et ineffabilis lucis, von welchen uns die Rekognitionen einiges erhalten haben. 57. 61. 67. 70. III 14f. 75). Ein Eingehen auf den Manichäismus würde hier 3u weit führen. Dagegen mag noch besonders auf die früh- oder halb-gnoftischen Oden Salomos hingewiesen werden. Dom Corpus Hermeticum kommt namentlich der Poimandres, die Prophetenweihe, die Kleis (X 21) in Betracht. Ein Charafteristifum, das den meisten dieser Schriften außerdem noch eignet, tehrt allerdings im vierten Evangelium nicht wieder, ich meine die Entgegensetzung von φωs und nop als dem minderwertigen dämonischen Element. Die johanneischen Schriften sprechen überhaupt nicht von nop (im religiösen Sinne).

<sup>4)</sup> Valentinianer bei Epiphanius 31, 4 (von dem von Maria geborenen Erlöser): είναι δὲ αὐτὸν φῶς ἀπὸ τοῦ ἄνω Χριστοῦ καὶ διὰ τοῦτο πατρωνυμικῶς καλεῖσθαι φῶς διὰ τὸ ἄνω φῶς. — Exerpta ex Theodoto c. 34. 40. 41. heißt der Soter, der Unmphios der Achamoth, ständig φῶς. — Irenaeus I 29, 1 (faßt richtig-

Abweisung eines etwaigen Anspruchs des Täufers in dieser Richtung. Denn es drängt sich an diesem Punkt eine noch viel mehr in die Augen fallende und zwingendere Parallele auf. Wenn etwas charakteristisch für das Evangelium ist und stets als charakteristisch empfunden wurde, so ist es der gewaltige Doppelklang, mit dem es beginnt: kai  $\hat{\eta}$  Cwi  $\hat{\eta}$  vo  $\hat{\phi}$  vo  $\hat{\sigma}$  v

zusammen, während der Kopte weitschweifig referiert): Barbelon . . . generasse simile ei (dem höchsten Gott) lumen . . . et videntem Patrem lumen hoc unxisse illud sua benignitate . . . hunc autem dicunt esse Christum (eine interessante Angleichung der beiden Namen dos und Christos; vgl. auch Iren. I 30, 1: esse quoddam primum lumen in virtute Bythi). Ophiten bei Celsus VI 31 Evdev είλικρινής πέμπομαι φωτός ήδη μέρος υίου και πατρός. — Nach den Überlieferungen des Bitys (der sich wieder auf die bei den Gnostifern nachweisbare Autorität des Nitotheos beruft), soll der Urmenich den Namen dos getragen haben: ac οδ και φώτας παρηκολούθησε λέγεσθαι τούς ανθρώπους (Reigenstein, Poimandres 104). Ich vermute, daß hier dos nicht dos nach allen vorgebrachten Parallelen zu lesen ist, trog der übel angebrachten Kombination des betreffenden Traditors (vgl. weiter unten bei Reigenstein S. 105: πνευματικός καὶ φωτεινός ἄνδρωπος). Endlich vergleiche man noch die Oben Salomos 368: "Ich wurde das glänzende Cicht, der Sohn Gottes genannt" (auch Acta Thomae c. 48: 'Ιησοῦ ή δεξιά τοῦ φωτός. c. 80: σὺ εί τὸ ἀπόκρυφον φῶς). — Es taucht also an einer Reihe von Stellen mit konstanter Regelmäßigkeit ber vollkommen als Citel aufgefaßte Cerminus bos für die rettende Gottheit auf. Die Analogien führen aber noch weiter. - Wir erinnern uns jest weiter, daß Firmicus Maternus uns als ein Symbolum ciner Mnsterienregion (Dionnsosweihe?) die Worte überliefert hat: χαίρε νύμφιε xaios vedu has (de errore prof. rel. XIX 1. p. 104). Dieses mnstische Wort scheint Klemens Alex. zu fennen, wenn er Protrept. XI 114, die Musteriensprache nachahmend, ausruft: τὸν ὄντως ὄντα θεὸν ἐποπτεύσωμεν ταύτην αὐτῷ πρῶτον ἀνυμνήσαντες την φωνήν χαιρε φως (Wobbermin, Religionsgesch. Studien 159 ff.; f. o. S.200). Dazu qe= sellt sich ein weiteres Mysterienwort, das Cumont bei Kosmas von Jerusalem aufaefunden hat: ή παρθένος έτεκεν, αύξει φως (Cumont, Le Natalis Invicti, Extraits des comptes rendues de l'Ac. des Inscr. et belles lettres 1911 p. 292 f., vgl. eben= bort die Bemerkung im Calendarium des Astrologen Antiochos 3. 25. Dez.: ήλιου γενέθλιον αύξει φως; und die analoge Aberlieferung bei Epiphanius haer. 51, 22 ή Kóph eyévvnge τον Αίωνα). — Endlich gehört auch der in der Naassenerpredigt erwähnte φωστήρ τέλειος μέγας und das Kultwort leρον έτεκε πότνια κούρον Βριμώ Boudo (hippolyt, Refut. 16261, 16466) hierher. Die Parallelen sind alle bedeutungs= poll. Sollten am Ende die immer wiederkehrenden Bezeichnungen des Rettergottes als bos aus dem Mysterienkult stammen und auf die göttliche Lichterscheinung auf dem höhepunkt der Weihefeier hinweisen? - (Dgl. was oben über Epoptie und Photismos gesagt wurde). Jedenfalls hat Norden, durch dessen Bemerkungen ich zu dieser Zusammenstellung angeregt wurde, recht, wenn er darauf hinweist, daß eine Untersuchung über die Semasiologie von bos dringend wünschenswert sei (Agnostos Theos S. 299. 395). 14\*

lich die Darstellung im Poimandres. Hier wird das Wesen des höchsten Gottes als Cicht und Ceben bestimmt (ζωή καὶ φῶς ὑπάρχων § 9), sein Lieblingstind, der Urmensch, ist ihm wesensgleich (§ 12); daher ist der Mensch seines Wesens: δ δὲ ἄνθρωπος ἐκ ζωῆς καὶ φωτὸς ἐγένετο εἰς ψυχὴν καὶ νοῦν (§ 17). Der Mensch soll sich daher auf sich selbst besinnen, soll erkennen, daß er aus der Welt des Cichtes und des Cebens stammt (§ 21), soll die niedrigen Hüllen seiner Seele, die diese aus den Planetensphären mit herabgebracht hat, von sich abtun und zur höheren Welt des Cichtes und des Cebens zurücksehren. Der eingeweihte Mηίτε jubelt: διὸ πιστεύω σοι καὶ μαρτυρῶ, εἰς ζωὴν καὶ φῶς χωρῶ (§ 32)¹). In der Prophetenweihe erscheinen dann Cicht und Ceben sogar als göttliche hηροstasen, von denen es heißt: ζωὴ καὶ φῶς, ἀφ᾽ ὑμῶν εἰς ὑμᾶς χωρεῖ ἡ εὐλογία (ΧΙΙΙ 18), und weiterhin: σῶζε ζωή, φώτιζε φῶς, πνευμά⟨τιζε⟩ θεέ (§ 19)²).

Bei alledem ist die Gedankenbildung im Corpus Hermeticum so original, daß an eine Abhängigkeit vom vierten Evangelium auch nicht im entserntesten gedacht werden kann, ebensowenig wie an eine

<sup>1)</sup> Die Parallelüberlieferung des Schlußgebetes des Poimandres im Berliner Papprus 9794 Col. 2. 3. 42 ff., die von den ersten Herausgebern (Berliner Klassiffertexte VI) als christliches Gebet angesprochen wurde, beginnt: άγιος δ δεὸς ὁ ὑποδείξας μοι ἀπὸ τοῦ Νοὸς ζωὴν καὶ φῶς. 3u vergleichen ist noch das Schlußgebet des Asklepios (Reihenstein, Mŋst.=Rel. 114): ξγνωρίσαμέν σε ὧ φῶς. . . ξγνωρίσαμέν σε ὧ ζωή.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ogł. XIII 9 τὸ ἀγαθὸν . . . ἄμα ζωῆ καὶ φωτί . . . § 12: ζωὴ δὲ καὶ φῶς ἡνωμέναι εἰσίν, ἔνθα ὁ τῆς ἐνάδος ἀριθμὸς πέφυκε τοῦ πνεύματος. Hier und im Texte oben tritt in bemerkenswerter Weise das Pneuma als dritte Größe neben Licht und Ceben.

<sup>8)</sup> DgI. § 20 τοῦ ὑλικοῦ σώματος τὸ στυγνὸν σκότος. § 28 ist vielleicht zu Iesen: ἀπαλλάγητε τοῦ σκοτεινοῦ (σώματος τοῦ) φωτὸς μεταλάβετε τῆς ἀθανασίας.

Abhängigkeit des letzteren gerade von diesen Schriften. Was hier vorsliegt ist der gemeinsame Boden der Sprache einer mysteriösen Frömmigskeit. Wir können nach allem Vorhergegangenen vermuten, daß auch diese Zusammenstellung von Licht und Leben und die Entgegensetzung von Licht und Finsternis dorther stammt, mag sich nun diese Sprache aus der astronomischsastrologischen Frömmigkeit erklären, die bei den strahlenden Göttern dort oben Licht und Leben sand und der diese niedere Welt unter dem Monde eine Welt der Finsternis wurde, oder mögen hier Erfahrungen der Mysterienweihe, in welcher der Myste mit der Epoptie (dem hwriopids) das Erlebnis der swrppsa, des Lebens machte, zu Grunde liegen.

So wurzeln die johanneischen Schriften mit ihrer Anschauung, daß man durch die Schau das Leben bekomme, mit ihren Begriffen von dem wunderwirkenden Wort, von Glaube, Erkenntnis, Wahrheit, Licht und Sinsternis, Licht und Leben in dem Boden hellenistischer Mystik. Damit wird die Originalität des Evangelisten nicht geschmälert. Ja wir begreifen erst von hier aus die großartige Konzeption seiner Verstündigung: "Wer den Sohn schaut, hat ewiges Leben." Denn dies Neue hat der Verfasser seiner Umgebung zu sagen: Nicht dadurch, daß man zum gestirnten Himmel, zu seinem Pleroma, der Fülle der dort wandelnden herrlichen gottgleichen Wesen aussichaut, nicht durch das Schauen der Gottheit, das der Myste auf dem Höhepunkt der heiligen Weihe erlebt, erhält nan das ewige Leben, die Erhebung in die Welt der Gottheit. Hier ist die Fülle der Gnade, hier ist das Licht und das Leben, hier die vollendete Gnosis: "Wer den Sohn schaut und an ihn glaubt, der hat ewiges Leben."

Jugleich aber erklärt sich in diesem Jusammenhang noch eine andere Erscheinung im vierten Evangelium, nämlich die pointierte Art und Weise, mit der dessen Derfasser die unmittelbare Gegenswart des durch den Sohn mitgeteilten Gutes des ewigen Lebens behauptet. In immer wiederholten Wendungen betont der Evanzgelist, daß, wer an den Sohn glaubt, schon jetzt das ewige Leben habe, nicht ins Gericht komme, vom Tode zum Leben hindurchgegangen sei, den Tod nicht schauen werde, leben werde, ob er gleich stürbe, und daß das große Gericht, das der Menschensohn vollzieht, in der Scheidung zwischen Glauben und Unglauben bestehe. Der Jusammenhang ist klar,

¹)  $\mathfrak{Dgl.}$   $3_{17}-2_1$   $5_1-2_7$ .  $(8_{15}\mathfrak{f.})$   $8_{51}$   $11_{25}\mathfrak{f.}$   $12_{46}-5_0$ . An diesem Punkt weicht der Brief vom Evangesium ab. Derartige Wendungen lassen sich bei ihm kaum nachweisen.

die von der Gegenwart lebende Mustit gerät mit der vom Judentum und Urchristentum her herrschenden Eschatologie zusammen. Der ein= fache Unrioskult der driftlichen Gemeinde vermag sich, obwohl er bereits den Schwerpunkt start von der Zukunft in die Gegenwart verschiebt, mit der Eschatologie auszusöhnen. Der im Kultus gegenwärtige herr kann doch zugleich als der zukunftige vom himmel kommende Weltrichter erwartet werden. In gang anderm Mage hat schon die paulinische Auffassung von dem κύριος, welcher als πνεθμα die Kraftquelle des neuen dristlichen Cebens ist, das heilsqut der neuen Religion tatsächlich vergegenwärtigt und vergeistigt. Doch ist und bleibt das Pneuma eine eschatologische Größe und die Weissagung von dessen Ausgieftung gehört der jüdisch = urchristlichen Eschatologie an. fonnte bei Paulus die Auffassung von dem Geist als appason und απαρχή aller fünftigen heilsgüter entstehen. Die religiöse Mystit des Johannesevangeliums aber räumt mit der Eschatologie fast restlos auf. Die wenigen Wendungen, welche das Eschatologische noch festhalten, stehen mit der Grundüberzeugung des Evangeliums in keinem organischen Zusammenhang mehr; sie sind vielleicht erst von einem das Evangelium verkirchlichenden Redaktor hinzugefügt1).

So wird denn im Evangelium das Heilsgut aus der Zukunft so gut wie ganz in die Gegenwart verlegt. Die Ideen von ewigem Ceben, Auferstehung und Gericht werden in grandioser Weise vergeistigt. Diese Dergeistung zeigt sich am stärksten dort, wo ein urchristliches, eschatologisches Motiv scheindar sich erhalten hat. — Wir haben oben darauf hingewiesen, wie im vierten Evangelium Jesus der Menschensohn, dem alles Gericht gegeben ist, bleibt. Aber in demselben Augenblick tritt auch die große Umdeutung ein. Das Gericht besteht in der großen Scheidung der Geister, die der Menschensohn in der Gegenwart vollzieht. Und da dies Gericht sich ganz immanent vollzieht, so kann es auch wieder heißen, daß der Sohn Gottes niemanden richtet. Aus einer eschatologischen Größe ist der Menschensohn eine gegenwärtig wirksame Macht geworden (s. o. S. 188).

<sup>1)</sup> Ogl. die den Zusammenhang durchaus störenden Verse  $5_{28}-29$ , und den in seiner stereotypen wiederkehrenden Art geistlosen Zusah καὶ ἀναστήσω αὐτὸν ξν τῆ ξοχάτη ἡμέρα  $6_{39}$  40 44 54 (1248) (1124f. erscheint der Satz als ein Wort der Martha, der von Jesus korrigiert wird). Der erste Johannesbrief ist hinsichtlich der Eschatologie unbefangener; vgl. I 228 417 520, auch I 32; doch steht der Parusiegedanke auch im Evangelium, wenigstens in seiner gegenwärtigen Form 144f. vgl. 2129.

VI. Wir hatten oben darauf hingewiesen, daß die Mystik des Paulus im wesentlichen Christusmystik bleibt, daß sie aber die Bedeustung hat, von der Christusmystik zu der Gottesmystik hinüberzusühren. Dieser Übergang zur Gottesmystik vollzieht sich in den johanneischen Schristen. In dieser Entwickelung zeigt es sich deutlich: Die Jesusmystik ist der Weg zur Gottesmystik.

hier liegt das Material reichlicher im Briefe vor, als im Evangelium. Während im Evangelium Christus sich als das Licht der Menschen darstellt, beginnt der erste Brief seine Verkundigung: "Gott ist Cicht - und wenn wir im Licht wandeln, wie er denn Licht ist, so haben wir Gemeinschaft mit ihm"  $(1_5-7)$ . Ebenso wird dann der Sat zu verstehen sein: "Wer seinen Bruder liebt, bleibt im Licht" (210). Andeutungsweise redet auch der Prolog des Johannesevangeliums von der Geburt aus Gott (118), viel ausführlicher und häufiger aber ist dies große Thema im Brief behandelt: "Wer aus Gott geboren ist, tut keine Sunde, weil sein Same2) in ihm bleibt" (30)8). "Jeder, der liebt, ist aus Gott geboren und erkennt Gott" (47). "Der aus Gott Geborene bewahrt sich (rein) und der Böse rührt ihn nicht an" (518). Häufiger auch redet der Brief von tekva deoü als das Evangelium4). Dem entspricht das bueis (ήμεις) έκ τοῦ δεοῦ έστε (Gegensatz: die Irrlehre έκ τοῦ κόσμου) I 44.6 b). – An das "aus Gott geboren sein" schließt sich das Bleiben in Gott oder Gottes Bleiben in uns an. Und auch diese Sormeln braucht der Verfasser des Briefes fast ausschließlich in Beziehung auf Gott'), während im Evangelium

<sup>1) 3</sup>u lesen μετ' αὐτοῦ mit A (st. μετ' άλλήλων).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das große Thema von der Wiedergeburt aus Gott kann hier noch nicht ausführlich behandelt werden. Daß die Dorstellung aus der hellenistischen Musterienfrömmigkeit stammt, ist bewiesen (vgl. Reihenstein, hellen. Must.-Rel. Register s. v. άγαγεννάσσαι, ἀνακαινοῦσθαι, γένεσις, μεταγεννάσσαι; Dieterich, Mithras-liturgie 157 ff. Perdelwih, D. Musterienrel. u. d. Problem d. I. Petrusbr. 1911 S. 40 ff. Das Bild vom σπέρμα im I. Joh. ist besonders kräftig und sinnenfällig.

<sup>3)</sup> Dgl. I 51.4 518; über 229 f. unten.

<sup>4)</sup> I  $3_1$ f.  $3_{10}$  (Gegensatz τέκνα τοῦ διαβόλου; vgl. Ev.  $8_{44}$ )  $5_2$  Ev.  $1_{12}$   $11_{52}$ .

<sup>5)</sup> DgI. 42 f. εκ της άληθείας είναι 319.

<sup>6)</sup> DgI. 26 δ λέγων εν αὐτῷ (sc. Gott) μένειν δφείλει καθώς εκεῖνος (sc. Christus) περιεπάτησεν καὶ αὐτὸς οὕτως περιπατεῖν, δαher αυά 25 εν αὐτῷ είναι αυή Gott 3u beziehen.  $2_{24}$  καὶ ὑμεῖς εν τῷ υἰῷ καὶ τῷ πατρὶ μενεῖτε erflärt sich aus dem Justammenhang (Bekenntnis 3u Dater und Sohn). —  $2_{27}$  καθώς εδίδαξεν ὑμᾶς μένετε εν αὐτῷ ist auf das Chrisma und seine Lehre 3u beziehen; εν αὐτῷ ist neutrisch. Dann geht  $2_{29}$  εὰν εἰδῆτε ὅτι δίκαιός εστιν, γινώσκετε ὅτι καὶ πᾶς ὁ ποιῶν τὴν δικαιοσύνην εξ αὐτοῦ γεγεννηται sicher (vgl. das 31 folgende τέκνα θεοῦ) auf Gott;

das große Motiv: "Bleibet in mir und ich in Euch", wesentlich mit Bezug auf Jesus angeschlagen wird. So hat der Brief die großen Worte geprägt: "Gott hat niemals jemand geschaut, wenn wir ein= ander lieben, so weilt Gott unter uns" (412). "Gott ist die Liebe und der in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm" (418). Und als das merkbare Zeichen, daß Gott in den Gläubigen weilt und sie in ihm, hat er ihnen den Geist gegeben (418 324)1). Merkwürdig berührt freilich in diesem Zusammenhang der Schluß des Briefes: "Und er (der Sohn Gottes) hat uns den Sinn gegeben, den Wahrhaftigen zu erkennen, und wir sind in dem wahrhaftigen, in seinem Sohne Jesus Christus. Das ist der wahrhaftige Gott und das ewige Leben. Kindlein hütet euch vor den Gögen." hier drängt sich eben doch die Der= mutung auf, daß die Worte "in seinem Sohne Jesus Christus", durch welche auch die Behauptung der vollen Gottheit Christi in den Zusammenhang hineingebracht wird, erst durch einen Glossator in den Text gekommen sind2).

Aber auch im Evangelium wird das große Thema der Gottesmystik angeschlagen, wenn auch erst in den Abschiedsreden und so, daß
in ganz anderer Weise der Sohn als der Vermittler und die Christusgemeinschaft als die Bedingung der Gottesgemeinschaft erscheint. "Wenn
einer mich liebt, so wird er mein Wort bewahren, und mein Vater
wird ihn lieben, und wir werden zu ihm kommen und Wohnung bei
ihm machen" (1428). "Wer mich liebt, wird vom Vater geliebt werden,
und ich will ihn lieben und mich ihm sichtbar machen" (1421). "Wenn
ihr meine Gebote haltet, so werdet ihr in meiner Liebe bleiben, wie
ich die Gebote meines Vaters gehalten habe und in seiner Liebe bleibe"
(1510). "Der Vater liebt euch, weil ihr mich geliebt habt und geglaubt habt, daß ich vom Vater ausging" (1627). Und dieser volle
Aktord des Dreiklangs tönt dann durch das ganze siebzehnte Kapitel:
"Die Herrlichkeit, die Du mir gegeben hast, habe ich ihnen gegeben,
damit sie alle eins seien, wie wir eins sind, ich in ihnen und Du in

wahrscheinlich auch die παρουσία αὐτοῦ vorher  $2_{28}$  (vgl.  $3_{19}-2_1$ ) und das μένειν εν αὐτῷ. Ausdrücklich heißt es (trot des Jusammenhanges)  $3_{17}$ : πῶς ἡ ἀγάπη τοῦ θεοῦ μένει εν αὐτῷ;  $3_{24}$  ist der entsprechende Doppelausdruck εν αὐτῷ μένειν und das μένει εν ήμῖν nach dem Jusammenhang auf Gott zu beziehen, vgl. noch  $4_{15}$ . — Die einzige, übrigbleibende Ausnahme bildet  $3_6$ .

<sup>1)</sup> S. o. das über das Evangelium Gesagte.

<sup>2) 511</sup> καὶ αὕτη ἡ ζωὴ ἐν τῷ νίῷ αὐτοῦ ἐστιν iſt anders zu beurteilen. Hier iſt der Sohn Vermittler des Cebens (durch den Glauben 512 f.), aber nicht das Ceben ſelbſt.

mir, auf daß sie in der Einheit vollendet seien" (1792 f.). So ist im Evangelium die Gottesmystik ganz und gar an die Christusmystik gesbunden, während sie im Briefe von ihr losgelöst erscheint und gleichs sam im eigenen Boden wurzelt.).

Aber trot dieses überganges zur Gottesmnstik bleibt der Sohn Gottes die beherrschende Gestalt namentlich im Evangelium, zum Teil auch in den Briefen. Mit dem immerwiederkehrenden eyw ein, das sich dem Ceser geradezu ins Ohr bohrt, bietet er sich der Welt als ihr heil dar: eyw eim o dadwo voi, antwortet Jesus auf die Frage des samaritanischen Weibes nach dem Messias 426; έγω είμι ὁ άρτος ὁ καταβάς έκ τοῦ οὐρανοῦ  $(6_{41})$ ; ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος τῆς ζωῆς  $(6_{48})$ ; ἐγώ εἰμι τὸ φῶς τοῦ κόσμου  $(8_{12})$ ; ἐγώ εἰμι ἡ θύρα  $(10_{7.9})$ ; ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλός  $(10_{11.14})$ ; έγω είμι ή αναστασις και ή ζωή (1125); έγω είμι ή αμπελος ή αληθινή (151. δ); ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή (146). Diese feier= lichen Klänge durchtönen das ganze Evangelium. In ihnen redet der Gottessohn, dem der allmächtige Gott seinen Namen (1712) und seine Würde gegeben hat. Wir werden bei allen diesen Wendungen tatsächlich an die Offenbarung Jahwes im alten Testament, zum Teil auch an den hieratischen Stil, in welchem der sich offenbarende Gott in den Dokumenten hellenistischer Frömmigkeit eingeführt wird, erinnert 2).

\* \*

VII. So stellt sich die johanneische Frömmigkeit als ein originales Gebilde von kräftiger Eigenart innerhalb der christlichen Religionsgeschichte dar. "Johannes" steht allerdings auf den Schultern des "Paulus". Hier wie dort ist die Religion Christusfrömmigkeit geworden, hier wie dort faßt sie sich zusammen in dem Glauben an den Sohn Gottes; hier wie dort ist der Christus eine in jedem Augenblick gegenwärtige, geistig persönliche Macht; das kultisch Sakramentale ist in den hinter-

<sup>1)</sup> Es ist schwer zu sagen, ob die Entwickelung vom Brief zum Evangelium geht oder umgekehrt. Nehmen wir die paulinische Christusmystik als Ausgangspunkt, so ergibt sich eine gewisse Wahrscheinlichkeit für die letztere Annahme. Aus allgemeinen Erwägungen könnte man andrerseits zu dem Schlusse geneigt ein, daß die stärkere Betonung der Christologie das Spätere ist. Auch der Derfasser des Jakobusbriefes kennt eine starke Gottesmystik dis zu dem Gedanken der Geburt aus Gott: βουληθείε απεκύησεν ήμας λόγω άληθείας 1.18, und ebenso der I. Pt.=Brief: εὐλογητὸς δ δεὸς δ κατά τὸ πολύ αὐτοῦ ἔλεος άναγευνήσας ήμας 18.

<sup>2)</sup> Ogl. über diese Jusammenhänge jett Norden, Agnostos Theos S. 177—201, besonders S. 184 ff.; auch schon Reigenstein, Poimandres S. 244 ff.

grund gedrängt und vom persönlich Geistigen überwunden, aber es verschwindet nicht, es bleibt die selbstverständliche Voraussetzung, auf der sich eine freiere Geistigkeit erhebt. Auf dem Jundament des Gemeindekultus hat sich hier wie dort eine geistige, persönliche Religion erhoben. Der Sohn Gottes erscheint auch hier als eine Gestalt, die ganz auf Seiten Gottes steht; Vater und Sohn sind eins (1080), man schaut den Vater im Sohn (1491), die kultische Verehrung, die man dem Sohne zollt, ehrt zugleich den Vater (s. o. S. 190). Und doch wird zwischen Vater und Sohn differenziert: Der Vater ist größer als der Sohn (1421); der Vater ist immer der Gebende 1, der Sohn der Nehmende. Niemand in der Welt kann dem Vater etwas aus seiner starken hand reißen, daher hält auch der Sohn die Seinen sest (1022). Umgekehrt hat der Sohn nur zu bewahren, was ihm der Vater anvertraut hat (682 f. 1710. 12), und über der durch den Sohn vollzogenen Erlösung waltet der Prädestinationsratschluß Gottes (682 fs. 44 ff. u. ö.) 2).

Und doch wieder welch' ein Unterschied zwischen der paulinischen und der johanneischen Christusmystik! Schon das ist ja bemerkenswert, daß, wenn auch beide, Paulus wie "Johannes", in ihrer Anschauung von dem erhöhten, gegenwärtigen Christus ausgehen, der Akzent sich hier um ein merkliches verschiebt. Die Gedanten des Evangelisten weilen einerseits viel stärker bei der porweltlichen Wesenheit des Gottes= sohnes. Er ist ihm der Menschensohn, der zum himmel fährt, von dannen er einst fam, der in die Welt einging, um die Welt wieder zu verlassen, der aus der Herrlichkeit des Vaters kam, um in die herrlichkeit des Daters gurudzukehren, der Logos, der fleisch geworden ist. Und er verweilt andrerseits mit einer völlig andern Andacht und Intensität bei dem Bilde des auf Erden erschienenen Jesus. wollte von dem Jesus κατά σάρκα nichts wissen. Johannes zeichnet im vierten Evangelium sein verklärtes Bild. Und wenn auch bei ihm der Gedanke an den erhöhten Christus die Dominante abgibt, wenn auch der Christus des vierten Evangeliums nicht mehr der vergangene ist, sondern der gegenwärtige, der zu dem Geschlecht von heute redet, wenn oft auch hier der irdische Aufenthalt als eine Episode erscheint

 $<sup>^{1}</sup>$ )  $\mathfrak{D}$ gI. namentIiή  $3_{34}$  (οὐ γὰρ ἐκ μέτρου δίδωσιν τὸ πνεῦμα)  $3_{35}$  (πάντα δέδωκεν ἐν τῆ χειρὶ αὐτοῦ).  $5_{19}-_{30}$   $6_{376}$   $_{44}$ ff.  $7_{17.28}$   $8_{16.28}$ f,  $_{38.54}$ f,  $10_{32.36}$ ff. (δν ὁ πατὴρ ἡγίασεν)  $12_{4.9}$ f.

<sup>2)</sup> Zum Verhältnis von Vater und Sohn s. o. S. 1885.; über Christusmystik und Gottesmystik o. S. 214f.; serner über das Gebet im Namen Jesu, über die Gebote Jesu (Gebote des Vaters) s. u. Kapitel VII.

**zwischen** Präezistenz und himmelfahrt, so schweift doch der Blick, ruhiger geworden, über dies majestätische Ganze: έξηλθον έκ τοῦ πατρός καὶ έλήλυθα εἰς τὸν κόσμον . πάλιν ἀφίημι τὸν κόσμον καὶ πορεύομαι πρὸς τὸν πατέρα (1628).

Damit stehen wir an der Schwelle der großen Differenz in der Grundstimmung, die sich zwischen Paulus und Johannes auftut. Kam Paulus im Brausen des gewaltigen Sturmes, in vulkanischem Seuer und Erdbeben, so gieht hinter ihm her die stille und erhabene Ruhe des vierten Evangelisten. Für Paulus war Christus die vom himmel stürmende Kraft des Pneuma, die den Menschen im Sturmes= hauch erfaßt, ihn durchschüttelt und aufwühlt bis in die tiefsten Wurzeln seines Seins, die den alten Menschen zermalmt und eine neue, jubelnde Schöpfung aus dem Chaos gestaltet. Für Johannes ist Christus das milde leuchtende, wärmende und befruchtende Licht, in dessen Schau er sich voller Verehrung versenkt, der große Mystagoge, dessen geheimnisvollem Wort mit seiner wunderbaren, totvernichtenden Kraft er andächtig lauscht. Sür Paulus bedeutet das Kommen zu diesem Christus den Tod des alten Menschen, einen völligen Bruch, ein schmerzlich-seliges Zerrissen- und Zerspalten-werden. Sür Johannes ist es ein einfaches, frohes hinaufgehobenwerden, ein Sich-hineinschauen in die herrlichkeit des Gottessohnes, ein ständiges Nehmen aus seiner Sulle. Die ganze supranaturalistisch= dualistische Spekulation des Paulus über den Kampf zwischen Geist und Fleisch ist, abgesehen von einem vereinzelten Nachtlang, verschwunden, ist derart verschwunden, daß Johannes gang unbefangen von der Notwendigkeit des Genusses der oaps des Menschensohnes redet. dem absoluten Gegensatz des ersten und des zweitenMenschen hören wir bei Johannes nichts mehr.

Die Reflexion, daß das Alte in denen zerbrochen werden muß, die zu Christus kommen, sindet sich nicht. Ganz ruhig ist die Betrachtung geworden: die ihn annehmen, denen gibt er Macht, Gotteskinder zu werden, — denen, die seine Worte hören, gibt er ewiges Leben. Derswandtes kommt zu Verwandtem, die das Licht lieben, kommen zum Licht. Von Stufe zu Stufe führt Jesus die Seinen in die Geheimnisse der himmlischen Welt. Er will sie nicht Knechte nennen, sie sollen seine Freunde sein, er ist nicht mehr der Kyrios, er ist der Vertraute ihrer Seele. Zu dem Wort von der gegenseitigen Erkenntnis des Vaters und des Sohnes, das die Menschen von Vater und Sohn trennt, tritt bei Johannes die Ergänzung: "Ich erkenne die Meinen und die Meinen erkennen mich" (1014). So steht ihm im großen Abschiedsgebet

als das hauptthema dies große Mnsterium vor Augen: Gott, Christus und die Gemeinschaft der Gläubigen, eine Einheit, die vor aller Ewigkeit vom Vater gewollt ist und in alle Ewigkeit sich vollendet.

Der paulinische Supranaturalismus und Dualismus ist mit alledem freilich nicht verschwunden, aber er ist an eine andere Stelle verlegt. Der Rift zieht sich nicht mehr wie bei Paulus hindurch durch Abam und Christus, durch die gesamte alte menschliche Natur und die neue Schöpfung, so daß ihn jede Menschensele schmerzlich spürt, er geht hindurch zwischen Jesus und seiner Gemeinde einerseits und der ungläubigen Welt andererseits. hier tut sich die neue Kluft auf - gleicherweise im Evangelium wie in den Briefen -: hier Licht, dort Sinsternis; hier Gott, dort Welt; hier Wahr= heit, dort Lüge; hier Kinder Gottes, dort Kinder des Teufels; hier Kirche, dort Synagoge; hier reines Bekenntnis, dort Irrlehre. Dieser Dualismus ist in mancher Beziehung härter und schärfer als der des Paulus. Denn während Paulus in seinem glühenden Missionseifer, mit seiner Liebe für sein verlorenes Volk fühn über diese Kluft hinüberdrängt und sie zu überwinden sucht, scheint sich Johannes in einer fast erschreckenden Weise bei jenen Gegensähen zu beruhigen. Bei beiden stellt sich an diesem Punkt der Prädestinationsgedanke ein. Aber während Paulus mit diesem Gedanken in immer wiederholten Ansätzen ringt und ihn schließlich mit dem prachtvollen: Don Gott, durch Gott, zu Gott sind alle Dinge, überwindet, redet der johanneische Christus davon wie von einer Tatsache, über die man sich nicht weiter erregt1). Und andererseits sind die, welche Gott und Jesus angehören, stärker noch als bei Paulus von der Welt der Derderbnis, Sünde und Schuld getrennt. Wenn Paulus einen starken Akzent auf den Gedanken legt, daß Christus in seinem Opfertod die Sühne für die Gesamtheit der vergangenen Sünden getragen hat; wenn für ihn die Erinnerung an die im Christenleben noch gegenwärtigen Sünden wenig= stens an der Peripherie auftaucht, so sind diese Gedankenreihen trok ein= zelner im ersten Johannesbrief sich findenden formelhaften Wendungen ganzen der johanneischen Frömmigkeit fremd. großen und Der Tod Christi ift ihr der Beginn seiner Erhöhung und Verherrlichung2),

<sup>1) 637</sup> ff. 44 ff. 837. 43. 44 (fast bualistische Umbiegung des Prädestinationsgedankens)  $10_{26}$ . Bezieht sich die Prädestination auch in erster Linie auf das ungläubige Judentum, so gilt das im Evangelium gegen sie Gesagte natürlich auch der ganzen Welt. Wie bei Paulus (Rö. 9 f.) tritt übrigens auch bei Joshannes neben den Prädestinationsgedanken die Betonung der eigenen Schuld  $3_{19}$   $1_{11}$   $7_{17}$ .

 $<sup>^2)</sup>$  Das kowker Jo.  $3_{16}$  (vgl. I. Jo.  $4_9)$  ist nicht im Sinne des Opfergedankens zu verstehen.

das Wort Vergebung der Sünden suchen wir bei ihr fast vergeblich  $^1$ ); dagegen sinden wir die paulinische Behauptung von der Sündlosigkeit des Christenlebens zu einer sast erschreckenden Schrossheit in dem großen Bekenntnis I  $_{34-10}$  gesteigert: "Wer aus Gott geboren ist, sündigt nicht."

Ist aber so der praktische Dualismus der johanneischen Schriften härter und schroffer als der paulinische, so erscheint der theoretische viel weniger präzise ausgebildet. Die Gegensätze, die sich dem Johannes von seiner Frömmigkeit aus aufdrängen, betreffen ja eigentlich nicht das Menschenwesen als solches wie bei Paulus, der Christus gegen Adam sent. Sie sind im Grunde zunächst empirischer Natur, die praktische Polemik gegen Judentum, ungläubige Welt, Keherei steht hinter ihnen. Schließlich gehören doch auch die Christen zu dem von Gott geschaffenen Kosmos, der andererseits Gott so schroff und feindlich gegenübersteht. Don hier aus erklärt sich der fortwährende Stimmungswechsel in den johanneischen Schriften hinsichtlich der Betrachtung des koopos. So kann der Verfasser auf der einen Seite vom Gericht über diese Welt, vom Sürsten dieser Welt2), vom haß der Welt gegen die Seinen8) sprechen und Jesus das Gebet für die Welt ablehnen lassen<sup>4</sup>), und er kann andererseits das feierliche Wort prägen: "Also hat Gott die Welt geliebt", kann von Rettung der Welt durch den Sohn, und von dem heiland der Welt reden<sup>5</sup>). Wie viel geschlossener steht die paulinische Cehre von der vapt da im Verhältnis zur Kosmos-Anschauung der johanneischen Schriften! Ganz anders als bei Paulus schließt sich die bei Johannes nur zeitweilig aufklaffende Kluft zwischen Schöpfung und Erlösung doch wieder zu.

Bei alledem ist doch auch die johanneische Frömmigkeit wie die paulinische Erlösungsreligion im einseitigen Sinne des Wortes. Nur daß die Erlösung bei Paulus sich mehr auf die alte menschliche Wesenheit bezieht und also innerlicher erfaßt ist, während sie bei Johannes auf die äußere seindliche Macht der Welt geht. Aber es bleibt Erlösung: die Kinder des Lichts waren ohnmächtig in der Gesangenschaft, da ist das eine große Licht, das Ceben und der Heiland der Welt in diese Sphäre der Finsternis,

<sup>1)</sup> Jo. 2023 ist die Institution der kirchlichen Sündenvergebung gemeint.

<sup>2) 1281 1480 1611.</sup> 

<sup>3) 1518 1714.</sup> 

<sup>4) 179;</sup> andere dualistische Wendungen: 77 828 131 1417.19 22.27 1518 f. 168 20.83 1715.16. — Im ersten Johannesbrief herrscht diese Auffassung von Welt vor (vgl. die wenigen Ausnahmen in der folgenden Anmerkung).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 3<sub>16</sub> (I 2<sub>2</sub> 4<sub>9</sub>) 3<sub>17</sub> 12<sub>47</sub> 4<sub>42</sub> (I 4<sub>14</sub>); vgl. noch (außer den vielen Stellen, an denen κόσμος ganz neutral steht) 1<sub>10</sub> 1<sub>29</sub> 6<sub>88.51</sub> 8<sub>12</sub> 9<sub>5</sub> (14<sub>81</sub> 17<sub>21.23</sub>?).

der Lüge und des Teufels gekommen, toto genere von dem ganzen Menschengeschlecht verschieden, er allein in jeder Beziehung von oben, und hat die zerstreuten Lichtelemente, die Seinen, die ihm vom Vater gegeben waren, mit wunderbarer Gewalt an sich gezogen: δ ἄνωθεν ἐρχόμενος ἐπάνω πάντων ἐστίν (331).

Don der Predigt Jesu entsernt sich Johannes, trozdem er ein viertes Evangelium schrieb, im Grunde doch noch etwas weiter als Paulus. Das Evangelium von der Sündenvergebung, wie es Jesus verkündete, ist noch mehr verschwunden, an seine Stelle tritt die Botschaft von der Erlösung und dem Erlöser; an Stelle des Heilandes der Sünder steht der Freund der Seinen, dem die Freunde in ruhiger und verklärter Stimmung sich zu eigen geben, als dem, der für sie Worte des ewigen Cebens hat.

## Kapitel VI.

## Die Gnosis.

I. Die Gnosis') ist zunächst eine vorchristliche Bewegung, die ihre Wurzeln in sich selber hat. Sie will daher auch aus sich selber heraus und nicht in erster Linie als ein Seitenzweig oder eine Nebenbildung der christlichen Religion verstanden werden.

Der Grundzug an dem Charakter dieser Bewegung ist ein schrosser Dualismus und ein damit eng verbundener radikaler Pessimismus gegenäber dieser niederen natürsichen Welt. In ihr verbinden sich Motive, die aus der griechischen Philosophie platonischer und nachplatonischer Richtung stammen mit spezifisch orientalischem, mythologisch bestimmtem Dualismus. Aus der platonisierenden Philosophie, welche die Grundstimmung der gebildeten Welt im späteren Diadochenzeitalter weithin zu beherrschen begonnen hatte, hat die Gnosis die große Entgegensehung der niederen sinnlich-materiellen und der höheren geistig-ideellen Welt entsehnt. Aber diese Entgegensehung, die dort trot aller trüben Stimmungen doch immer den Charakter eines gradmäßigen Unterschiedes von Niederem und höherem behielt, wird hier nun — eben unter orientalischen (perssischen) Einslüssen — zur Annahme eines absoluten Gegensates weiters

<sup>1)</sup> Ogl. zum folgenden meine hauptprobleme der Gnosis und meine Artikel: "Gnosis", "Gnostiker" in der Real-Enzyklopädie von Pauly-Wissowa. — Wend-land, hellenistisch-römische Kultur S. 163—187. Das Material bis jetzt am vollskändigken bei hilgenfeld, Kehergesch. d. Urchristentums 1884.

gebildet. Andrerseits fehlt dem orientalischen von der persischen Religion her bestimmten Dualismus der tiefere Gegensatz zwischen der Welt des Geistes und der Welt der Materie, zwischen dem was sichtbar und dem was unsichtbar ist. Innerhalb dieser sichtbaren Welt vollzieht sich der Kampf des guten Gottes (Ahura-Mazda) und des bosen Gottes (Angra-Mainnu.) Auf seiten des guten Gottes stehen das Licht und der Tag. alle segenbringenden Naturmächte, die guten Menschen, die nüglichen Tiere, die heilsamen Pflanzen, auf seiten des bosen Gottes Sinsternis und Nacht, die verderblichen Kräfte in der Natur, die bosen Menschen. die schädlichen Tiere, die giftigen Pflanzen. In diese naiven und volks= tümlichen Gegensätze wird nun der große griechische Grundgedanke des Widerspruchs von Geist und Materie, Sichtbarem und Unsichtbarem hineingeworfen. Und so erst kommt der schroffe Dualismus und der radikale Pessimismus der gnostischen Weltanschauung zustande: Geist und Materie, unsichtbare und sichtbare Welt ') sind zwei feindliche Mächte, die sich in fast völliger Abgeschlossenheit gegenüberstehen.

Daß an diesem Punkt die Gnosis als spezifisch ungriechisch auch noch bei den spätesten Vertretern echten Hellenentums empfunden wurde, dafür haben wir einen vollgültigen Zeugen an keinem geringeren als dem Haupt der neuplatonischen Schule: Plotin. In seiner großen Auseinandersetzung mit den Gnostikern hält er deren Cehre von der "schlechten Welt" entgegen"): "Auch darf man nicht zugeben, daß die Welt schlecht geschaffen ist, weil sich zu viel Unheil in ihr befindet. Denn das hieße ihr zu viel Wert beilegen und sie mit der geistigen Welt verwechseln, von der sie doch nur ein Abbild ist. Gibt es aber wohl ein schöneres Abbild von ihr? Welches Feuer wäre ein besseres Abbild des himm-lichen Feuers als das Feuer hier . . . Und nach der Sonne in jenem Reich, welche Sonne wäre besser als die uns sichtbare?" (Ennead. II 9, 4) 3). Das hat auch Klemens von Alexandria gesehen. In seiner Aus-

<sup>1)</sup> DgI. 3. B. Tertullian adv. Marc. I 16 consequens est, ut duas species rerum visibilia et invisibilia duobus auctoribus deis dividant et ita suo deo invisibilia defendant.

<sup>2)</sup> Ich schließe mich im folgenden an die schöne Übersetzung: Plotin, Ennesaden in Auswahl übers. v. O. Riefer Jena. Leipzig 1905, an.

<sup>\*) &</sup>quot;Auch diese Welt ist durch Gott und schaut nach ihm . . . sie verkündet das Wesen jenes Gottes den Menschen." (Ennead. II 90). — "Gibt es nun eine andere, bessere Welt als diese, wo ist sie? Ist das Dasein einer Welt notwendig, gibt es aber keine bessere als diese, so bietet diese das treue Abbild der geistigen Welt dar" (II 98). "Daß die Vorsehung sich nicht auf die Dinge dieser Welt, überhaupt auf irgend etwas nicht erstrecken soll, ist das etwa eine gottesfürchtige Ansicht? (II 916).

einandersehung mit Marcion gibt er zu, daß schon vor Marcion Plato scheins bar diese Welt schlecht genannt habe, spräche er doch im Phaidon von den besseren Menschen, die sich von den Orten hier auf Erden wie aus einem Gefängsnis zu befreien und nach oben zum reinen Wohnsitz zu gelangen suchten. Aber unter Anführung anderer platonischer Stellen, faßt er doch als Schlußurteil zusammen: καὶ συνελόντι εἰπεῖν (τοῦ) κακὴν λογίζεσθαι τὴν ὕλην ἀφορμὴν οὐ παρέσχε τῷ Μαρκίωνι. (Stromat. III 3, 18 – 19; vgl. III 22, 1) ¹).

Namentlich an einem Punkt zeigt sich der Unterschied der Gnosis zur späteren hellenischen Weltanschauung und grömmigkeit am deutlichsten. Mit der ganzen sichtbaren Welt haben die Gnostiker auch die Welt der Gestirne und des sichtbaren himmels für schlecht und dämonisch erflärt. Es braucht in diesem Zusammenhang nur auf die Rolle hingewiesen zu werden, welche die sieben Planetenmächte 2), die niedere Hebdomas, bei ihnen spielt. Die dämonisierten Planetenmächte find die eigentlichen Gegner und Seinde des gläubigen Gnostiters. Daß die Seele des Frommen nach dem Tode eine gesicherte Auffahrt durch die Welt der Sieben habe, ist weithin das höchste Gut 3) dieser Frömmigfeit, das Endziel, dem alle die geheimnisvollen Weihen, die Sakramente, die zauberkräftigen Formeln und Symbole dienen. Aber es sind nicht nur die planetarischen Mächte, von denen der Gnostiker durch seine Religion Befreiung erhofft, er möchte überhaupt von der gesamten Macht der Gestirnwelt erlöst werden. Befreiung von der heimarmene wird das große Cosungswort, dem wir auf allen ihren Gebieten, in ihren rein heidnischen, wie den spezifisch dristlichen Zweigen begegnen. In dieser sichtbaren Welt herrscht die Macht der Gestirne in der heimar= mene, und der Mensch ist, so lange er und so weit er mit dieser sicht= baren Welt zusammenhängt, dieser harten herrschaft unterworfen. Das aber ist das neue Evangelium, das die Gnosis verkündet: Der Fromme tann frei werden von der Macht des Geschickes 4).

Damit tritt die Gnosis alledem entgegen, was in hellenistischer

<sup>1)</sup> Mißverständnis Platos auch von Plotin II 96 hervorgehoben. — Dgl. noch Tertullian adv. Marc. I 13: ut ergo aliquid et de isto huius mundi indigno loquar, cui et apud Graecos ornamenti et cultus non sordium nomen est; indignas videlicet substantias ipsi illi sapientiae professores, de quorum ingeniis omnis haeresis animatur, deos pronuntiaverunt.

<sup>2)</sup> Hauptprobleme 9ff.

³) W. Anz, Jur Frage v. d. Ursprung des Gnostizismus, Texte u. Unterssuch. XV 5 1897.

<sup>4)</sup> Eine Auswahl aus den überaus zahlreichen Belegen für diese Grundstimmung: Reigenstein, Hellen. Mysterienrel. 129 ff. Wendland a. a. O° 157.

Frömmigkeit Geltung hat'). Denn seit Platos Zeit gelten gerade in der Religion der Gebildeten die Gestirne als die eigentlichen Götter. Die Gestalten der volkstümlichen Götter beginnen dahinguschwinden; als die Wahrheit in aller Religion beginnt man die Verehrung der Gestirnmächte und aller am himmel waltenden Kräfte (daneben noch der großen Clementar- und Grundkräfte der Natur) zu empfinden. Die Gestirne sind die sichtbaren Götter. Jene obere Welt, wo diese leuch= tenden Wesen wandeln, ist die eigentlich göttliche Welt. hier auf der Erde mit ihrer bunklen und trüben Atmosphäre, in der Welt unter dem Monde mit ihren unberechenbaren Zufällen und launenhaften Erscheinungen mag das Unglück und die Schlechtigkeit ihren Sit haben. Aber dort oben, wo in unwandelbarer Ordnung die seligen, sichtbaren Götter wandeln, wo alles in berechenbarem, unverbrüchlichem und ehernem Zusammenhang geschieht, ist die Welt der Schönheit, Gute und Harmonie: der Kosmos im eigentlichen Sinne des Wortes. Don dort= her ist alles Leben und Gedeihen der Menschen abhängig. Jene himmlischen Mächte bestimmen das Ceben der Menschen; und es sind nicht nur tote, kalte Mächte, es sind Götter, zu denen man - in glücklicher Inkonsequenz - die hände zu erheben und beten zu können vermeint. Der Mensch aber stammt mit dem besten Teil seines Wesens aus jener Welt, sein höheres Ich ist ein Teil jenes atherischen Lichtes dort oben, sein Geist ist sonnengeboren, den Gestirnen verwandt2). Dorthin kehrt auch die Seele des Weisen und Frommen nach dem Tode gurud, mandelt im Reigen der Gestirne und sättigt sich an der unsagbaren Schönheit jener strahlenden Lichtwelt. - Der Astronom endlich, der forschend und rechnend in die geheimnisvollen, ewigen Ordnungen der himmlischen Welten einzudringen versucht, der Astrolog, der es unternimmt, durch seine "Wissenschaft" den Ratschluß der Götter zu erforschen, fühlt sich voll geheimnisvollen Entzudens von der trüben, kleinen Erde hinaufgehoben in die große, freie Gotteswelt, ahnt seiner Seele Derwandtschaft mit jener und erlebt in seliger Ekstase eine Art unio mystica, die Vermählung seiner aus dem Licht stammenden Seele mit den funfelnden, leuchtenden Mächten dort oben.

<sup>1)</sup> Dgl. für die folgenden Jusammenhänge vor allem die schönen Vorsträge von Cumont, Astrology a. Religion among the Greeks a. Romans (American Lecture on the history of Religion 1912) S. 54 ff. und passim, namentslich Lecture III u. IV.

<sup>\*)</sup> S. die Ausführungen o. S. 201. Ogl. Cumont a. a. O. Lecture V. S. 139 ff., auch Théologie solaire 1909, und den mehrfach schon genannten Aufsat über le mysticisme astral dans l'antiquité (s. o. S. 2008).

Es kann kaum einen größeren Gegensatz geben zwischen dieser siderisch bestimmten Frömmigkeit weiter Kreise hellenistisch Gebildeter und der Gnosis. Dort die Gestirne Götter — hier dämonische Mächte; dort die demütige Beugung unter das von den Göttern gesandte Geschieß — hier die Heimarmene die fluchheischende, dämonische Macht, aus deren harter Herrschaft zu entsliehen die Sehnsucht des Frommen wird; dort das Endziel der Aufstieg der Seele zu den leuchtenden Gestirnen, hier die Hauptsorge des Musten, wie seine Seele nach dem Tode den bösen Feinden, den Planeten, entrinnen könne; dort die Seligkeit, erslebt an der Schau des gestirnten himmels, hier das hinausstreben über die ganze sichtbare Welt; dort die höchsten Gottheiten die Gestirne und der leuchtende sichtbare himmel selbst, hier die große Sehnsucht nach dem "Agnostos Theos").

Auf die schärfste Sormel finden wir diesen Gegensatz wiederum bei Plotin gebracht: "Welch ein Widerspruch, daß sie ihre eigene Seele unsterblich und göttlich nennen, selbst die der schlechtesten Menschen, während sie leugnen, daß der himmel und die Gestirne an ihm, die doch aus viel schöneren und reineren Elementen bestehen, an der unsterblichen Seele Anteil haben; und dabei sehen sie doch, daß die Dinge dort wohl gestaltet und geordnet sind, tadeln aber die Unordnung hier auf Erden" (II 98). "Willst Du aber über sie (die Götter) hinwegsehen und brustest Du Dich, als seiest Du nicht schlechter, so gebe ich Dir zu bedenken: je besser jemand ist, desto bescheidener beträgt er sich gegen Götter und Menschen; man darf auf seine Würde nur mit Maß stolz sein, man darf nur soweit gehen, als unsere Natur emporzusteigen vermag, ... und darf sich nicht dem törichten Traum hingeben, man gehöre allein in das unmittelbare Gefolge Gottes" (II 99). "Die Gnostiker freilich scheuen sich nicht, die verworfensten Menschen als Brüder anzureden, weigern sich aber, diesen Namen der Sonne und den andern Göttern des himmels und der Weltseele selbst zu geben, mahnwigig wie sie sind" (II 9.18).

Da haben wir in jedem Worte den Protest des griechischen Geistes gegen den ungemessenen prometheischen Trotz der Gnosis, der diese ganze schöne Welt und die über sie waltenden Mächte dämonisiert und sich hoch und weit über sie hinüberstreckt nach dem einen unbekannten, unsichtbaren Gott.

So ist die gnostische Religion Erlösungsreligion im schärsten und

<sup>1)</sup> Vgl. Hauptprobleme 83 ff., Norden, Agnostos Theos 62 ff.

einseitigsten Sinne des Wortes. Erlösung istzhier nicht der Aussteing vom Niederen zum höheren, sondern ganz und gar die Befreiung von dem absolut Feindlichen, dem absolut Andersartigen. Es hat beim Anbeginn der Weltentwicklung eine widerrechtliche Dermischung nicht zusammengehöriger Elemente stattgefunden, sei es, daß die Elemente der Finsternis Elemente des Lichtes an sich gerissen haben, sei es, daß ein Urwesen – der Anthropos¹) oder die gefallene Göttin Sophia Prunitos, Achamoth³) – in die Materie hinabgesunken sind. So ist Welt und Menschenwesen entstanden κατά τινα τάραχον καὶ σύχχυσιν άρχικήν³). Die erhosste Erlösung aber besteht dann in der Entwirrung und Auseinanderlösung der widerrechtlich und widernatürlich vermischten Welten.

Daher fühlt sich der Gnostiker heimatlos, als Fremdling in einer fremden Welt. Wieder und wieder durchtönt dieses Schlagwort der Fremdheit die tiefsten und personlichsten Bekenntnisse der Gnostiker; kai έντεῦθεν ξένην τὴν ἐκλογὴν τοῦ κόσμου ὁ Βασιλείδης εἴληφε λέγειν ώς αν υπερκόσμιον φύσει ούσαν, so berichtet uns Klemens Alexandrinus (Stromat. IV. 26, 1653)4). Die Marcioniten5) verfünden eine gévn yvwois, wollen in dieser fremden Welt eines fremden Gottes odder ίδιον καταλιπείν und verbieten deshalb die Heirat. Die libertinistischen Gnostiker, die Anhänger des Prodikos, halten sich für die natürlichen Söhne Gottes, die Basikeioi, welche in diese fremde Welt hineinge= fommen seien6). Dalentin wiederum redet von dem vorzüglichen Geschlecht der Gnostiker (diapopov yévos), das von oben in diese Welt zur Dernichtung des Todes hinabgekommen sei?). Bei den Markosiern befennt die zum himmel auffahrende Seele, daß sie ihr Geschlecht ableite (κατάγειν το γένος) von dem porseienden Gott und wiederum in ihr Eigentum (eis ra ibia) gurudtehre, nachdem sie hier auf Erden verweilt ίδεῖν τὰ άλλότρια8). Herakleon spricht von dem Eigentum des

<sup>1)</sup> Zum Anthropos vgl. Hauptprobleme S. 160 ff.

<sup>2)</sup> Hauptprobleme 58ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Basilius b. Klemens Stromat. II 20, 112.

<sup>4)</sup> DgI. δie Polemiť δes Klemens ebenδ.: καὶ οὐκ ἄν τις εἴη φύσει τοῦ κόσμου ξένος μιᾶς μὲν τῆς οὐσίας οὔσης ἐνὸς δὲ τοῦ δεοῦ, ἀλλ' δ ἔκλεκτὸς ὡς ξένος πολιτεύεται.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) Klemens Stromat. III 3 123 τήν τε ξένην γνῶσιν εὐαγγελίζονται.

<sup>6)</sup> Klemens Stromat. III 4 301 313: είς ξένον τὸν κόσμον ἀφιγμένοι.

 $<sup>^7)</sup>$  Klemens Stromat. IV 13 894 (vgl.  $90_3)$  vgl. Herafleon bei Origenes in Jo. XIII 10 f. (Hilgenfeld, Kehergesch.  $483_5$  f.)  $\pi \rm epl$  fúsews advittómenos de diabetours.

<sup>8)</sup> Irenaeus I 215; ermäßigend wird hinzugefügt: καὶ τὰ ίδια καὶ οὐκ άλλότρια δὲ παντελώς άλλὰ τῆς 'Αχαμώθ.

Daters (οίκεῖον τῷ πατρί), das in der abgrundtiefen Hyle des Irrtums verloren gegangen sei<sup>1</sup>). Und wiederum aus rein hellenistischer Gnosis tönt uns dasselbe Bekenntnis entgegen: "Deshalb gefallen die Gnostiker der Masse nicht, und die Masse ihnen nicht. Sie scheinen zu rasen und ziehen Gelächter auf sich, werden gehaßt, verachtet und gar gestötet. Denn notwendiger Weise wohnt hier unten die Schlechtigkeit als an ihrem Ort".

Und dem entspricht der Gottesglaube der Gnostiker. Es ist neuerdings vortrefflich von Norden<sup>3</sup>) darauf hingewiesen, wie das Schlagwort des Agnostos Theos die gnostischen Systeme beherrscht. Dem Grundgefühle der "Fremdheit" des Gnostikers entspricht die Verkündigung des fremden, unbekannten Gottes. Namentlich tritt bei Marcion diese Verkündigung in ihrer ganzen Schroffheit und härte heraus. An einem bestimmten Zeitpunkt im fünfzehnten Jahr des Kaisers Tiberius ist plöglich und ohne Vorbereitung der spiritus salutaris<sup>4</sup>), Christus Jesus (Gott, Vater und Sohn fallen Marcion beinahe in eins zusammen)<sup>5</sup>), in der fremden Welt des Weltschöpfers in Scheingestalt erschienen, um wie Tertullian<sup>6</sup>) wiederholt geltend macht, die dem fremden Gott gehörigen Geschöpfe für sich zu rauben.

Marcion verkündet mit besonderem Nachdruck den neuen Gott. Primo supercilio stuporem suum aedificant Marcionitae, quod

<sup>1)</sup> Origenes in Jo. bei hilgenfeld, Kegergesch. S. 4871 ff.

 $<sup>^2)</sup>$  Corpus Hermeticum IX 4.  ${\rm DgI.}$  wie den in die Materie versinkenden Urmenschen die Begierde Iodt, (das Fremde) thu toō dhµloupyoō ktlow zu schauen I 13.

<sup>8)</sup> Agnostos Theos S. 62ff.

<sup>4)</sup> Tertullian adv. Marc. I 19.

<sup>5)</sup> Immo, inquiunt Marcionitae, deus noster, ...... per semetipsum revelatus est in Christo Jesu (ib.). — Die Cehre des Marcioniten Prepon, die Jehus als μέσον ὄντα κακοῦ καὶ ἀγαθοῦ (bei Hippolηt VII 31) faßt, kann nicht genuin sein.

<sup>6)</sup> Tertullian adv. Marc. I 17: o deum majorem, cuius tam magnum opus non potuit inveniri, quam in homine dei minoris! I 23: quid enim injustius, quid iniquius et improbius, quam ita alieno benefacere servo ut domino eripiatur. Sollte Tertullian hier nicht in der Polemit zu weit gegangen sein? Es fällt schwer anzunehmen, daß Marcion die Spetulation aller Gnostiter von der überweltlichen Hertunst der Menschenseele nicht geteilt haben sollte. Tertullian selbst, de resurrect. 5, schreibt dem Menander und Marcion die Lehre zu, daß die Leiblichseit des Menschen von bösen Engeln stamme. Marcions Schüler Apelles lehrte offen, daß die menschlichen Seelen vom deus igneus in ihre Leiber durch eine Cocspeise hineingelockt seien de carne Chr. 8. 23. (Hilgenfeld, Kehergeschichte 538 Anm. 892).

novum Deum proferunt '). Tertullian scheint recht gesehen zu haben. Hier in der Verkündigung des novus Deus spricht sich die Erundstimmung der marcionitischen Frömmigkeit aus. Die Polemik gegen den ungerechten, boshaften und grausamen Schöpfergott des alten Testaments steht erst in zweiter Linie und ist eine Hülfskonstruktion, durch welche die Überlegenheit des neuen Gottes in helles Licht gestellt werden sollte.

In dieser Verkündigung der zevn yvwois des neuen Gottes, die übrigens allgemein gnostisch ist, und die bei Marcion nur besonders start und deutlich heraustritt, meldet sich eine weitverbreitete Grundstimmung hellenistischer Frommigkeit zu Wort. Es ist die Sehnsucht nach dem gang Neuen 2) und Unerhörten überhaupt. Alle alten Sormen der Religion haben gründlich abgewirtschaftet. Man erwartet das heil von einem absolut neuen Anfang. - Als die neuen Götter erscheinen alle die von Often kommenden Gottheiten gegenüber der Gesellschaft der alten Olympier. Mit dem neuen Aion, dem goldnen Zeitalter "erscheint" der neue Gott-Heiland (Θεός σωτήρ) 3), so perfünden es die mit dem Regentenkult sich verbindenden mystischen Theorien 1). Den neuen Gott Jesus Christus verkündet die massivere Sprache der apokryphen Apostelatten, als Boten des neuen Gottes ziehen die Apostel durch die Länder. - "Was hat denn der Herr uns durch seine Ankunft (Neues) gebracht?" so fragten die Marcioniten die Anhänger der Großfirche 5).

Es muß schwer für die werdende Kirche gewesen sein, sich diesem Rausch zu entziehen. Es kommt in alledem die ungezügelte Erlösungssehnsucht eines zum Bankerott sich neigenden Zeitalters zum Ausdruck;

<sup>1)</sup> Adv. Marc. I 8 vgl. I 2 nova et hospita (!) divinitas.

<sup>2)</sup> Ogl. Marcion b. Tertullian III 2: "Subito filius et subito missus et subito Christus." III 4 spottet Tertullian: novus nove venire voluit. — Abershaupt wendet Tertullian ein: atquin nihil putem a deo subitum, quia nihil a deo non dispositum. III 2.

<sup>3)</sup> S. o. S. 110f. und unten Kapitel VII.

<sup>4)</sup> Insaprift von Assos (37 n. Chr.) zur Thronbesteigung des Caligula: &s äv τοῦ βδίστου ἀνδρώποις αίῶνος νῦν ἐνεστῶτος (Dittenberger Syllog. 364). — Dgl. die bekannte Insaprift der asiatischen Griechenstädte (Priene 2c.) mit dem Beschluß der Verlegung des Jahresanfanges auf den Geburtstag des Kaisers Augustus (Dittenberger, Or. Gr. Inscr. II 458); in dem einleitenden Brief des Prokonsuls: γενέδλιος βμέρα, βν τῆ τῶν πάντων ἀρχῆ ἴσην δικαίως ἄν είναι ὑπολάβοιμεν (3.5). — Dgl. auch die vierte Eksoge Vergils u. a.

<sup>5)</sup> Irenaeus IV. 341.

eine Erlösungssehnsucht, von der überdies deutlich ist, daß sie ihren Boden im Polytheismus mit seiner Empfänglichkeit für wechselnde Göttergestalten hat. Das hat Tertullian richtig empfunden, wenn er in bebendem Jorn demgegenüber einwendet: quis deus novus nisi falsus . . . Non habet tempus aeternitas . omne enim tempus ipsa est (adv. Marc. I 8).

Schon oben vermuteten wir, daß das große Wort unserer Evangelien: "Niemand kennt den Sohn, denn der Vater, und niemand den Dater denn der Sohn und wem der Sohn es offenbaren will" mit seinem in der synoptischen Literatur gang unerhörten Klang in diesem Boden hellenistischer Frömmigkeit wurzele. Es ist fast so, als könnten wir erst jest, da uns der Stimmungsgehalt dieser Frömmigkeit in seinem ganzen Umfang klar geworden ist, auch dieses Wort in seiner vollen Tragweite verstehen. Wie dem sein mag - jedenfalls ist dies Logion zum Schibboleth der Gnostiker geworden, auf das sie wieder und wieder zurückgreifen. Und wieder und wieder muffen sich die Kirchenväter mit ihren Gegnern an diesem Punkt auseinandersetzen. Ihre Auseinandersetzungen aber zeigen sämtlich, wie wenig kongenial und wie unbequem ihnen dieses Logion war, und in welcher Verlegenheit sie sich ihm gegen= über befanden 1). Denn wenn auch mit jenem Wort die Auseinanderreiftung des Schöpfergottes und des Agnostos Theos auf Seiten der Gnostiker nicht gedeckt war, so spuren wir in ihm den Pulsschlag einer ähnlichen Grundstimmung: diese Sehnsucht nach dem absolut Neuen, dem Unerhörten und völlig Andersartigen.

So ist nun überhaupt die Gnosis der Heimatboden für alle schroff supranaturalistische Offenbarungstheorie. Es ist jeht wohl von allen Seiten anerkannt, daß "Gnosis") nicht Erkenntnis in unserem Sinne bedeutet, und daß die Gnostiker keine Erkenntnistheoretiker und Religionsphilosophen gewesen sind. Gnosis ist vielmehr auf geheimnisvoller Offenbarung beruhende, mnsteriöse Weisheit, am liebsten möchte man die Gnostiker Theosophen nennen. Die Gnosis ist die Welt der Vision, der Ekstase, der geheimnisvollen Offenbarungen und Offenbarungsmittler, der Offenbarungsliteratur und der geheimen Tradition<sup>3</sup>). Es muß wirklich von

¹) Haupistellen Irenaeus I 203 IV 22 IV 6-7; Tertullian adv. Marc. IV 25 Pseudoklementinen Rek. II 47—57, Homil. III 2—7. 38 XVII 4 $\mathfrak{f}$ . XVIII 1 $\mathfrak{f}$ .—Norden, Agnostos Theos. 76.

<sup>2)</sup> Ogl. die zusammenfassende Untersuchung des Begriffes bei Reitzenstein, Hellen. Must. Rel. 112ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Liechtenhan, Die Offenbarung im Gnostizismus 1901.

oben her, aus der von dieser argen Welt der Finsternis total geschiedenen höheren Region das Licht in diese Welt hineinstrahlen; die Lichtsunken (σπινδήρες s. u.), die sich in die Region der Finsternis verloren haben, sind von sich aus nicht fähig, sich zu hellerem Glanze anzusachen; sie würden, sich allein überlassen, kümmerlich erlöschen. — Und zur Offenbarung muß sich weiter das Sakrament gesellen; die übernatürliche Offenbarung, die sich in Dission und Ekstase Bahn bricht, ist ja bereits selbst Sakrament.). Wo man in dieser radikalen Weise schlechthin nichts von natürlichen, aus der Schöpfung stammenden Kräften wissen will, ist immer der Boden für das Sakrament.) und für die Aufsassung, daß den Menschen das Beste auf unpersönlichem Wege, durch die Einstöhung überznatürlicher und doch naturhafter Kräfte zukomme, wohl vorbereitet.

So stellt sich endlich diese Gnosis mit ihrer dualistisch-pessimistischen Weltbetrachtung und ihrer einseitigen Erlösungsfrömmigkeit als der ent= schiedenste Antipode des alttestamentlich-jüdischen Monotheismus und Schöpfungsglaubens dar. Ob sich diese Auseinandersetzung mit dem Alten Testament und dem Judentum erst durch das Medium des Christentums vollzogen hat, oder ob bereits die vorchristliche Gnosis - wie das ja von vornherein im Bereich der Möglichkeit liegt - mit der Derkundigung der Synagoge in der Diaspora zusammengestoßen ist, das kann in diesem Zusammenhang nicht weiter erörtert werden. Derschiedene Gründe sprechen dafür, daß die Polemit der Gnosis gegen das Alte Testament und das Judentum tiefere Wurzeln in deren Gesamtanschauung besigt, als die Berührungen mit dem Christentum8). Jedenfalls läßt sich diese haltung der Gnosis nicht als weitergebildeter und konsequenter Paulinismus verstehen. Die Gnostiker sind in ihrer Auseinandersetzung mit dem Alten Testament und dem alttestamentlichen Gott gang wesentlich von kosmologischen Motiven ausgegangen, Paulus dagegen von der Frage nach dem Universalismus des heils und dem Recht der heidenmission. Die Gnostiter haben gunächst den Schöpfergott und seine Schöpfung an-

<sup>1)</sup> Was wir von den Gnostifern an eigner Literatur besitzen, trägt vielfach den Stempel ekstatischer, mysteriöser Rede an sich. Ogl. die Fragmente Valentins: Hippolyt, Refut. VI 37; Klemens Alex. II 20, 114, IV 13, 91; das valentinianische Fragment bei Epiphanius H. 31, 5; die bekannten, doch wohl sicher gnostischen Hymnen der Acta Thomae; auch große Stücke der koptisch gnostischen Schriften (Apokryphon Joannis, Pistis Sophia, Jeubücher); die Oden Salomos usw.

<sup>2)</sup> Über das Sakrament bei den Gnostikern vgl. Hauptprobleme 267-319.

<sup>8)</sup> hauptprobleme der Gnosis S. 324f. Artikel Gnosis bei Pauly-Wissowa 1524.

gegriffen, daneben - und das ist gang hellenistisch gedacht - den friegerischen Gott des weltverhaften Volkes der Juden 1); der Gegensatz gegen Gesetz und gesetzliche Frömmigkeit hat sich erst bei den späteren Ausläufern der Gnosis damit verbunden. Eine Ausnahme scheint hier Marcion gu machen. Aber wenn man genau zuschaut, so zeigt sich auch bei Marcion gang deutlich die kosmologische Grundlage seines ganzen Systems. In die umfassenderen Gegensätze des bekannten und des unbekannten, des neuen und des alten Gottes, des Weltschöpfers und eregenten und des Erlösergottes hat Marcion unter paulinischer Anregung erst den Gegensatz des deus bonus und des deus justus hineingebaut<sup>2</sup>). Aber es ist deutlich, daß bei der Polemik Marcions gegen das Alte Testament, bei der "separatio legis et evangelii" paulinische Reiser auf einen fremden Stamm gepfropft sind. Durch seine Polemit gegen den deus judex klingt wieder und wieder die Conart eines viel schrofferen Dualismus hindurch, für den der deus judex eigentlich der deus malus3) und der schroffe Widersacher des guten Gottes ist. Man versteht sicher nicht den ganzen Marcion, wenn man in ihm einen fortgeschrittenen Pauliner sieht. Der Dualismus des Marcion ruht wie der der übrigen Gnosis auf eigenen Grundlagen; er tritt bei Marcion, fast alles mythologischen Beiwerkes entkleidet, nur um so schroffer heraus.

II. Freilich: Wenn wir die Frage uns vorlegen, wie es kommt, daß diese große gnostische Bewegung, die in ihren Anfängen und in ihrem Fundament nichts mit dem Christentum zu tun hat, sich so eng an dieses herangelegt und so innig mit diesem verbunden hat, daß wir sie

<sup>1)</sup> Hauptprobleme S. 325.

<sup>2)</sup> Man darf sich für das Gegenteil nicht auf Tertullian berufen: "Separatio legis et evangelii proprium et principale opus est Marcionis" (I 19), (folgt Hinweis auf Marcions; Antithesen). Den Kirchenvätern siel natürlich die reichliche Verwendung paulinischer Motive bei Marcion vor allem ins Auge, sie war ihnen am unbequemsten.

³) Ogl. die Beiworte, die der deus judex Tertullian adv. Marc. I 6 bestommt: ferus bellipotens. Dem entspricht Irenaeus: I 272 malorum factorem et bellorum concupiscentem. Tertull. II 11: judex et severus et quod Marcionitae volunt saevus. I 17: malitia creatoris; vgl. I 22 (saevitiae eius); II 24. Ogl. auch die Anwendung von Jes. 457 ego sum qui condo mala auf den Schöpfergott, die Anwendung des Gleichnisses vom guten und vom bösen Baum auf das Derhältnis der beiden Götter (adv. Marc. I 2). Das alles ist nicht übertriebener und mißverstandener Paulinismus, sondern orientalischer Dualismus von roduster Art.

mit wenigen Ausnahmen nur als eine Nebenbewegung des Christentums tennen, so muß geantwortet werden: es ift die Sorm, die Paulus dem Christentum gegeben hat, welche die gnostischen Kreise magnetartig an dieses herangezogen hat. Es ist vor allem die Ausprägung des Christentums als einer einseitigen Erlösungsreligion und die Derbindung eines Erlösermythos mit der Sigur Jesu von Nagareth gewesen, welche, von Paulus an das Christentum herangebracht, diese große Anziehungstraft ausgeübt hat. Sur das, was hier stimmungsgemäß, ohne Rudficht auf die weiteren Konsequenzen, in freier genialer Intuition, in begeisteter Rebe des Propheten und Missionars gepredigt war, glaubte die gnostische Bewegung das Jundament und den allgemeinen Weltanschauungshintergrund bieten zu können. So hat die Gnosis den großen Apostolos sich als ihren Lehrmeister erkoren. einer Zeit, wo man in der genuinen Kirche - wohl gerade infolge dieses Bündnisses der Gnosis mit dem Apostel - von diesem mistrauisch abrudte und den Versuch machte, zwar nicht ihn zu bekämpfen, aber ihn totzuschweigen 1), las, sammelte, kommentierte man hier seine Briefe und stellte sich auf die Autorität des Apostels?).

Es ist wahr, die Gnosis hat den Paulus gewaltsam umbiegen müssen, um ihn ihren Zwecken dienstbar zu machen. Und doch hat sie wieder nicht ganz Unrecht gehabt, wenn sie sich auf ihn berief. Es laufen die Säden hinüber und herüber.

So sieht es auf den ersten Blick so aus, als wenn die Gnostiker für ihre Dämonisierung der sichtbaren, natürlichen Welt und für ihre Bekämpfung des Schöpfergottes sich schlechterdings nicht auf Paulus berufen können, auf den Paulus, der in gut stoischer Orthodoxie seine Vorwürfe gegen das verstockte heidentum auf der Grundvoraussetzung basiert,

<sup>1)</sup> S. u. Kapitel IX und X.

<sup>2)</sup> Ich verweise hier nur auf die beiden wichtigsten Tatsachen, daß der Kanon Marcions aus einem Evangelium und den Paulusbriesen bestand, und daß die älteren Schulen der Valentinianer als ihre einzigen Autoritäten neben dem σωτήρ den ἀπόστολος zitierten. Das Material dazu namentlich aus Irenaeus I 8 und Excerpta ex Theodoto s. dei C. Barth, Die Interpretation des N. Test. i. d. valentinian. Gnosis; Texte u. Unters. 3. Reihe VII 3 1911. S. 28ff. — E. Schwarz, Aporieen, Gött. Gel. Nachr. 1908 S. 136ff.; meine Rezension des Wertes von C. Barth, Theol. Lit. It. 1912 N. 13. Es ist wohl nicht zufällig, daß der antimarcionitisch gerichtete Presbyter, dem Irenaeus IV 271—321 folgt (vgl. Harnack, Philotesia, Kleinert gewidmet S. 1—38), als seine Autoritäten so ausgiebig den κύριος und den Apostel (daneben nur eine Anspielung auf die Apt.) benutzt.

daß Gott in seiner Schöpfung sich den Menschen fündlich offenbart habe (Röm. 118 ff., vgl. I. Kor. 121). Aber andererseits drängt die durchaus pessimistische Lehre von der oapk, die ja zunächst allerdings wesentlich anthropologisch gedacht ist, dann aber doch hier und da (vgl. Rö. 822 f.) ihre Ausdehnung auf die gesamte irdisch-sinnliche Kreatur erfährt, sowie die damit zusammenhängende pneumatische Eschatologie den Paulus auf die Bahnen der Gnosis. Sobald man, über Paulus hinübergehend, sich die Frage vorlegte, woher benn das absolut Seindliche und Fremdartige der niederen sinnlichen Natur im Menschen stamme, wie es denn komme, daß τὸ φρόνημα τῆς σαρκὸς έχθρα εἰς θεόν, daß der erste Mensch auf Grund seiner Schöpfung ein prinzipiell minderwertiges Wesen sei (nur ψυχή ζωσα); was über die Herkunft der sarkischen Welt zu denken sei, deren Vernichtung und Beseitigung Paulus als die Quintessenz seiner eschatologischen Hoffnung empfindet, — sobald man sich diese Fragen auch nur porlegte, stand man bereits mit einem Suß auf dem Boden der dualistischen Gnosis. Paulus hatte doch auch seinerseits es gewagt, von dem Teufel als dem deds tou alwos toutou zu reden. Und man mag bei Irenäus nachlesen, wie unbequem dieses Wort des Apostels dem firchlichen Christentum gewesen ist und mit welcher exegetischen Gewalttätigkeit der Kirchenvater den Ausspruch ungefährlich zu machen versucht<sup>1</sup>).

Auch konnten die Gnostiker eine Bestätigung ihrer dualistischen Anschauungen in der Polemik des Apostels gegen das Gesetz finden. Nament= lich mit seinen Ausführungen im Galaterbrief über die minderwertigen mittlerischen Mächte, mit deren hilfe Gott das Gesetz gegeben habe, über unseren Costauf vom Fluche des Gesetzes, über die prinzipiell gleiche Minderwertigkeit des judischen Gesetzesdienstes mit heidnischem Gottesdienst steht Paulus tatsächlich mit einem Suß auf dem Boden der Gnosis. ist, als wenn er selbst die gefährlichen Konseguenzen seiner kühnen Thesen vorausschaute, wenn er sich die Frage vorlegt: Ist nun der Nomos wider die Verheißung (321)? – um dann allerdings mit einem μή γένοιτο abzulenken. Aber auch im Römerbrief fanden die Gnostiker die Sate. daß das Gesetz Erkenntnis der Sünde bringe (320) und 3orn schaffe (415) und die Frage, ob der Nomos Sünde sei (77). Der These, daß das Gesetz von feindlichen Mächten oder von einer feindlichen Macht gegeben sei, stand Paulus mit seinem Sate Gal. 319 wirklich nicht allzu fern. Wenn sie dabei die geniale, aber doch fünstliche Argumentation, mit der er

<sup>1)</sup> Adv. haeres III 7, 1. Irenaeus bezieht τοῦ αίδνος τούτου auf τὰ νοήματα τῶν ἀπίστων, versteht also unter ὁ δεός Gott und nicht den Teufel.

jenen üblen Konsequenzen zu entgehen suchte, ablehnten, so durften sie in der Tat der Meinung sein, daß sie nur die verborgenen Konsequenzen der apostolischen Sehre zögen<sup>1</sup>).

Aus dem dritten Buch der Stromateis des Klemens kann man ferner deutlich ersehen, wie stark alle die Gnostiker, welche in konsequenter Ausgestaltung ihres Dualismus die Ehe verwarfen, mit den Ausführungen des Paulus I. Kor. 7 operierten. Und es muß zugestanden werden, daß sie damit nicht Unrecht hatten und daß in diesem Kapitel Ansähe und Tendenzen eines asketischen Dualismus tatsächlich vorhanden sind.

Weiter kommt hier die spiritualissierende Auferstehungslehre des Apostels in Betracht. Mühsam nur hält er sich mit seiner Annahme des σωμα πνευματικόν auf der Grenzlinie zwischen der spätjüdischen und frühchristlichen materialistischen hoffnung der Auferstehung des Fleisches und dem Spiritualismus der hellenistischen Frömmigkeit. Seiner gesamten Grundanschauung nach steht er offenbar der letzteren näher. An dem runden und klaren Satz: "Fleisch und Blut kann das Reich Gottes nicht ererben," hatten die Gnostiker eine gewaltige Wasse. Aus wiedersholten langen Ausführungen der Kirchenväter gerade über diese Stelle kann man wiederum ersehen, wie unbequem die hier von der Gnosis mit gutem Recht behauptete Bundesgenossenssenssensten Christentum war²).

Endlich mag hier noch auf eine Tatsache hingewiesen werden, die etwas unter der Obersläche liegt, die aber andererseits für die Beziehung zwischen Paulus und der gnostischen Welt ganz besonders charakteristisch ist. Wir hatten oben darauf hingewiesen, daß die besondere Eigentümslichkeit des Dualismus der Gnosis in der Dämonisierung der Gestirnmächte, die in der späteren hellenischen Frömmigkeit der Gebildeten als die eigentlichen Götter gelten, und in der Erfassung der Erlösung als Besteiung von der durch die Gestirnmächte verwalteten heimarmene zum Ausdruck komme. Zu dieser Grundanschauung findet sich nun in der Engels

<sup>1)</sup> DgI. KIemens Stromat. II 7,344 οὐκ ἀγαθὸς ὁ νόμος πρός τινων αἰρέσεων λέγεται ἐπιβοωμένων τὸν ἀπόστολον λέγοντα, διὰ γὰρ νόμου γνῶσις ἀμαρτίας ( $\mathfrak{v}$ gI. III 2,73;8,61;11,76; IV 3,96).

 $<sup>^2</sup>$ ) Dgl. die gesamten langen Ausführungen bei Irenaeus V 7-15. Der Angelpunkt, um den sie sich drehen, ist das Derständnis des 15. Kapitels des ersten Korintherbriefs. — Serner Tertullian adv. Marc. V 10: Hoc enim dico, fratres, quia caro et sanguis regnum dei non possidebunt, opera scilicet carnis et sanguinis, solitus et alias substantiam pro operibus substantiae ponere, ut cum dicit eos qui in carne sunt deo placere non posse. — Ein tresseliches Beispiel der Umdeutungskunst der beginnenden firchlichen Exegese!

lehre des Paulus eine frappante Parallele¹). Es ist außerordentlich charatteristisch, daß dieser im großen und gangen, abgesehen von einigen wenigen Stellen<sup>9</sup>), an denen er sich im Rahmen des üblichen Sprachgebrauchs bewegt, eigentlich feine guten Engelmächte tennt. Sur ihn find die Engel= mächte, deren verschiedene Klassen er in der bekannten stereotypen Manier aufzugählen pflegt, mittelschlächtige Wefen zum Teil von verderblicher Art. Die Archonten dieses Aeons haben Christus an das Kreuz gebracht, mit den Engeln und Gewalten hat er am Kreuze gerungen und ihnen die Rüstung abgenommen<sup>8</sup>). Engel und Menschen schauen zu bei dem Schauspiel, das der von allen verhöhnte und verspottete Apostel mit seinem Ceben bietet (I. Kor. 49). Custerne Engel sind eine Gefahr für die unverschleierten Frauen (I. Kor. 1110). Don einem Engel des Satans wird Paulus mit Säusten geschlagen (II. Kor. 127). Die Christen werden der= einst das Gericht über die Engel haben (I. Kor. 68). Die Welt der Engel bedarf wie die Menschenwelt der Versöhnung (Ko. 120). Besonders charakteristisch ist es, wie Paulus die Überlieferung von der Verkündigung des Gesetzes durch Engel, welche die judische Traditiom gur Verherrlichung des Gesetzes gestaltet hat, unbesehen und als wäre es selbstverständlich zur Degradation des Gesetzes verwendet: das Gesetz ist "nur" durch Engel gegeben (Ga. 319) 1).

Da haben wir den pneumatischen Gnostiker, der sich stolz über alle vermittelnden Mächte erhebt, und sich "allein in das unmittelbare Gefolge Gottes" (s.o.S.226) einrechnet. Noch etwas weiter gehen darin die nachpaulinischen Schriften, wenn sie davon sprechen, daß auch den Engelmächten erst durch die Kirche die πολυποίκιλος σοφία Gottes offenbar geworden sei, und daß die Engel voller Sehnsucht die Herrlichkeit zu schauen begehren, die jetzt am Ende der Zeiten den Christen zu Teil geworden sei<sup>5</sup>).

Und so fehlt denn auch jene speziell gnostische Auffassung von der Erlösung als Befreiung von der Heimarmene bei Paulus nicht ganz, wenn sich freilich nur geringe Andeutungen bei ihm finden. Wenigstens

<sup>1)</sup> Ogl. zum folgenden Dibelius, Die Geisterwelt im Glauben des Paulus 1909.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Dgl. 3. B. (I. Kor. 131) II. Kor. 1114 (Gal. 414 ist άγγελος einfach Bote). I. Th. 313 (άγιοι = Engel in der Begleitung des wiederkehrenden herrn; vgl. II. Th. 17) I. Th. 416.

<sup>3)</sup> I. Kor. 26ff. Kol. 215.

<sup>4)</sup> Ga. 18 wird doch wenigstens als möglich angenommen, daß ein Engel falsche Lehre verkünden könnte,

<sup>5)</sup> Eph. 310 I. Pt. 112.

in seinen Ausführungen über die Verknechtung der vorchristlichen Menscheit unter der Herrschaft der στοιχεία, klingt dieser Klang deutlich hins durch. Die Gestirne, vielleicht daneben auch die großen elementaren Grundkräfte der Natur sind die harten Herren, unter denen die Menscheit seufzt, von denen Christus sie erkauft hat.). Und da, wo in dem großen Kapitel von der Erlösung Paulus die Mächte nennt, die den Christen noch von seinem Gott trennen, zählt er in erster Linie die Engelmächte, die äγγελοι und άρχαί, (ύψωμα und βάθος) auf (Rö. 888). Die Aufgabe des Christus im Zwischenreich wird es sein, mit der Macht der weltbeherrschenden Mächte aufzuräumen (I. Kor. 1524).

Nirgend tritt es deutlicher als hier in die Erscheinung, wie eng verwandt die Gedankenwelt des Paulus und der Gnosis ist. Nur daß diese Gedankenwelt bei Paulus gegenüber den originalen und geistesmächtigen, religiösen Konzeptionen, die er unbekümmert um alle Konsequenzen ausstreut, stark im hintergrund bleibt, während sie bei den Gnostikern mit ihrem stärkeren Interesse für Weltanschauung – freilich nicht in der Form der Philosophie sondern des Mythos – sich ganz in den Vordergrund drängt.

Doch wenn wir von allen diesen Einzelheiten wieder absehen, so ist es, wie schon gesagt, wieder und wieder das eine, was der Apostel Paulus und die Gnosis auf das allerengste verbinden: die einseitige Ausgestaltung der Religion als Erlösungsreligion im schroffsten Sinne des Wortes.

III. Das zeigt sich vor allem in der beiderseitigen Anthropologie. Schon oben wurde darauf hingewiesen, daß wir der eigentümlichen paulinischen Anthropologie mit ihrer schrossen Entgegensetzung eines höheren göttlichen Faktors (des Pneuma) gegen den ganzen Umsang des natürlichen menschlichen Wesens (wux und voüs eingerechnet), eigentlich sast nur noch auf dem Boden der Gnosis wiederbegegnen. Diese Terminologie beherrscht allerdings die Gnosis nicht durchaus. Um das fremde höhere im Menschen zu bezeichnen, bedienen sich die Gnostiker sehr oft auch anderer Termini. Vor allem sprechen sie gerne von dem göttlichen Lichtsunken in den begnadeten Menschen<sup>3</sup>) oder etwa von dem

<sup>1)</sup> Gal. 48.9 Kol. 220.

<sup>2)</sup> Dgl. Satornil b. Irenaeus I 24, 1 (scintilla vitae); Epiphanius, Haer. 23,2 είναι δὲ αὐτούς τοὺς ταύτης τῆς αἰρέσεως τοὺς ἔχοντας τὸν σπινθῆρα τοῦ ἄνωθεν πατρός. 231: δὶε ἄνωθεν δύναμις sendet den σπινθήρ in den von den Engeln geschaffenen Menschen: καὶ τούτου ἔνεκα πάντως δεῖ τὸν σπινθῆρα σωθῆναι, τὸ δὲ πᾶν τοῦ ἀνθρώ-

ξένον, dem ἄνωθεν, dem διαφέρον γένος der Gnostiker (s. o. S. 227). Bessonders bebeliebt ist auch die Selbstbezeichnung als derjenigen, die im Besitz des σπέρμα vor allem der mütterlichen Gottheit sind (der Paralles lismus des Sprachgebrauchs im ersten Johannesbrief drängt sich uns mittelbar auf) 1); deren Wesen eine ἀπόβροια 2) der höchsten Gottheit (der

που ἀπολέσδαι. (vgl. hippolηt, Refut. VII 28 ed. Dunder p.  $380_{56}$ ). Ophiten Epiph. 37,4: καὶ ἀποστείλαι ἀπ' αὐτοῦ (sc. die ἄνω Μήτηρ durch den Jaldabaoth) σπινθήρα ἐπὶ τὸν ἄνθρωπον vgl. 37,6. — Sethianer, Epiph.  $39_2$ : σπέρμα τῆς ἄνωθεν δυνάμεως καὶ τὸν σπινθήρα τὸν ἄνωθεν πεμφθέντα. Sethianer b. hippolηt. VI 9 p.  $200_{57}$ : τὴν λαμπηδόνα καὶ τὸν σπινθήρα τοῦ φωτός, vgl.  $210_{43}$ . Excerpta ex Theodoto  $1_3$ : τὸ ἐκλεκτὸν σπέρμα φαμὲν καὶ σπινθήρα ζωπυρούμενον ὑπὸ τοῦ Λόγου.  $3_1$ : ἔξήπτεν τὸν Σπινθήρα (sc. der Soter). Dgl. Simon Magus: hippolηt. VI 17 p.  $250_{14}$ . — In der Piltis Sophia wird häufig (j. Register bei Schmidt) dieses höhere im Gnostifer als der in ihm wohnende "Cichtmensch" bezeichnet. — überhaupt ist bekanntlich die Sprache der gnostischen Setten von dem Gegensat zwischen φως und σκότος beherrscht (j. o. S. 210).

- 1) Den, der nicht gläubig ihren Predigten zufällt, bezeichnen die Valentinianer als non habentem de superioribus a matre sua semen. Iren. III 152. Iren. I 5,6: τὸ δὲ κύημα τῆς μητρὸς αὐτῶν ᾿Αχαμώθ. I 73: τὰς δὲ ἐσχηκυῖας τὸ σπέρμα τῆς ᾿Αχαμώθ ψυχὰς ἀμείνονας λέγουσι γεγονέναι τῶν λοιπῶν. I 64: σπέρματα ἐκλογῆς. Εχετρτα ex Theodoto 11: πνευματικὸν σπέρμα. 13: ἐκλεκτὸν σπέρμα (vgl. 40 41 42 u. passim), hippolηt V 8 p. 16095 (Πααίβενει). hippolηt VI 35 p. 28458 (Valenztinianer): λόγοι ἄνωθεν κατεσπαρμένοι ἀπὸ τοῦ κοινοῦ τοῦ πληρώματος καρποῦ καὶ τῆς σοφίας εῖς τοῦτον τὸν κόσμον κατοικοῦντες ἐν σώματι χοικῷ μετὰ ψυχῆς.
- 2) Die Gnostiker bei Celsus reden von Ausflüssen, durch welche die irdische Gemeinde gebildet wird (απορροίας εκκλησίας επιγείου VI 34; von Orig. VI 35 ist das Wort wohl nicht gang recht verstanden) und demgemäß von einer Προυνικοῦ τινος βέουσα δύναμις παρθένου. - Peraten b. hippoInt V 17 1963: όμοίως δ' αδ καὶ ἀπὸ τοῦ υίοῦ επὶ τὴν ύλην βερευκέναι τὰς δυνάμεις. Sethianer V 20 21021 ή βύσις ανωθεν τοῦ φωτός. Cekanomantie des Priesters Nephotes, Pariser 3auberpapprus 3. 154ff. (Reigenstein, Hellen. Myst. Rel. 69): συνεστάθην σου τή ίερᾶ μορφῆ, €δυναμώθην τῷ ἱερῷ σου ὀνόματι, €πέτυχόν σου τῆς ἀπορροίας τὧν άγαθων (nachher ist von der Ισόθεος φύσις die Rede, welche der Myste erlangt hat). - Der Ausdrud απόρροια ift wahrscheinlich astronomisch = aftrologischer herkunft. Die Theorie, daß die Sterne mit ihren Lichtabflussen die Urheber aller Gestaltung hier auf Erden sind, wird ausführlich in der Cehre der Peraten (hippolnt, Refut. V 15f.) vorgetragen. (Mehr Material bei Reigenstein, Doimandres 164, dort auch über die einschlägigen Spekulationen der harranischen Sjabier S. 72. 169 ff. vgl. S. 263 3. 4; Dieterich, Abragas S. 196 3. 4: of al dyaδαὶ ἀπόρροιαι τῶν ἀστέρων εἰσὶν δαίμονες καὶ Τύχαι, Μοῖραι). Don hier aus erweitert sich dann die Vorstellung: die Weltschöpfung tommt überhaupt durch anoppolat göttlicher Kräfte zu stande. Nebeneinanderstellung beider Vorstellungen: hippolyt V 15 p. 18870: κατά τὸν αὐτὸν τρόπον ὡς γέγονεν ὁ κόσμος ἀπὸ τῆς ἀπορροίας τῆς άνω, οὕτως τὰ ἐνθάδε ἀπὸ τῆς ἀπορροίας τῶν ἀστέρων γένεσιν ἔχειν καὶ φθορὰν καὶ διοικεισθαι. Mehr Material für jenen interessanten übergang: Reigenstein, Poimandres

Mutter) darstellt. Oder es wird betont, daß sie hose Gottes Söhne sind 1), und in diesem Zusammenhang begegnet uns das große Schlag=wort duodios 2) zum ersten Male innerhalb des Christentums.

Sehr selten ist in der gnostischen Sprache<sup>8</sup>) der Gebrauch des Terminus "Nus" zur Bezeichnung des höheren Bestandteiles im Wesen des

164, vgl. namentlich die Nachweise aus Plutarch de Is. Os. K. 38 53 58 (K. 49 wäre hinzuzufügen). Eine spezifisch ägnptische Cehre hier mit Reigenstein anzunehmen, halte ich nicht für notwendig. Es erklärt sich alles aus der zu Grunde liegenden astronomischen Anschauung. In der Gnosis hat sich dann diese Anschauung noch einmal gewandelt. Die ἀπόρροιαι werden nun zu den Einströmungen der überweltlichen Gottheit in eine fremde Welt (vgl. übrigens in diesem Jusammenhang noch Sap. Salom. 725; ἀπόρροια in obizön mustischem Sinn bei Epiphanius H. 26 8.18).

- 1) DaIentin bei Klemens Stromat. IV 13, 89: φύσει γὰρ σωζόμενον γένος ὑποτίθεται.... ἐμφερῶς τῷ Βασιλείδη. ΒαβίΙἰδιαπετ ebenδ. III 1, 38: ἡ ἔμφυτος ἐκλογή. Prodicianer bei Klemens III 4, 30: υἰοὺς μὲν φύσει τοῦ πρώτου δεοῦ λέγοντες ἐαυτοὺς.... ὑπεράνω παντὸς γένους πεφυκότες βασιλεῖοι. Dgl. II 16, 741: ὁ δεὸς δὲ οὐδεμίαν ἔχει πρὸς ἡμᾶς φυσικὴν σχέσιν ὡς οἰ τῶν αἰρέσεων κτίσται δέλουσιν. Ḥerakleon, Orig. in Jo. IV 24, Ḥilgenfelδ, Κεξεταρείφ. 48720 ξ.: καὶ γὰρ αὐτοὶ (sc. οἱ πνευματικοί) τῆς αὐτῆς φύσεως ὄντες τῷ πατρὶ πνεῦμά εἰσιν. Dgl. Ḥilg. S. 4918; ebenδ. 49229: τὴν ἄφδαρτον τῆς ἐκλογῆς φύσιν καὶ μονοειδῆ καὶ ἐνικήν. 4965 49710 ξ. (οἱ φύσει τοῦ διαβόλου υἰοὶ οἱ χοικοί).
- <sup>3</sup>) Jren. I 5, 6: τὸ δὲ κύημα τῆς μητρὸς αὐτῆς τῆς ᾿Αχαμώθ . . . . ὁμοούσιον ὑπάρχον τῆ μητρί (υgl. I 5, 5). Εχς. ex Theodoto 423: ἦρεν οὖν τὸ σῶμα τοῦ Ἰ. ὅπερ ὁμοούσιον ἦν τῆ ἐκκλησία (υgl. 50 53 58). Κίεπεης ΑΙ. Strom. Π 16, 74: εἰ μή τις μέρος αὐτοῦ καὶ ὁμοουσίους ἡμᾶτ τῷ δεῷ τολμήσει λέγειν. Φrigenes gegen Herakleon in Jo. V 24; fiilgenfeld 48724: ἐπιστήσω μὲν δέ, εἰ μὴ σφόδρα ἐστὶν ἀσεβὲς ὁμοούσιον τῆ ἀγεννήτω φύσει . . . λέγειν τοὺς προσκυνοῦντας ἐν πνεύματι. fiilg. 4881: ἡ πνευματική φύσις ὁμοούσιος οὖσα τῆ ἀγεννήτω. υgl. 49631. Ptolemaeus an Slora, Ερίρηαπ. Ϧ. 33, 7 p. 222 B. ϦίρροΙητ, Refut. (Peraten) p. 19616 1982 (τὸ ἔξεικονισμένον τέλειον γένος ὁμοούσιον, υgl. 15289 (Πααβεπετ). 36278 (Βαβίλιος). Εποδίτη Corpus Hermet. I 10. Das Wort ἡτρείπι in orphijαμεn Κτείξεη gebräuchlich gewesen zu ſείπ: Abel, Orphica Fragmenta 76 (p. 182); 307 (p. 270). Wobbermin, Religionsgeſch. Studien S. 103 f.
- 3) Man beachte noch die häufige Selbstbezeichnung der Gnostiter als τέλειοι. Iren. I 6, 4 I 13, 6. Naassener b. hippolnt Ref. V, 8, p. 15282. 1607 (γνωστικοί και τέλειοι) 16011. vgl. 19889. Epiphan. haer. 31. 5. p. 168 c. Das Wort gehört in die Mysteriensprache und ist im Sinne von "eingeweiht" zu nehmen. Am deutlichsten Corp. Herm. VI 4: σσοι μέν οδν συνήκαν τοῦ κηρύγματος και έβαπτίσαντο τοῦ νοός, οδτοι μετέσχον τῆς γνώσεως και τέλειοι έγένοντο ἄνδρωποι τὸν νοῦν δεξάμενοι. Ogl. auch den Terminus τέλειος λόγος (Weihewort, Titel eines hermetischen Traftats); Irenaeus I 5, 6 der Same der Achamoth bereit ad susceptionem perfectaerationis (im griechichen Text steht nur τελείου; λόγου ist zu ergänzen). Klemens Paidag. I 6. 26 überliesert uns sür die christliche Tause die Namen χάρισμα, φώτισμα, τέλειον (Weihemittel), λουτρόν. Die Basilibianer glauben sündigen zu

Gläubigen. Dieser philosophische Begriff paßt in diese Welt des schroffen Supranaturalismus und des anthropologischen Dualismus nicht hinein. Nur in der hellenistischen Gnosis der hermetischen Schriften hat er (s. o. S. 139) die herrschaft, und zwar die fast ausschließliche herrschaft erhalten 1).

Neben alledem finden wir nun aber in der gnostischen Begriffs-welt und sast nur hier (vgl. oben S. 140) den vollen Umfang der paulinischen Terminologie wieder: die schroffe Entgegensehung von πνεῦμα und σάρξ, den noch charakteristischeren Gegensah von πνεῦμα und ψυχή, die Formeln ψυχικός, χοικός (dafür vielsach die beliebtere Wendung ψλικός), ja selbst die Vorstellung von dem σῶμα πνευματικόν<sup>2</sup>).

Besonders beachtenswert ist die Wiederkehr des terminologischen Unterschiedes von πνεθμα und ψυχή, bei der wir etwas ausführlicher verweilen müssen. Denn die gnostische Terminologie hat hier eine Entwickelung durchgemacht, durch welche das Ursprüngliche zum Teil versecht wurde. Wenn die Valentinianer<sup>3</sup>) die bekannte, ihr System be-

διατήν τελειότητα Klemens Stromat III 1,  $3_8$ . DgI. [eIbst Justin Dialog. 8.  $225\,D$ : έπιγνόντι σοι τον Χριστόν τοῦ δεοῦ καὶ τελείω γενομένω.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) In der hermetischen Quelle des Zosimus (in dem Buch  $\Omega$ ) stehen die Ävoes dem πνευματικός ἄνθρωπος gegenüber. Reihenstein Poimandres, S. 102 f. Dgl. Sethianer Hippolyt V 19 p. 20431. 30 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ju erinnern ist hier an die bekannten Spekulationen der Dalentianer (auch des Marcionschülers Apelles, vgl. hilgenfeld, Ketzergesch. S. 539) über den wunderbaren κατ' οἰκονομίαν gebildeten Leib des Erlösers (s. u.); vor allem an Epiphan h. 31,7: τὸ δὲ ἐαυτῶν τάγμα πνευματικὸν ὂν σώζεσθαι σὺν σώματι ἄλλφ ἐνδοτέρφ τινὶ ὄντι, ὅπερ αὐτοὶ σῶμα πνευματικὸν καλοῦσι φανταζόμενοι. hübsch ist es, wie hier Epiphanius eine im Grunde paulinische Lehre, die er als solche natürslich nicht erkennt, als häretisch verspottet. Dgl. serner die Spekulationen über das corpus animale und spirituale (des auferstandenen Christus) bei den Gnostikern Iren. I 30, 13 f. — Dgl. Corp. Hermet. XIII 13 und den Ansang der sogenanten Mithrasliturgie, endlich die interessante Erwähnung eines άγγελικὸν σῶμα in einer an der Via Latina gefundenen Grabschrift bei Dölger, Ichthys, röm. Quartalssschift. Supplem. XVII S. 78.

s) Nach den uns erhaltenen Fragmenten ist es nicht sicher, ob bereits Valentin sich der paulinischen Terminologie bedient hat. Er gebraucht andere Wendungen. Auch Exc. ex Theodoto 51 zeigt sich ein geradezu unpaulinischer Sprachgebrauch (vgl. δεία φυχή — δική ψυχή — ζιζάνιον συμφυές τη ψυχή). — Von πνεύματα προσηρτημένα τη λογική ψυχή redeten die Basilidianer, Klemens Stromat. II 20, 112. Nach den Valentinianern bei hippolyt VI 34 p. 2845 ist der Mensch ein κατοικητήριον bald der Seele allein, πότε δὲ ψυχής καὶ δαιμόνων, πότε δὲ ψυχής καὶ λόγων (vgl. Valentin, Klemens Stromat. II 20, 114). Ju dieser ganzen Anthropologie vgl. Hauptprobleme 361 ff. — Unpaulinisch ist z. B. noch hippolyt. Refut. 28465.86: κατοικήσαι τὸν Χριστὸν εἰς τὸν ἔσω ἄνθρωπον τουτέστιν τὸν ψυχικόν οὐ τὸν σωματικόν.

herrschende Dreiteilung der Menschen in Pneumatiter, Psychiter und hyliker (Sarkiker, Choiker) vornehmen, so entspricht diese Dreiteilung richt mehr dem schrofferen, paulinischen Duglismus, bei dem die buxi gang in die dem Gottesgeist gegensähliche Welt hineinfällt. hier haben, ist ausgesprochene Vermittelungstheologie, mit der diese gnostischen Schulen ber Großtirche, um den Bruch mit ihr zu vermeiden, entgegenkamen1). Unter diesem Aspekt ruden bann die Pneumatiker und Psnchiker wiederum fast als eine Einheit gegenüber den unbedingt der Verdammnis anheimfallenden Hylikern zusammen. Wir können aber noch den Nachweis führen, daß die Valentinianer ursprünglich auch die rein dualistische Entgegensehung von avecua und buxy kannten. Irenaeus formuliert deren Eschatologie in dem Sak: τούς δέ πνευματικούς ἀποδυσαμένους τὰς ψυχὰς καὶ πνεύματα νοερὰ γενομένους . . . νύμφας ἀποδοθήσεσθαι τοῖς περὶ τὸν Σωτῆρα ἀγγέλοις<sup>2</sup>). Die Martosier sprachen in ihren sakramentalen Gebeten davon, daß der Gnostiker in feine Heimat wandere, ρίψαντα τὸν δεσμὸν αὐτοῦ, τουτέστι τὴν ψυχήν<sup>8</sup>). Und dieser Sprachgebrauch muß sich weit über die valentinianischen Setten hinüber erstreckt haben. Er begegnet uns namentlich in den zahlreichen Quellenschriften einer allerdings schon verwilderten Gnosis, die hippolyt in seiner Refutatio erzerpiert hat. Dor allem ist hier die Baruchanosis des Justin mit einer fast unerhört schroffen Gegenüberstellung von πνεύμα und ψυχή bemerkenswert. hier vertritt Elohim das pneumatische, die Edem das psychische Element, so daß es direkt beißen fann: ή ψυχή κατά τοῦ πνεύματος τέτακται καὶ τὸ πνεῦμα κατά της ψυχης (hippolnt S. 22698). Der Erlöser läßt der Edem sein irdisches Teil mit den Worten: γύναι απέχεις σου τον υίον, τουτέστι τὸν ψυχικὸν ἄνθρωπον καὶ τὸν χοικόν<sup>4</sup>). Auch in den Ausführungen der Sekte der Naassener, in welchen sich die paulinische Termini außerordentlich häufig<sup>5</sup>) finden, und welche ebenfalls wie die Valen-

<sup>1)</sup> Vgl. 3. B. Iren. I 6, 1; Excerpta ex Theodoto 54.57; Herakleon bei Orig. (Hilgenfeld, Kehergelch, 49630 f.)

<sup>2) 3</sup>ren. I 7, 1; vgl. Exc. ex. Theodoto 64.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Iren. I 21, 5; vgI. I 21, 4: Das Sakrament der Apolytrosis (das Ers lösungssakrament) ist weder σωματική ποά ψυχική, επεί και ή ψυχή έξ ύστερήματος και του πνεύματος δόσπερ κατοικητήριον.

<sup>4)</sup> hippolnt 22841 vgl. 23084.

δ) DgI. πνευματικοί-σαρκικοί βίρροΙητ 14823 15273 15630 15865 f. 16015 16244
 16488 u. ö.

tinianer drei Geschlechter, die άγγελοι, ψυχικοί und χοικοί ) zu kennen scheinen, werden doch wieder die Begriffe ψυχικός, σαρκικός als eine Einheit gegenüber πνευματικός zusammengefaßt.

Eine interessante, wiederum mehr vermittelnde Anschauung sindet sich in dem sekundären, von Hipposyt überlieferten basilidianischen System. Danach sind die pneumatischen Elemente in diese niedere Welt herabgekommen, um die psychischen Elemente zu bessern und zu vollenden<sup>2</sup>): vioi dé èσμεν ήμεις οι πνευματικοί καταλελειμμένοι διακοσμήσαι καὶ διατυπώσαι καὶ διορθώσασθαι καὶ τελειώσαι τὰς ψυχὰς κάτω φύσιν ἐχούσας μένειν ἐν τούτω τῷ δαστήματι<sup>3</sup>).

Wir schauen hier auf dem Boden der Gnosis in eine reiche und mannigsaltige Vorstellungswelt hinein. Aber auf weiten Strecken<sup>4</sup>) bezegenen wir eben doch der spezifisch paulinischen Terminologie, sei es nun daß die Gnostiker hier bereits von den wenigen Stellen der paulinischen Briefe abhängig sind, sei es — was jedenfalls wahrscheinlicher ist — daß bereits Paulus von einem weiter verbreiteten auch in die Gnosis eindringenden Sprachgebrauch bedingt ist (s. o. S. 140 f.).

Dor allem aber ist hier dieselbe Sache wie bei Paulus vorhanden. Mag nun das höhere im Menschen als σπινθήρ, λαμπηδών, φῶς als χαρακτήρ, als σπέρμα oder φύσις δεοῦ, als δεία ψυχή oder πνεῦμα bezeichnet werden, sachlich kommt es immer auf dasselbe hinaus, auf den schroffen, anthropologischen Dualismus: das höchste und Beste im Menschen erscheint als etwas seiner (niederen) Natur schlechthin Entzgegengesetzes, die Einheit des menschlichen Personenlebens ist zersprengt. Wie daher für Paulus sich bereits das Menschenwesen in zwei verschiedene Klassen von Menschen spaltet, die der Pneumatiker und die der Psichiedene Klassen von Menschen spaltet, die der Pneumatiker und die der Psichieden Gegensch zu dem Pneumatiker schlages bei ihm in kontradiktorischem Gegensat zu dem Pneumatiker steht, so ruht die Gnosis ganz und gar auf der Grundvoraussehung zweier metaphysisch geschiedener

<sup>1)</sup> hippolnt 13426. Die Stelle gehört nicht zum eigentlichen Kern der Naassenrichtift.

 $<sup>^2</sup>$ ) hippolηt  $166_{08}$   $164_{86}$ : In das haus Gottes fommt fein Unreiner οὐ ψυχικός οὐ σαρκικός, άλλὰ τηρεῖται πνευματικοῖς μόνοις, ὅπου δεῖ γενομένους βαλεῖν τὰ ἐνδύματα καὶ πάντας γενέσθαι νυμφίους ἀπηρσενωμένους διὰ τοῦ παρθενικοῦ πνεύματος.

³) Hippol $\mu$ t  $368_{77}$ . Dgl. Valentins eigene Ausführungen Klemens Stromat. IV 13,  $89_3$  ( $\beta$ . o.) (Irenaeus I 6, 1 ädas kai  $\phi$ ōs toō kóo $\mu$ ov). Herafleon b. Origenes in Jo. IV 39 Hilgenfeld  $492_{36}$  f.

<sup>4)</sup> Sehr beachtenswert ist es, daß nach Klemens Stromat. IV 13, 931 auch die Montanisten die Anhänger der Großfirche als фихікої bezeichneten.

Menschenklassen. In schärsster Formulierung sindet sich dieser Satz bereits bei Satornil ausgesprochen: δύο γάρ πεπλάσθαι ἀπ' ἀρχης ἀνθρώπους φάσκει, ἕνα τὸν ἀγαθὸν καὶ ἕνα τὸν φαῦλον. ἐξ ὧν δύο είναι τὰ γένη τῶν ἀνθρώπων ἐν κόσμω, ἀγαθῶν τε καὶ πονηρῶν ¹). Und diesen Gegensatz hält die Gnosis in allen ihren Erscheinungen sest, nur daß er in den Schulen der Valentinianer zu Gunsten der "Etklesiastiker" in die bestannte Dreiteilung abgemildert wird. Er verbindet sich hier eben mit der ausgeprägten Stimmung der Mysteriens und Satramentsfrömmigkeit, so daß der naive Gegensatz wischen Eingeweihten und Nichtseingeweihten nun auf ein metaphysisches Fundament basiert erscheint.

In einem gehen die Gnostiker jedoch weit über Paulus hinaus. Der Dualismus des Paulus ist mehr Stimmung als reslektierte Weltanschauung. Für ihn ist der radikale Unterschied zwischen dem Pneumatifer und dem Psychiter oder Sarkifer praktisch gegeben. Er reflektiert nicht weiter über das Woher dieser Erscheinung zweier wesensgeschiedener Menschenklassen. Wenn er darüber reflektiert, so gieht er sich auf den unerforschlichen Willensratschluß Gottes und die Geheimnisse der Prädestination und der ewigen Erwählung zurück. Er reslektiert nicht darüber. wie sich die Einheit des menschlichen Ich aufrecht erhalten läßt, wenn doch das natürliche menschliche Wesen in schroffem Gegensak zur göttlichen Welt steht und das höhere Dasein des Pneuma ganz und gar göttliches Gnadengeschenk ist. Das menschliche Ich wird ihm höchstens zu einem inhaltsleeren Schemen, das seine caratteristische Bestimmtheit ganz und gar von außen, von den Gewalten der σάρξ oder des πνεύμα (Xpiotós) erhält. Er schwelgt in den Widersprüchen und Paradorien: "Ich lebe nicht mehr, der Christus lebt in mir."

Bei den Gnostikern rücken die fragmentartigen Anschauungen des Paulus in einen größeren Zusammenhang. Die Gespaltenheit des menschlichen Wesens bekommt einen metaphysischen hintergrund. Die begnadeten Gnostiker sind Lichtfunken aus einer anderen Welt, die von oben in diese Finsternis hinabgesunken sind, sei es, daß das ursprünglich reine Licht sich an die Finsternis verlor, sei es, daß die Finsternis durch einen Angriff einige Lichtelemente aus der oberen Welt geraubt hat. Sie sind der Same (σπέρμα) oder Absluß (ἀπόβροια) der göttlichen höchsten Mutter, die ihre Liebesfülle nicht bei sich behalten konnte, sondern etwas davon in die untere Welt hinabsinken ließ, oder die selbst aus der

<sup>1)</sup> Epiphanius Haer. 23, 2. Ogl. bei Irenaeus I 24, 2; vgl. auch die Sethianer. Epiph. Haer 39, 2.

oberen Welt fiel und mit ihren Kindern sich nach der Befreiung sehnt. Sie sind von Natur Söhne Gottes, die ihre heimat verloren haben, sie sind aus dem Wesen (duoovoioi) des rätselhaften und geheimnisvollen Urmenschen, der einst in die Materie hinabsant und mit ihr eine widernatürliche Verbindung einging, oder der von den Damonen der Sinfternis in die Gefangenschaft hinabgezogen wurde. In den mosaischen Bericht von der Schöpfung des Menschen wird diese neue Metaphysit der Gnosis hineingearbeitet 1). Schon Paulus hatte verkundet, daß der erste Mensch als ein minderwertiges Wesen aus Gottes Hand hervorgegangen sei, daß er nur buxh Cooa sei. Nun wissen die Gnostiker es genauer. Ursprüngliche aus Gen. 126 herausgesponnene jüdische Phantasien 2) von der Beteiligung der Engelmächte an der Schöpfung des Menschen, sowie auch der Schöpfungsmythus im Timaios des Platon werden herangezogen. Und so entsteht die Cehre, daß halbdämonische Engelmächte oder der Demiurg das niedere Wesen des Menschen geschaffen habe, daß aber die höheren himmlischen Mächte, sei es die Mutter oder der Urmensch oder der Logos, in dieses ohnmächtige Gebilde den höheren Lichtfunken, das himmlische Sperma mit hilfe aber ohne Wissen der mittlerischen dämonischen Mächte niedergelegt haben und so ein gunte göttlichen Wesens in der Menschheit vorhanden sei.

In diesem Rahmen erscheint nun auch die Pneumalehre der Gnosis. Pneumatiker sind die Gnostiker, weil sie die Gabe des Pneuma von Anfang an besitzen. Das πνεύμα ist dasselbe, wie der in die Finsternis versunkene Cichtsunke, wie das σπέρμα oder die ἀπόβροια der φωτεινή μήτηρ: "τὸ δὲ κύημα τῆς μητρὸς αὐτῆς τῆς ᾿Αχαμώθ . . . ὁμοούσιον ὑπάρχον τῆ μητρί, πνευματικόν" oder: "τὸ δὲ σῶμα ἀπὸ τοῦ χοὸς καὶ τὸ σαρκικὸν ἀπὸ τῆς ΰλης, τὸν δὲ πνευματικὸν ἄνθρωπον ἀπὸ τῆς μητρὸς τῆς ᾿Αχαμώθ" (Iren. I 5 6).

\* \*

IV. Man kann nicht verkennen, daß mit alledem die spezifische, schroffe Erlösungstheorie, wie sie bei Paulus vorliegt, eigenklich eine gewisse Abschwächung erfährt. Wenn die göttliche, höhere Natur

<sup>1)</sup> Vgl. Hauptprobleme der Gnosis 12 17 19f. 20f. 27 34 48 u. ö.

<sup>2)</sup> Über die jüdische Überlieferung vgl. Ginzberg, D. haggada b. d. Kirchensvätern u. i. d. apokr. Literat. 1900 S. 19–21; s. dort auch die Stellen aus den K.sVätern, welche die Lehre bald den Juden, bald den häretikern zuschreiben. — In jüdischen Diasporakreisen (Slav. Henoch Rez. A 30s, Pseudoklemen. Hom. XVI 11f.) wurde die Stelle auf die Weisheit, in der Kirche dann auf den Geist oder auf Geist u. Sohn gedeutet (s. u. Kap. X).

etwas von Anfang an den Auserwählten Eignendes ist, so fällt damit bis zu einem gewissen Grade die absolute Notwendigkeit einer an einem bestimmten Zeitpunft vollzogenen Erlösung. Wenigstens wird durch die Erlösung nicht mehr etwas absolut Neues in das Menschengeschlecht hineingebracht. Es kann sich nur um ein Erwecken der göttlichen Seele, die in diese irdische Welt hinabgesunken ift, um ein Anfachen und Entzünden des himmlischen gunkens, welcher dem Erlöschen nabe ist, handeln. Ja es könnte beinahe so scheinen, als ware die Gnosis eine Sortsetzung der platonischen Grundanschauung.). Wie der griechische Weise sich auf das bessere, von oben stammende Teil, die Seele seiner Seele besinnt und so ben Weg zur himmlischen heimat zurückgewinnt, so ware auch die Gnosis die Selbstbesinnung des Frommen auf das göttliche Lichtelement in ihm, seine Herkunft und seine Bestimmung: eoriv de od τὸ λουτρὸν μόνον τὸ ἐλευθεροῦν ἀλλὰ καὶ ἡ γνῶσις, τίνες ἤμεν, τί γεγόναμεν, ποῦ ἤμεν, ποῦ ἐνεβλήθημεν ποῦ σπεύδομεν, πόθεν λυτρούμεθα, τί γέννησις, τί αναγέννησις<sup>2</sup>). Karpokrates und sein Anhang lehrten in der Tat, daß Jesus, weil er eine "feste und reine Seele" gehabt habe, sich an alles das, was er in der höheren Welt gesehen, habe erinnern können, und daß Gott ihm deshalb eine Krast gesandt habe, mit der er die Weltschöpfer verachten und durch ihre Sphären zur oberen Welt habe hindurchdringen können. Ebenso erginge es denen, welche eine Jesu gleiche Seele bekommen hätten: animas ipsorum ex eadem circumlatione devenientes et ideo similiter contemnentes mundi fabricatores, eadem dignas habitas esse

<sup>1)</sup> DgI. διε φαταξτετίξιξφεν Sormeln: ελθών οῦν ὁ Σωτήρ τὴν ψυχὴν εξύπνισεν, εξήψεν δὲ τὸν σπινθήρα . . . τὸν μὲν χοῦν καθάπερ τέφραν ἀπεφύσα καὶ ἐχώριζεν, εξήπτε δὲ τὸν σπινθήρα καὶ εζωοπύρει (Εχc. ex Theod. 3); weiter διε Ausführungen δετ Πααίβενει (βίρροΙητ 15457) über δεν βεεθενευμένων καὶ ἀνεμνησμένων). Sethianer δ. βίρροΙητ V 21 S. 21273: ἡ τοῦ . . . φωτὸς ἀκτὶς οἰκείου χωρίου ἐκ διδασκαλίας καὶ μαθήσεως μεταλαβοῦσα σπεύδει πρὸς τὸν λόγον τὸν ἄνωθεν ελθόντα (vgl. Peraten 19615 ff. 19830 τοὺς ἔξυπνισμένους). Hermet. XIII 2: τοῦτο τὸ γένος ὧ τέκνον οὐ διδάσκεται ἀλλὰ, ὅταν θέλη, ὑπὸ τοῦ θεοῦ ἀναμιμνήσκεται.

<sup>2)</sup> Exc. ex Theodoto 78; vgl. hippolnt Ref. VII 26 (Selbstbesinnung des "Archon" der Basilidianer in ähnlichen Formeln) VI32. (Selbstbesinnung der Sophia bei den Valentinianern). Acta Thomae K. 15 (τίς ήμην καὶ τίς καὶ πῶς ὑπάρχω νῦν, ἵνα πάλιν γένωμαι δ ήμην.). — Ιοδίπις βεί Reigenstein, Poimandres S. 103: πορεύεσθαι (τὸν πνευματικὸν ἄνθρωπον) δὲ διὰ μόνου τοῦ ζητεῖν ἐαυτὸν καὶ θεὸν ἐπιγνόντα κρατεῖν τὴν ἀκατονόμαστον τριάδα. Τι διείρε Weltanschauungsformeln vgl. Norden, Agnostos Theos 102 ff. vgl. auch I. Klem. 383 II. Klem. 12.

virtute et rursus in idem abire <sup>1</sup>). Hier ist alles — etwa abgesehen von der vorübergehenden Erwähnung der von Gott gesandten Kraft — rational und im Stil platonisierender Philosophie gedacht. Auch Kreise der Dalentinianer und der Basilidianer scheinen sich dieser rationalen Stimmung genähert zu haben. Wenigstens scheint darauf die Polemik des Klemens Alexandrinus in einem Zusammenhang, in welchem er von dem φύσει σώζεσθαι der Dalentinianer und dem φύσει πιστός καὶ ἐκλεκτός der Basilidianer spricht, hinzudeuten: ἡν δ'ἄν καὶ δίχα τῆς τοῦ σωτῆρος παρουσίας χρόνω ποτὲ ἀναλάμψαι δύνασθαι τὴν φύσιν. εἰ δὲ ἀναγκαίαν τὴν ἐπιδημίαν τοῦ κυρίου φήσαιεν, οἴχεται αὐτοῖς τὰ τῆς φύσεως ἰδιωματα <sup>2</sup>).

Aber das alles ist doch nur Schein oder äußerste, hier und da gezogene Konsequenz. Im Grunde bleibt — das ist bereits oben hervorgetreten — die Gnosis raditale Erlösungsreligion. Es ist nicht die Meinung der Gnostiker, daß der halb erloschene Junke aus eigener Natur und Kraft heraus sich wieder ansachen und aufslammen könnte. Die Lichtelemente, das versunkene Sperma, die andehoungsloser Gefangenschaft. Es bedarf einer Erlösung von oben herunter und von außen herein. Gnosis ist nicht die Besinnung des Intellekts, oder des besseren geistigen Ich auf sich selbst, Gnosis ist geheimnisvolle, in Vision und Ekstase durch Weihe und Sakrament sich vollziehende Offenbarung und Erlösung. Nicht der Philosoph ist der Jührer der Gnostiker, sondern der Mystagoge, und nicht philosophisches Studium rettet die Seele, sondern die Teilnahme an dem Mysterienverband und der Weihe<sup>3</sup>).

Mit diesem supranaturalen Charakter der Erlösungsreligion ist nun allerdings der Gedanke einer an einem bestimmten Punkt der Geschichte vollzogenen Erlösung noch keineswegs gegeben. Ja man kann zunächst, wenn man auf die Hauptsache den Blick gerichtet hält, das Urteil formulieren: In der gnostischen Erlösungstheologie

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Irenaeus I 251 f. vgI. Ερίρ $\phi$ , 2610 (Gnostifer) Χριστὸν . . . δείξαντα τοῖς ἀνθρώποις ταύτην τὴν γνῶσιν.

<sup>2)</sup> Stromat. V 1, 33 vgl. auch IV 13, 912.

<sup>3)</sup> Wie leicht der Begriff der "Gnosis" völlig in den der Magie umschlagen kann, zeigt Epiphanius Haer. 31, 7: τὸ δὲ τάγμα τὸ πνευματικὸν ἐαυτοὺς λέγουσιν, ὅσπερ καὶ γνωστικοὺς καὶ μηδὲ καμάτου δεομένους ἡ μόνον τῆς γνώσεως καὶ τῶν ἐπιρρημάτων τῶν αὐτῶν μυστηρίων.— In dem von Reigenstein Poimandres beigebrachten Zosimustext lehnt der πνευματικὸς ἄνδρωπος die Magie allerdings ausdrücklich ab (S. 103). Aber die Ablehnung zeigt, wie sehr Gnosis und Magie sich zu verbinden gewöhnt sind.

tritt der Mythos ganz und gar an Stelle des historischen. Die Entwickelung, die mit Paulus begonnen hat, vollendet sich hier mit unheimlicher Geschwindigkeit. hat Paulus bereits die geschichtliche Figur Jesu von Nazareth mit einem Erlösungsmythos umwoben, so wird nun hier das Geschichtliche ganz und gar vom Mythos verschlungen.

Erlösung ist für den Gnostiker nicht etwas, was sich einmal und an einem Punkte vollendet hat, sondern was sich zu allen Zeiten und immer ereignet. Immer seit den uranfänglichen Zeiten, in denen sich die naturwidrige Vermischung von Licht und Sinsternis vollzogen hat, strebt die gnostische Seele aus den Tiefen der Sinsternis heraus zur ewigen heimat des Lichts. Und es ist derselbe (im Grunde genommen von aller Geschichte unabhängige) Befreiungsprozeß, derselbe Weg, der sie zum Ziele führt, jest und alle Zeit: die Coslösung von den niederen sinnlichen Elementen des Daseins und die hingabe an die höhere himmlische Welt. - Kann unter diesen Umständen überhaupt irgend eine konkret und historisch gegebene göttliche Erlösergestalt direkte Bedeutung für die Erlösung haben? Sie kann es namentlich in einer Beziehung, insofern ihr Mnthos, den sie selbst erlebt hat, von vorbildlicher oder urbildlicher Bedeutung für die gnostische Seele wird und von ihr in heiligen, sakramentalen handlungen nacherlebt wird.

Einzelne Beispiele werden das deutlich machen. — Ein solcher Mythos von urbildlicher Bedeutung ist die in der Gnosis weitverbreitete Urmenschenlehre. Der Mythos erzählt<sup>1</sup>): in uralten Zeiten, am Anfang der Welt, ist ein göttliches Wesen aus der höchsten Welt durch die Planetensphären, die ihm ihre unheilvollen oder niederen, sinnlichen Gaben mitteilten, in die Materie, von der Schönheit der Physis verslockt, herabgesunken, und hat einen Teil seines Wesens an sie verloren<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Dgl. dazu die bereits in Kap. V gegebenen Aussührungen über den sterbenden und auferstehenden Gott. — Die obige Skizze gibt etwa die Erlösungsslehre des Poimandres wieder. — Aber die weiteren religionsgeschichtlichen Zussammenhänge s. Hauptprobleme d. Gnosis S. 160-223.

<sup>2)</sup> Dieses Versinken in die Materie und also der Beginn der Schöpfung hebt damit an, daß der Anthropos sich in der Materie abspiegest und in Liebe zu seinem eigenen Bilde entbrennt. — Spuren dieser Anschauung sind in der Gnosis weit verbreitet: vgl. Ansang des Apocryphon Joannis; meine Aussührungen über die Gnostifer des Plotin (Hauptprobleme 188); Naassener bei Hippolyt V 8 (namentlich p. 154). — Es würde sich vielleicht lohnen, den weiteren verzweigten Jusammenhängen dieses Mythos einmal nachzugehen (vgl. auch Hauptprobleme S. 2051).

Nur mühsam hat er sich wieder aus ihr erhoben, hat das niedere Wesen der Materie abgestreift und den Planetenmächten das, was ihnen gehört, zurückerstattet. Und dieses Urmenschen Geschlecht, heißt es dann, sind wir. Mit dem einen Teil seines Wesens stammt der Mensch aus der oberen göttlichen Welt und ist unsterblich, mit dem andern Teil ist er sterblich, in die Knechtschaft der Planetenmächte geraten, der Heimarmene untertan. Aber er soll sich darauf besinnen, daß er aus der Welt des Lichtes und des Lebens stammt, und unter der Jührung des Nus seinen Weg auswärts nehmen in die Welt des strahlenden Lichtes. Dann wird sein Geist nach dem Tode die Planetensphären durchwandeln, die häßlichen hüllen, die aus jenen Welten stammen, abslegen, und Lieder und hymen singend in die Welt der höchsten Gottsheit einziehen. Ja er kann im Mysterium in der heiligen Weihe schon jetzt bei Lebzeiten diese himmelsahrt der Seele und ihr Ausgehobens Sein in die Gottheit erleben.

Das ist noch halbwegs reiner Platonismus und doch schon gnostische Erlösungstheorie. Der Mythos hat seine Kraft entwickelt, die allerdings recht blasse und abstrakte Gestalt einer mythischen Gottheit steht vor der Seele des Gnostikers. Aus sich heraus sindet die Seele den Weg zur heimat nicht, sie muß sich zusammenschließen mit ihrem Urbild, dem vorweltlichen Anthropos, soll lernen, sich als einen Teil seines Wesens und seiner Kraft zu empsinden, soll wissen, daß das, was sich in Uranfängen einmal vollzogen hat, nun seine Gültigkeit für alle Zeiten hat, und aus alledem Kraft und selige Gewißheit schöpfen: der Gnostiker steht nicht allein, sondern in großen, gewaltigen, mit innerer Motwendigkeit sich vollziehenden Zusammenhängen, die ihn hinübertragen über die Ohnmacht und die Schwäche seigenen vereinzelten Strebens.

Ein zweiter großer gnostischer Mnthos lautet<sup>1</sup>): Die Gnostiker sind Söhne (Same, σπέρμα s.o. S. 238) der himmlischen Mutter. Diese Mutter-göttin hat einst im ungestümen Liebesdrang die oberen himmlischen Welten verlassen, sie hat ihren himmlischen Bräutigam (Sηzηgos) ver-loren und ist in die trübe Welt der Materie hinabgesunken. Sie weilte lange nun in der Verlorenheit und im Gefängnis, umdrängt von trüben, dämonischen Gestalten. Da ist ihr ein höchster himmelsgott, ein

<sup>1)</sup> Wir finden den Mythos bereits bei den "Gnostifern", die als Dors läufer des Valentinianismus zu betrachten sind (Iren. I 30, auch wohl Apocryphon Joannis; Pistis Sophia, hier schon weiter ausgemalt); dann besonders ausgeprägt und charafteristisch in den valentinianischen Schulen.

Soter nachgezogen und hat sie aus ihrer Verlassenheit und Verloren= heit erlöst und von den Dämonen befreit. Voller Scham hat sich die Derlassene, als sie ihren Retter schaut, verhüllt, aber dann ist sie ihm jubelnd entgegengeeilt, ist mit ihm ins Brautgemach gegangen und hat den iepds yauos geschlossen'). - Was hier sich urbildlich vollzogen hat. vollzieht sich immer von neuem. So hat denn jede gnostische Seele ihren Syzygos, ist die Braut eines himmlischen Doppelgängers, ihres Engels2). So sicher, wie die Mhtnp ihren Soter gefunden hat, wird die Seele ihren Bräutigam, den Engel, umarmen und durch diese Vereinigung in die höhere Welt erhoben, von der niederen befreit werden. Endziel der Seele ist die himmlische Hochzeit. Im Sakrament, in der heiligen Weihe des Brautgemaches kann sie – hier noch auf Erden – jene heilige Vereinigung vorwegnehmen und in Schauern der Entzuckung das Mysterium erleben: "Wir muffen uns in eins zusammenfinden. Nimm zuerst durch mich und von mir die Gnade. Schmude dich wie eine Braut, die ihren Bräutigam erwartet, damit ich du sei und du ich. Caft sich in deinem Brautgemach niederlassen den Samen des Lichts. Empfange von mir (dem Mystagogen) den Bräutigam und nimm ihn auf und laß dich von ihm aufnehmen. Siehe, die Gnade ist auf dich herabgekommen<sup>8</sup>)". Wiederum ist also der Mythos voll ur-

<sup>1)</sup> Nachweise: Hauptprobleme S. 267ff. Besonders klar erkennbar ist der Mythos vom lepds γάμος Hippolyk VI 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese Theorie tritt besonders deutlich in den Excerpta ex Theodoto heraus, vgl. namentlich c. 21 22 35 f. 64; doch s. auch Iren. I 7, 1 und die Nachweise über das Sakrament des Brautgemachs in der folgenden Anmerkung. Es scheint doch die gesamte Schule Valentins von diesem Grundgedanken beherrscht zu sein.

<sup>3)</sup> Irenaeus I 13, 3 (Sakrament der Markosier); s. die Nachweise hauptprobleme S. 315-317. Dazu noch folgende Stellen: Sarkastisch berichtet Iren. III 152 von dem eingeweihten Mysten: neque in caelo neque in terra putat se esse, sed intra Pleroma introisse et complexum jam angelum suum. I 6, 4: δείν αὐτοὺς ἀεὶ τὸ τῆς συζυγίας μελετᾶν μυστήριον. Klemens III 4, 27: οἱ γὰρ τρισάθλιοι τὴν σαρκικὴν καὶ συνουσιαστικὴν κοινωνίαν ἱεροφαντοῦσιν καὶ ταύτην οἴονται εἰς τὴν βασιλείαν αὐτοὺς ἀνάγειν τοῦ δεοῦ. Dgl. herakleon (nach Orig.) bei hilgens feld 48320 4926.16 4931 f. — Epiphan. h. 31, 7. — Gern wüßten wir Genaueres über den hergang des Sakraments. Daß bei den Dalentinianern dem Mysten ein νυμφών hergerichtet wurde, sagt Irenaeus I 21, 3. Daß das Zeigen des Phallus bei der Feier eine Rolle spielte, deutet Tertullian adv. Valent. c. 1 an. An einen wirklichen Dollzug der geschlechtlichen Dereinigung (durch den Mystagogen am Mysten), den die Darstellung Iren. I 13, 3 naheliegen könnte, zu denken verbietet für die Dalentinianer wenigstens die ausdrückliche Erklärung des Klemens III 4, 29s (πνευματική κοινωνία). Aber gerade im Dergleich mit den

bildlicher, erlösender Kraft geworden. Nicht indem er nur auf sich selbst schaut und sich auf seine eigenes Selbst besinnt, gewinnt der Gnostiker die Erlösung. Er muß sich im Glauben zusammenschließen mit der Mήτηρ, sich als einen Teil, als σπέρμα und ἀπόβροια ihres Wesens empfinden, muß sich tragen lassen von den aus ihr stammenden, in ihr wirkenden Erlösungskräften, sich mit ihr zusammensinden im Sakrament des sepds γάμος, so nur gewinnt er das heil. Die Gnostiker sind of πνευματικοί ἄνθρωποι, of την τελείαν γνῶσιν ἔχοντες περί δεοῦ καί (οί) τῆς ᾿Αχαμώθ μεμυημένοι [δὲ] μυστήρια (Iren. I 6,1).

Und ein dritter Mythus<sup>1</sup>) erzählt etwa: Im Uranfang ist ein göttslicher Erlöserheros aus Himmelshöhen in die tiefsten Tiefen des Hades und der Hölle hinabgefahren. Er hat dort unten mit den Mächten und Dämonen zu kämpfen gehabt; es galt, sie zu überlisten und ihnen das Geheimnis ihrer Kraft zu rauben. Unerkannt ist er zunächst in die niederen Welten hinabgestiegen, hat viele verschiedene Gestalten angenommen, um die Dämonen zu täuschen, ist ihresgleichen geworden. Aber nachdem das große Werk gelungen und die Macht der Dämonen gebrochen, hat er sich siegreich erhoben und ist nunmehr in seiner eigenen leuchtenden Herrlichkeit, so daß alle, die ihn sahen, staunten, zu den himmlischen Höhen zurückgekehrt.

Dieser Erlösungsmythus hat ja zunächst eine objektive Bedeutung. Daß die Dämonen besiegt wurden, ist eine einmalige, in der Vergangenheit

Dalentinianern beschuldigt er eine andere gnostische Sekte der σαρκική και συνουσιαστική κοινωνία (s. o.); vgl. die obszönen Masterien, welche Epiphanius 26, 4 von den Gnostikern berichtet.

<sup>1)</sup> Über diesen Mythus und seine Herkunft ist bereits in den Abschnitten über die hadesfahrt (Kap. I Anhang) und über die Erlösungslehre des Paulus gehandelt. Die schon für Paulus vermutete Umwandlung der Idee der Hades= fahrt in das Erscheinen des Erlösers hier auf Erden liegt innerhalb der Gnosis besonders deutlich vor. - Sur die Gnosis sind ja diese Erde und selbst die niederen himmelssphären bas Reich ber Sinfternis und ber ichlechten Materie. - Belege für die Idee des Abstieges des Erlösers durch die niedere Welt, seiner Verwand. lung und der Wahrung des Inkoqnitos: hauptprobleme 238ff. - Die besten Quellen sind die halbgnostischen Stude: Ascensio Jesaiae und die "Perle" Acta Thomae 111 (vgl. dafür die zusammenfassende und über alle Auffassungsmöglichkeiten gut referierende Arbeit von S. haase, Bur bardesanischen Gnosis 1910 S. 53ff.); innerhalb der Gnosis vor allem der mandäische Mathos von der höllenfahrt des hibil-Ziwa (Manda d'haje Genza r. 6. u. 8 Trattat). Doch ist hier die Szenerie wieder in die Unterwelt verlegt. Über die religionsgesch. Jusammenhänge Dibelius, Die Geisterwelt im Glauben des Paulus 1909 S. 203ff. hans Schmidt, Jona, 172ff.

liegende Tatsache, die als solche ihren Wert und ihre Tragweite hat. Aber auch hier wird das einmalige Ereignis zum vordildlichen Symbol, der Gläubige schließt sich mit der rettenden Gottheit zusammen und ersährt mit ihr alle Schrecken der Hadessahrt und allen Triumph im Sieg über die Dämonen; der Gläubige erlebt mit dem Erlösergott auch die Himmelsahrt, die glorreiche Verwandelung in ein strahlendes Lichtwesen der höheren Welt, das hintreten vor Gottes Thron, das Triumphieren und Judilieren im himmel. Ein besonders gutes Beispiel dieten uns dafür jetzt die salomonischen Oden. In diesen ist die Frage nach dem "Ich", das in ihnen spricht, oft so schwer zu lösen, weil sich hier in der Tat vielsach das Ich des frommen Sängers ganz und gar mit dem Messias zusammenschließt, so daß man im einzelnen Falle kaum noch weiß, von wem die Rede ist. Das Thema aber, das hier vor allem besungen wird, ist das der himmels und höllensahrt, sei es des frommen Musten, sei es des Messias.).

Es ist bereits darauf hingewiesen, daß mit alledem die Erlösungslehre der Gnostiker ihre nächste Parallele an der dem Apostel Paulus spezisisch eigentümlichen Idee von dem Mitsterben und Mitauserstehen des Christen mit Christus hat. Auch hier ist aus dem einmaligen geschichtlichen Ereignis — ohne daß dieses in seiner Realität von Paulus angetastet und ohne daß sein objektiver Wert gestrichen würde — ein urbildlicher symbolischer Mythus von gegenwärtiger Bedeutung geworden. Leiden, Sterben und Auferstehen bedeutet nunmehr dasselbe für den Erlöser, wie für alle die, die ihm nachsolgen, die sich mit ihm zu einer Einheit zusammenschließen, und, von seiner Kraft getragen und ergriffen, erleben, was er erlebt. — Und wie in der Gnosis ist dies Erlebnis als teils noch ausstehend, in der Jukunft sich vollendend gedacht, teils aber wiederum greifbar gegenwärtig, im Sakrament (der Tause) sich vollziehend.

V. Und nun endlich können wir auch die spezielle Christologie der Gnostiker verstehen. Sie entsteht dadurch, daß mit diesen mythischen Erlöserfiguren oder mit diesen Erlösermythen irgendwie, so gut oder so schlecht es geht, die Gestalt Jesu von Nazareth verbunden wird.

Besonders charakteristisch ist die Art und Weise, wie bei den Valentinianern und den ihnen verwandten Sekten die Erlösersigur in den Mythus

<sup>1)</sup> Ogl. namentlich die Ode 36, dann Ode 11 15 17 (Messias?) 20 21 22 (?) (25) 35 38.

von dem iepds yauos des Erlösers mit der Sophia eingearbeitet ist. Es kann gar tein Zweifel daran sein: das eigentliche Erlösungsmusterium lag für alle diese Sekten in der Vereinigung des Soters mit der Sophia, die mit der historie Jesu von Nagareth schlechterdings nichts zu tun hat, und in dem gleichartigen Erlebnis des Gnostifers im Saframent des Brautgemachs. Nun kombiniert man die Gestalt jener heisandsgottheit in irgend einer, wenn auch noch so dürftigen Weise mit Jesus und hängt die Erzählung von dem Erscheinen Jesu auf Erden oberflächlich an jenen Mythus an. So1) behaupteten die Gnostiker, deren Snstem uns Irenäus I 30 überliefert hat, daß die Sophia in ihrer Verlassenheit ihre himmlische Mutter angerufen habe, und diese habe ihr den Christus gesandt. Der sei unerkannt durch alle sieben himmel hindurchgeeilt: et descendentem Christum in hunc mundum induisse primum sororem suam Sophiam et exultasse utrosque refrigerantes super se invicem; et hoc esse sponsum et sponsam definiunt. Dann aber sei der so mit der Sophia geeinte Christus auf den vorherbereiteten Jesus herabgestiegen (I 30, 12). Und nunmehr beginnt, allerdings auf einen kurzen Raum zusammgedrängt (denn wesentlich Neues geschieht hier nicht mehr, als nur die Verkündigung der himmlischen Geheimnisse), der Bericht von dem Wandel dieses Wunderwesens auf Erden.

Ebenso ist in die Erzählung von der Befreiung der Göttin in der Pistis Sophia das Erscheinen Jesu auf Erden erst künstlich eingearbeitet. In der gegenwärtig vorliegenden Form zerfällt die Erzählung in zwei hälften. Zunächst wird berichtet, wie der Erlöser (jetz Jesus) in der Urzeit die Pistis Sophia aus ihrer Bedrängnis in der von den Dämonen beherrschten Welt befreit habe. Aber diese Befreiung war nur eine vorläusige. Die endgültige Erlösung ersolgt erst nach dem vollbrachten Erdenleben und der siegreichen Aufsahrt Jesu. So bewegt sich die Erzählung in ermüdenden und eintönigen Wiederholungen. Ursprünglich spielte der ganze Mythos natürlich in der Urzeit. Nun erscheint das irdische Leben Jesu als eine Episode des Mythos, nach beiden Seiten von diesem umgeben und umklammert, ganz und gar in ihn eingetaucht<sup>2</sup>). —

Noch mühsamer ist bei den Valentinianischen Sekten die Herstellung dieser Verbindung. In der Darstellung des Hippolyt (Refut VI. 36) wird ausdrücklich gesagt, daß die Valentinianer drei Christi kennen, einmal den Syzygos des άγιον πνεῦμα in der Welt der 30

<sup>1)</sup> Die genaueren Nachweise s. Hauptprobleme 260 ff.

<sup>2)</sup> hauptprobleme 271 ff.

Aeonen, dann die gemeinsame Frucht der Welt der Aeonen, den ioolvγος της έξω σοφίας (also den Helden des Mythos vom iepòs γάμος) und zum dritten den von der Maria geborenen eis emavopdwoiv της κτίσεως της καθ' ήμας. - Auch in dem von Irenäeus (I 6,1) dargestellten System scheint der auf Erden Erschienene (obwohl er hier Soter heißt) nicht identisch mit dem himmlischen Bräutigam der Sophia zu sein. Er ist überhaupt ein mehr untergeordnetes Wesen. Ja es zeigt sich hier noch gang deutlich, daß für die Pneumatiker selbst dieser Erlöser nur eine geringe Bedeutung besitzt. Ausdrücklich wird hier ausgeführt man erschrickt fast über die Deutlichkeit - daß die Hyliker erlösungs= unfähig seien, daß die Pneumatiker von ihrem Ursprung ber schon Licht und Salz der Welt seien, daß es sich um eine Entscheidung also nur für die Pjychiter handle: καὶ τὸν Σωτῆρα ἐπὶ τοῦτο παραγεγονέναι τὸ ψυχικόν, ἐπεὶ καὶ αὐτεξούσιόν ἐστιν, ὅπως αὐτὸ σώση. Der palentinia= nische Gnostiker braucht den irdischen Jesus und seine Erscheinung nicht, sein herz und seine Frömmigkeit hängt an dem Mythos von der hochzeit des Soter und der Sophia. Dem scheint dann übrigens auch die Spekulation über die Gestalt Jesu, wie sie in diesem Zusammenhang vorgetragen wird, durchaus zu entsprechen. Es wird hier ausgeführt, daß Jesus seine pneumatische Wesenheit von der Achamoth empfangen habe, daß er dazu vom Demiurg her den psnchischen Christus angezogen habe, daß er endlich and this oikovopias den psychischen Leib betommen habe. Don einer höheren Wesenheit, die sich dann noch auf Jesus bei der Taufe herabläßt, ist hier nicht die Rede. Diese letztere noch kompliziertere Anschauung, also die Annahme eines vierfach geteilten Wesens wird I 7,2 ausdrücklich einer anderen Richtung des Valentinianismus zugeschrieben. In den Ausführungen Iren. I 6,2 liegt eine ältere Quelle vor1), die 3. T. mit demselben Wortlaut in Exc. ex Theodoto 58 – 592) wiederkehrt. In der entsprechenden Darstellung dieses Abschlusses der Excerpta ist die Achamoth (Sophia) sogar als die reκοῦσα<sup>8</sup>) Jesu bezeichnet. Dieser erscheint also als ein ganz untergeord=

<sup>1)</sup> Dgl. den Nachweis am besten bei C. Barth, Die Interpretation des N. Test. i. d. valentinianischen Gnosis  $1911 \, \text{S.} \, 12-18$ . Die gemeinsame Quelle ist aber nicht, wie C. Barth annahm, Ptolemäus (Iren. I 8, 5), sondern eine Schrift, zu der Ptolemäus einen Anhang (Auslegung des johanneischen Prologs) geliefert zu haben scheint. Schwarz, Aporieen Gött. Gel. Nachr. 1907 S. 137.

 $<sup>^2</sup>$ ) Exc. ex Theodoto 60-61 mit der komplizierten Christologie gehören nicht hierher. Bei Irenaeus finden wir keine Spur von einer Parallele.

<sup>8)</sup> Jesus hat την εκκλησίαν (τὸ εκλεκτὸν καὶ τὸ κλητόν) an sidy genommen. 58: τὸ μèν παρὰ τῆς τεκούσης τὸ πνευματικόν, τὸ δὲ εκ τῆς οἰκονομίας τὸ ψυχικόν. 59:

netes Geisteswesen, das mit seiner Wesenheit nicht über die Sphäre der gefallenen Sophia hinüberreicht<sup>1</sup>). Es ist eben der Jesus, den man den Psphätern, den "Ettlesiastikern" zu liebe, in das große Äonenspstem noch so eben ausgenommen hat. Dann ist man im Kompromiß allmählich weiter gegangen und hat Jesus im Äonenspstem gleichsam aufrücken lassen. Er wird nun entweder in irgend einer Weise mit dem Soter<sup>3</sup>), der gemeinsamen Frucht der Äonenwelt, der mit der Achamoth den sepds yaus schließt, identissziert, oder es wird behauptet, daß auf diesen dreigeteilten Jesus erst eine höhere Wesenheit bei der Tause herabgestiegen sei<sup>3</sup>). Aber dabei hält sich die ältere Anschauung hartnäckig, daß Jesus von der Sophia das höhere pneumatische Element habe, so daß nun eine unnötige Verdoppelung dieses höheren Wesens in Jesus einmal aus der Sophia, dann von dem Kon, der sich bei der Tause auf ihn herabsenkte, eintritt. Das hat dann wieder zu neuen Kombinationen Anlaß gegeben<sup>4</sup>), die wir hier nicht versolgen können. — Genug, daß

σπέρμα μèν οδν πρῶτον  $\langle \tau \delta \rangle$  παρά τῆς τεκούσης ενεδύσατο. (Oder sollte hier, was ich nicht annehme, die τεκούσα nur auf τὸ πνευματικόν 3u beziehen sein?) — Sollte nicht auch  $54_2$  τῆς μητρὸς οδν μετὰ τοῦ υἰοῦ καὶ τῶν σπερμάτων εἰσελθούσης εἰς τὸ πλήρωμα auf Jesus 3u beziehen sein? Beachte, daß in 34 wie in 59 der Demiurg als τόπος bezeichnet wird.

<sup>1)</sup> Jesus erscheint c. 58 als δ μέγας άγωνιστής. — Dazu und zu der Aufsfassung Jesu als des Sohnes der "Mutter" vgl. den hymnus Acta Thomae c. 49: έλθὲ ἡ κοινωνία τοῦ άρρενος, έλθὲ ἡ κοινωνοῦσα ἐν πᾶσι τοῖς άθλοις τοῦ γενναίου άθλητοῦ.... έλθὲ ἡ ἀπόκρυφος μήτηρ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Εχc. ex Theod. 41 τὸ φῶς δ πρῶτον προήγαγεν τουτέστι τὸν Ἰησοῦν ὁ αἰτησάμενος τοὺς αἰῶνας Χριστός, υgl. 3. Β. Εχc. ex Theodoto 23 35.

<sup>3)</sup> Genaueres s. u. — Hier scheint übrigens der eigentliche Kernpunkt des Streites zwischen dem anatolischen und dem italischen Zweig (Ptolemäus, Herakleon) zu liegen, über den Hippolnt VI 35 berichtet. Hippolnt bezieht die ganze Streitfrage auf eine scheindare Quisquilie, ob das σώμα Jesu πνευματικόν oder ψυχικόν gewesen sei. In Wirklichkeit wird es sich darum gehandelt haben, od der von der Jungfrau Geborene bereits eine pneumatische Wesenheit gewesen sei, oder od das höhere Element sich erst bei der Tause in Jesus einz gesenkt habe. Beachte den Satz 2865: ψυχικόν φασι τὸ σώμα τοῦ 'Ιησοῦ γεγονέναι καὶ διὰ τοῦτο ἐπὶ τοῦ βαπτίσματος τὸ πνεῦμα ώς περιστερὰ κατελήλυθε, τουτέστιν ὁ λόγος ὁ τῆς μητρὸς ἄνωθεν τῆς Σοφίας (vgl. 28841 τὴν Εξω σοφίαν).

<sup>4)</sup> Nach Irenaeus I 7,2 bringt der Soter, der in der Gestalt der Caube erscheint, τὸ ἀπὸ (I. st. αὐτό) τῆς 'Αχαμώθ σπέρμα πνευματικόν mit herab. — Nach Exc. ex Theodoto 26 (vgl. 1—2) soll das Sichtbare (!) an Jesus gewesen sein f Σοφία καὶ ἡ 'Εκκλησία τῶν σπερμάτων τῶν διαφερόντων; das Unsichtbare aber der "Name" (der sich bei der Cause auf Jesus niederließ; vgl. dazu 226 314). Auch die komplizierte Christologie der Pistis Sophia gehört hierher. Danach hat Jesus, der natürlich selbst der Welt der höchsten Äonen angehört, eine Kraft

man deutlich sieht, wie hier die Gestalt Jesu in ein bereits vorliegendes mythologisches System allmählich eindringt<sup>1</sup>).

So hat sich denn endlich auch die mythische Figur des Urmenschen, über die bereits gesprochen ist, allerdings nur in einigen wenigen gnostischen Systemen — vor allem in der Naassenerpredigt — mit der Ge-

(d. h. seine pneumatische Wesenheit) aus der Barbelo (= Sophia), eine Seele von Sabaoth dem Guten (d. h. dem Demiurgen) genommen und das alles in den Leib der Maria getan, um durch ihn geboren zu werden R. 8 64.

1) Es sei hier nebenbei noch auf eine weitere mythologische Phantasie verwiesen, die sich gern mit der Annahme eines solchen mehrfach geteilten Wesens des Erlösers verbindet. Nach den Ausführungen der Gnostiker bei Irenaeus muß der Erlöser das Wesen aller an sich nehmen, die zu erlösen er gekommen fei. Dieses Thema erfreut sich in gnostischen Kreisen großer Beliebt= heit. Es hat sich zu der Idee von dem vielgestaltigen, verwandelungsfähigen Erlöser, der durch alles hindurchgeht und überall gefunden wird, erweitert; und dabei werden dann neue Motive von ausgesprochen mythologischem Charafter adaptiert. Basilides Iren. I 24, 4: quoniam enim virtus incorporalis erat et Nus innati Patris, transfiguratum, quemadmodum vellet, et sic ascendisse ad eum, qui miserat eum. — (über die vielfache Verwandlung Jesu bei seinem Abstieg, mit dem 3wed, der Aufmerksamkeit der Damonen gu entgehen, f. Bousset, Hauptprobleme d. Gnosis S. 239 ff.) - Die Verwandlungsfähigkeit des Erlösers ift ein beliebtes Motiv in den apotraphen Apostelgeschichten: Act. Petri Verc. 20; Acta Jo. 90-93 98; Acta Thomae 10 (δ ἐν πᾶσιν ὢν καὶ διερχόμενος διά πάντων) 48 ο πολύμορφος (pgl. 44 der πολύμορφος δαίμων) 80 (fprische Übersetung) 153. In dem apokryphen Evangelium der Gnostiker Epiphan. h. 26, 3 lautet ein Wort des Erlösers: "έγω σὺ καὶ σὺ έγω, καὶ όπου εάν ής έγω εκεῖ είμι καὶ εν απασίν είμι εσπαρμένος καὶ δυεν εάν θέλης συλλέγεις με, εμέ δὲ συλλέγων ξαυτὸν συλλέγεις." Diese pantheisierende Tendeng haben auch einige der bekannten Logien Jesu von Behnesa (in diesem Zusammenhang besprochen bei Reigenstein, Poimandres S. 239 ff. f. dort auch die Parallelen aus der hermetischen Literatur XIII 11 XI 20). — Zosimos auf Grund der Offenbarungen des Bitys zitiert das Hermeswort: φησί γάρ δ Nous ήμων. δ δέ υίδς του θεού πάντα δυνάμενος και πάντα γινόμενος, ότι θέλει ως θέλει, φαίνει εκάστω (Reigenstein, Poimandres 105 vgl. Naassener, hippolyt 16619). - In allen diesen Ausführungen icheint ein weitverbreitetes mythisches (Märchen-)Motiv vorzuliegen. Es spielt auch in der Erzählung von Simon Magus eine Rolle, Pseudoklem. Rekogn. II 9, homil. II 32. — Besonders interessant ist die Notiz Martyr. Petri et Pauli c. 14 ed. Lipsius Bonnet I 132: ενηλλάτετο (sc. Simon) γάρ τῆ τε δψει καὶ τῆ ἡλικία διαφόρους μορφάς καὶ ἔβάκχευεν ὑπουργὸν ἔχων τὸν διάβολον. (Mero hält den Simon deshalb für den vid θεού). Das sonderbare έβάκχευεν führt auf den Mnthos von den vielfachen Derwandlungen, mit welchen Dionnsos den ihn verfolgenden Titanen zu entrinnen bemüht ist (Monnus, Dionysiaca VI 155 ff.). Der Mythos vom Kampf des Urmenschen mit den dämonischen Mächten bei den Manichaern weist eine überraschende Parallele auf, vgl. Baur, D. manich. Religionsspstem S. 53f.

stalt Jesu amalgamiert 1), und ebenso ist es zu beurteilen, wenn Jesus in der judenchristlichen Gnosis (Pseudoklementinen) 2) als der uranfängsliche Adam aufgefaßt und demgemäß gelehrt wird, daß dieser Adam (der Prophet) in den verschiedensten Offenbarungsträgern erscheint, um zuletzt in Jesus zur Ruhe zu kommen 3). Und in diesem Zusammenhang wird es noch einmal besonders deutlich, wie auch der frühchristliche Hymnus auf den Hadesbezwinger Jesus nichts weiter besdeutet als die Herantragung eines Mythos an die geschichtliche Gesstalt Jesu.

\* \*

VI. Gelang es so der Gnosis, der Erlöserfigur Jesu von Nazareth irgendwie und irgendwo in ihren Systemen einen Platz zu verschaffen, so blieb eben doch noch eine für sie fast unlösbare Schwierigkeit. Sür ihre Grundanschauung war der Gedanke ja unerträglich, daß Jesus als ein wirklicher Mensch, in einem wahrhaftigen Menschasein gelebt habe. Eine solche Berührung der oberen himmlischen Welt und eines aus dieser stammenden Aeons mit dem Schmutz der niederen Materie mußte ihnen ein für allemal unmöglich erscheinen.

Die älteste Antwort, welche die Gnostiker auf diese Frage gaben, war das Durchschlagen des unlösbaren Knotens. Man erklärte rundweg, daß Jesus auf Erden nur eine Scheingestalt besessen habe. Diese Anschauung des Doketismus ist eine der frühesten Erscheinungen eigentlicher christlicher härese gewesen. Die johanneischen Schriften und die Ignatianen zeigen deren weite Verbreitung (s. o. S. 192). Namhafte Führer der Gnostiker, wie Satornil 3, der Basilides, den uns Irenaeus gezeichnet hat 5, kaum der echte (s. u.), vor allem Marcion waren Vertreter dieser Anschauung. Charakteristisch ist die Begründung, welche Marcion seinem Doketismus gab: διὰ τοῦτο ἀγέννητος κατήλθεν δ 'Ιησοῦς, ἵνα ἤ πάσης ἀπηλλαγμένος κακίας 6). Marcion hat auch zur

<sup>1)</sup> Hier scheint der alte Citel δ vlòs τοῦ ἀνθρώπου dann den Anlaß zu neuen Kombinationen gegeben zu haben Iren. I 30,1; Naassener bei Hippolyt V. 7.

<sup>2)</sup> Hauptprobleme 171 ff.

<sup>3)</sup> Das mythologische Chema von der Polymorphie des Erlösers scheint wesentlich in den Urmenschen-Mythen seine Heimat zu haben.

<sup>4)</sup> Iren. I 24 2.

<sup>5)</sup> Ebend. I 24 4.

<sup>6)</sup> hippolyt Ref. 39679. Unverständlich und schwerlich auf guter Orienstierung beruhend ist die Sortsetzung: 'Απήλλακται δὲ καὶ τῆς τοῦ άγαθοῦ φύσεως ΐνα ή μέσος τις, ώς φησὶν ὁ Παῦλος (?) καὶ ώς αὐτὸς δμολογεῖ (Mf. 1018). Die

Begründung seiner Anschauung von der caro putativa auf die Engelerschat bereits den schrossen Doketismus seines Meisters etwas abgemisdert, indem er einen andersartigen, den Gestirnen und den Elementen (?) entnommenen Leib annahm, mit dem Jesus auf die Welt gekommen seine Annahme, der wir bei den Valentinianern in Verbindung mit dem Dogma von der wunderbaren Geburt wiederbegegnen werden.

Es ist dann sehr charakteristisch, daß die weiteren Versuche der Gnostiker, der irdischen Seinsweise Jesu eine größere Bedeutung zuzuweisen, ganz besonders häusig an den Tausbericht unserer Evangelien anknüpsen. Dieser muß doch einmal für die christologische Gedankenbildung eine ganz besondere Rolle gespielt haben, und die überzeugung muß weithin geherrscht haben, daß die Tause für das Werden der Person Jesu eine entscheidende Bedeutung gehabt habe"). Bei dieser überzeugung haben die Gnostiker eingesetzt. Die wichtigste Tatsache, der wir hier begegnen, ist die Nachricht die Basilidianer ein Fest der Tause Jesu am 11. resp. am 15. Tybi (6. oder 10. Januar) dannten. Für sie hatte die Tause Jesu wahrscheinlich noch die Bedeutung seiner Epiphanie. Aus anderer Quelle wissen wir, daß sie annahmen, daß bei der Tause der diakovos (so nannten sie den Geist) in Gestalt der Taube auf Jesus herabgekommen sei d. Wir werden

Anschauung hängt wahrscheinlich mit der unmittelbar vorher mitgeteilten, schon oben besprochenen Behauptung des Prepon zusammen, daß Jesus μέσος κακοῦ καὶ ἀγαθοῦ sei.

¹) Tertullian adv. Marc. III 9;  $\mathfrak{v}$   $\mathfrak{g}$ l. die Peraten bei HippoInt 19240 οδτός  $\mathfrak{E}$ στι . . . δ  $\mathfrak{E}$ ν  $\mathfrak{E}$ σχάταις ήμέραις ἀνθρώπου μορφή φανείς  $\mathfrak{E}$ ν τοῖς χρόνοις Ἡρώδου; δοά 19615  $\mathfrak{E}$ νθάδε σωματοποιηθείς. Sethianer bei Epiphan. H. 398: Χρ. Ι. οὐχὶ κατὰ γέννησιν ἀλλὰ θαυμαστῶς  $\mathfrak{E}$ ν τῷ κόσμῳ πεφηνώς.

<sup>2)</sup> Tertullian de carne Christi 1.-6: de sideribus inquiunt et de substantiis superioris mundi mutuatus est carnem. adv. Marc. III 11: carnem utpote de elementis; de resurr. carn. 2: aut propriae qualitatis secundum haereses Valentini et Apellen. Hilgenfeld, Kehergefch. 539 Anm. 897.

<sup>3)</sup> Da es sich hier um gemeinchristliche Vorstellungen handelt, so wird die Untersuchung erst im folgenden Kapitel zu Ende geführt werden können.

<sup>4)</sup> Klemens, Stromat. I 21. 146.

b) Weiteres s. u. Kap. VII. Zu beachten ist, daß nach der Pistis Sophia der 15. Tybi der Tag der himmelfahrt Jesu, auch einer Art von Epiphanie, ist. Es ist Useners Verdienst, die Zusammenhänge zuerst gesehen zu haben (Weihnachtsfest S. 18 f).

<sup>6)</sup> Exc. ex Theodoto 16. Klemens, Stromat. II 8. 38 καὶ παρέλκει ὁ διάκονος αὐτοῖς καὶ τὸ κήρυγμα καὶ τὸ βάπτισμα.

übrigens aus diesem Catbestand mit einiger Sicherheit schließen dürfen, daß dem Bericht der Kirchenväter seit Irenaeus über den schroffen Dotetismus des Basilides nicht zu trauen ist, zumal Basilides wie kein anderer Gnostiker die Menschlichkeit Jesu betont hat und sogar für die Annahme eines Restes von sündlichem Wesen in ihm eingetreten ist ').

Aber auch sonst ist die Derwertung des Tausberichtes für die Christoslogie in der Gnosis außerordentlich weit verbreitet, und zwar in der Horm, daß man annahm, daß bei der Tause ein höheres Wesen, geswöhnlich der Christus, auf den irdischen Jesus herabgekommen sei. Diese Gerreißung Jesu Christi in einen Jesus und einen Christus bekämpst bereits der erste Johannesbrief (222). Die Gnostiker bei Irenaeus I 30, 12 lehrten, daß der mit der Sophia vereinigte Christus auf Jesus herabsgekommen sei. Kerinth? benutte diese Cehre, um mit ihr die stark akzentuierte Ablehnung der Annahme der wunderbaren Geburt zu versbinden; er ließ auf Jesus, den Sohn des Joseph und der Maria, den Christus bei der Tause herabkommen.

Besonders charakteristisch ist in diesem Zusammenhang eine Reslexion der Gnostiker bei Irenaeus I 30, 13: descendente autem Christo in Jesum tunc coincepisse (coepisse?) virtutes perficere et curare et annuntiare incognitum Patrem et se manifeste filium primi hominis consiteri. — Zu dieser Ausführung bietet einerseits Kerinth <sup>4</sup>), andererseits jenes merkwürdige und vielumstrittene melistonische Fragment über die Inkarnation Christi <sup>5</sup>) eine bemerkenswerte Parallele: τὰ γὰρ μετὰ τὸ βάπτισμα ὑπὸ Χριστοῦ πραχθέντα καὶ μάλιστα τὰ σημεῖα τὴν αὐτοῦ κεκρυμμένην ἐν σαρκὶ θεότητα ἐδήλουν.

<sup>1)</sup> Klemens, Stromat. IV. 12. 83.

<sup>2)</sup> Über die Taufberichte in den judenchristlichen Evangelien s. u. Kapitel VII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Irenaeus I 26, 1: Jesum autem subjecit non ex virgine natum (impossibile enim hoc ei visum est). — Noch weiter rationalisiert ist diese Ansschaung, wenn auf den Jesus des Karpokrates (s. o. S. 245) von Gott eine δύναμις herabgekommen sein soll, oder wenn in Justins Baruchbuch zu dem von Joseph und Maria geborenen Menschen Jesus "in den Tagen des Herodes" (vgl. den Ansang des Ebionitenevang.; Epiphanius H. 30, 13.) der Offenbarungsengel Baruch kommt und ihm die himmlischen Geheimnisse mitteilt, (hippolyt Ref. V 26 p. 22624), oder wenn in dem weitergebildeten basilidianischen System das Licht, das allmählich die ganze Welt erleuchtet, auch zu Jesus (hier allerdings schon Sohn der Maria) kommt: καὶ έφωτίσθη συνεξαφθείς τῷ φωτὶ τῷ λάμψαντι els αδτόν. (ebend. VII 26, 37454).

<sup>4)</sup> Iren. I 26, 1: et tunc annuntiasse incognitum Patrem et virtutes. perfecisse.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Otto, corpus Apolog. IX p. 415. Fragm. VI.

Mit jener Annahme, daß die Taufe einen Einschnitt von fundamentaler Wichtigkeit im Leben Jesu darstelle, standen die Gnostiker auf gemeinschristlichem Boden. Daher waren ihre Spekulationen hier auch schwer zu widerlegen.

Endlich wurde bereits oben erwähnt, daß auch die meisten valentinianischen Schulen nach dieser Lehre von der Bedeutung der Taufe Jesu gegriffen haben, um dem Erlöser Jesus einen höheren Platz in ihrem System zuweisen zu können, als er nach der ursprünglicheren und älteren Auffassung beselsen hatte. So wird hier die bereits stark komplizierte Christologie noch weiter durch die Annahme kompliziert, daß auf den schon mannigsach zusammengesetzen Jesus bei der Taufe der Soter¹) oder der Christos²) oder der Logos³) oder der "Name"⁴) oder gar der vorweltliche Anthropos⁵) herabgekommen sei6°). Die Quelle, welcher Irenäus I 7,2 folgt, scheint in diesem Zusammenhang ausdrücklich hervorgehoben zu haben, daß demgemäß Jesus ein vierfach zusammengesetzes Wesen sei, das neben dem wunderdar bereiteten Leibe seinen Anteil am Soter, an der Sophia und am Demiurgen habe.

Juletzt haben sich die Gnostiker auch bis zu einem gewissen Grade mit dem Dogma von der wunderbaren Geburt ausgesöhnt. Es kommen hier allerdings fast nur die valentinianischen Schulen, deren direkte Vorläuser, die Gnostiker bei Irenaeus I 30, und einige andere, zum Teil bereits spätere Ausläuser der Gnosis in Betracht?) — ein Beweis mehr für das späte Auskommen jenes Dogmas in der christlichen Kirche.

Die Gnostiker, deren System uns Irenaus I 30 8) erzerpiert

<sup>1)</sup> Iren. I 7, 2.

<sup>2)</sup> Iren. III 11, 3 I 15, 3 (Markofier).

s) hippolnt, Refut. VI 35 (2867).

<sup>4)</sup> Exc. ex Theodoto 216 26; vgl. 314; Markosier Iren. I 15, 3 (Ende).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Iren. I 15, 3.

<sup>6)</sup> Beachte die ausdrückliche Erwähnung dieser Unsicherheit über das Wesen Jesu schon in dem alten (von Valentin selbst (?) stammenden) System Iren. I 11, 1; 12, 4. Exc. ex Theodoto 616 ist einfach von dem auf Jesus bei der Taufe herabsgestiegenen Geist die Rede.

<sup>7)</sup> Das basilidianische Shstem bei Hippolyt Ref. 37455 (Jesus Sohn der Maria). Shstem der Pistis Sophia (s. o. S. 262). Die Sethianer reden von einem Einsgehen des ävwden τοῦ φωτός τέλειος λόγος εἰς τὴν ἀκάθαρτον μήτραν (Hippolyt 20657 εἰς μήτραν παρθένου 20674), und daß deshalb der Erlöser durch ein Sakrament (ἀπελούσατο καὶ ἔπιε τὸ ποτήριον ζῶντος ΰδατος άλλομένου) sich habe von dieser Unreinheit reinigen müssen 20675 f (dazu vgl. Justin, Baruchgnosis 23085).

<sup>8)</sup> Die beiden Systeme I 29.30 sind eng verwandt. Iren. hat I 29 die zweite hier für uns in Betracht kommende hälfte des Berichtes, die uns im koptischen

hat, verbinden, wie es scheint, zuerst in einer bemerkenswerten Weise die Lehre von dem Christus, der sich bei der Taufe mit Jesus verbunden hat, mit der Idee von der wunderbaren Geburt: Jesum autem quippe ex virgine¹) per operationem Dei generatum, sapientiorem et mundiorem et justiorem hominibus omnibus fuisse; Christum perplexum Sophiae (s. o. S. 252) descendisse et sic factum esse Jesum Christum (I 30, 12).

Während die Genesis dieser Christologie klar vor Augen liegt es ist hier eben einfach an Stelle des Menschen Jesus, mit dem sich der Christus verbindet, der von der Jungfrau Geborene getreten - so ist die Cehre der Valentinianer auch hier komplizierter und variabler, so daß es, zumal bei den verworrenen Berichten der Kirchenväter, nicht leicht ist, darüber zur Klarheit zu kommen. Es scheint auf den ersten Blick, als ware diejenige Theorie, auf die sie ben größten Wert legen, und die ihrem System am besten entspricht, noch ohne Rücksicht auf das Dogma von der wunderbaren Geburt ausgebildet. Das ist die schon oben besprochene Lehre von dem dreifach geteilten Wesen des Erlösers. Neben das pneumatische Element, das Jesus aus der Achamoth besaß und neben das psychische, das er vom Demiurgen annahm, tritt hier als dritter Bestandteil die präexistente, im himmel bereitete wunderbare Leiblichkeit: σῶμα ψυχικὴν ἔχον οὐσίαν, κατεσκευασμένον δὲ ἀρρήτω τέχνη πρὸς τὸ όρατον και ψηλάφητον και παθητόν γεγενήσθαι. (Dieser Leib wird gern auch als ἀπὸ τῆς οἰκονομίας bezeichnet) ). Man hätte sich kaum diese Mühe gegeben, den wunderbaren Leib des Erlösers zu erdenken und mit den Prämissen des Cehrsystems zu vereinigen, wenn man daneben bereits das Doama von der wunderbaren Geburt atzeptiert hätte. Wir haben hier vielmehr einen ähnlichen ermäßigten Doketismus, wie wir ihn oben bei dem Marcionschüler Apelles nachweisen konnten. hinzukommt, daß in dem alten und wertvollen Bericht, von dem wir unsern Ausgana

Apocryphon Joannis jett erhalten ist, unterdrückt, weil er sich dieser Verwandtsschaft bewußt war (vgl. C. Schmidt, Philotesia, Kleinert gewidmet, S. 334). Diese Barbolognosis (in ihrer einsacheren Gestalt I 30) ist ersichtlich eine Vorläuserin des Valentinianismus (Idee der gefallenen Sophia!). Das sagt Irenäus oder seine Quelle noch direkt I 11, 1 (από της λεγομένης γνωστικής αίρέσεως τὰς άρχάς .... μεδαρμόσας Οδαλεντίνος).

<sup>1)</sup>  $\mathfrak{DgI}$ , διε Gnostifer bei Epiphan. H. 26, 10: μη είναι δὲ αὐτὸν ἀπὸ Μαρίας γεγεννημένον, άλλὰ διὰ Μαρίας ( $\mathfrak{f}$ ,  $\mathfrak{u}$ , Καρ. VII) δεδειγμένον. σάρκα δὲ αὐτὸν μη είληφέναι, άλλ $\mathfrak{h}$  μόνον δοκήσει είναι.

<sup>2)</sup> Iren. I 6, 1; 72; vgl. Klemens III 17, 102: διὰ ταῦτα ἡ δόκησις Κασσιανῷ, διὰ ταῦτα καὶ Μαρκίωνι καὶ Οὐαλεντίνω τὸ σῶμα τὸ ψυχικόν.

nahmen<sup>1</sup>), eine Erwähnung der Jungfrauengeburt noch zu fehlen scheint.

Dann ist aber später von den meisten valentinianischen Schulen das Dogma der wunderbaren Geburt übernommen und mit der älteren Anschauung durch die Annahme verbunden, daß jener wunderbare Leib durch den Mutterleib der Maria hindurchgefahren sei wie durch einen Kanal, ohne aus ihm etwas Irdisches anzunehmen<sup>2</sup>). Dabei schloß man sich in der Spekulation über die Geburt Jesu vielsach an die Darstellung Lk. 125 an<sup>3</sup>).

So können wir nachweisen, wie sich die Christologie der Gnosis allmählich derjenigen der Großkirche annähert, resp. eine parallele Entwidelung wie diese durchmacht. Don dem schrossen Doketismus zur Annahme, daß ein himmlisches Geisteswesen sich bei der Taufe auf Jesus herabgesenkt habe, dis zur Annahme der wunderbaren Geburt zieht sich eine erkennbare Linie der Entwickelung. Die Geschichte der Christologie der Gnosis wird uns daher auch gute Dienste leisten können in der Erfassung der parallelen Entwickelung in der Großkirche, der wir uns im nächsten Abschnitt zuwenden.

VII. Wir überschauen noch einmal das Ganze. Eine ausgesprochen dualistisch-pessimistische und deshalb spezifisch unhellenische, auch im strikten

<sup>1)</sup> Iren. I 6 1 = Exc. ex Theodoto 58 59. Iu Exc. 60 (Anspielung auf Cf. 135) fehlt bei Irenäus die Parallele. – Allerdings scheint bereits Valentin selbst die wunderbare Geburt angenommen zu haben, vgl. seine Vision von dem άρτιγέννητος παϊς, der sich ihm als der Logos kundgibt – hippolyt VI 42 (wenn wirklich bei dem Kind-Logos hier an Jesus von Nazareth gedacht sein soll).

<sup>2)</sup> Iren. I 7, 2: τὸν διὰ Μαρίας διοδεύσαντα καθάπερ ὕδωρ διὰ σωλῆνος δδεύει (nacheiner anderen Quelle wie I 6, 1). — III 11, 3: quidam quidem eum, qui ex dispositione est, dicunt Jesum, quem per Mariam dicunt pertransiisse, quasi aquam per tubam. — HippoInt VI 35 p. 28488 διὰ Μαρίας τῆς παρθένου.

<sup>3)</sup> Man deutete dann wohl das πνεύμα auf die Sophia, die δύναμις ύψιστου auf den Demiurgen. Hippolyt VI 35. (Man beachte, wie sich hier die alte Anschauung von Jesus als einem Sohn der Sophia [s. o. S. 253] hält.) Andere Deutungen Exc. ex. Theodoto 60 und namentlich Iren. I 15, 3 (Markosier). Sollte damit der Taufbericht im sogen. Hebräerevangelium zusammenhängen, in welchem der Geist als Mutter Jesu erscheint?

<sup>4)</sup> Es ist das Verdienst Useners gewesen, zum ersten Male die Entwicklung der kirchlichen Christologie in diese größeren Zusammenhänge hineingestellt zu haben. Das sollte ihm nicht vergessen werden, so viel des Ansechtbaren seine Ausführungen auch im einzelnen enthalten; vgl. Weihnachtsfest 2 1911, 101 ff., 111 ff., 130 ff.

Gegensatz zum alten Testament und Judentum stehende Geistesrichtung hat sich in der Gnosis an das Christentum herangelegt. Nach ihrer religiösen Seite betrachtet, stellt sie sich als Erlösungsreligion von ausgeprägtester und schroffster Einseitigkeit dar. Sie geht in ihrem Streben auf das absolut Andersartige und das allem Menschenwesen total Fremde, das unerhört Sie reißt deshalb den Schöpfungs- und den Erlösungsgedanten pöllig auseinander. Die Schöpfung wird ihr zum Unrecht, das durch die Erlösung gut gemacht wird. Diese Bewegung wurde mit magischer Gewalt von der Sorm, welche das Christentum im Paulinismus erhalten hat, angezogen. Sie glaubte bei dem Apostolos die Grundstimmung ihrer Frömmigkeit wiederzufinden. Und sie konnte in der Cat bei seinem radikalen anthropologischen Dualismus und Pessimismus einsetzen und hier weiterbilden. Auch fand sie außerdem noch so manches andere Verwandte bei ihm: seine Theorie über das minderwertige Wesen des ersten Menschen, seine Dämonisierung fast der gesamten Geisterwelt, die Neigung seiner Ethik zu einer dualistischen Askese, seine spiritualistische Auferstehungslehre, seine anthropologische Terminologie. - Sie hat das alles in ein System oder in Systeme gebracht, die Paulus sicher nicht als die seinen anerkannt Sie hat vor allem, indem sie die bei Paulus nur erst praktisch und stimmungsgemäß vorhandenen Gegensätze zwischen dem alten und dem neuen Menschenwesen und den beiden Klassen der Pneumatiker und der Psychiter - metaphysisch, weltanschauungsmäßig unterbaute, für den Gedanken einer einmaligen, an einem Punkt der Geschichte vollzogenen Erlösung wenig Raum übrig gelassen. - So wird die Erlösung ihr zunächst ganz und gar zum Mythos. Was sich einmal in der Urzeit urbildlich vollzogen hat, das vollzieht sich ständig und stets von neuem: der herabstieg des himmels-Menschen in die Materie und sein mühsames Sich-Wieder-Erheben, der Sall der Göttin und ihre Befreiung. der iepos yauos der verlorenen Braut mit dem Gott-Heiland, der Sieg des heros über die Dämonen der Tiefe. Nur mühsam und allmählich hat die Gnosis es vermocht, in ihre mythologische Grundanschauung die Gestalt Jesu von Nagareth hineinzuzeichnen, und deutlich spürt man überall das Kompromihartige dieser Betrachtung. Deshalb hat auch Jesus für die praktische Frömmigkeit vieler gnostischer Setten eine erstaunlich geringe Bedeutung, wie das am besten in der alten valentinianischen Quellenschrift bei Irenaus und in den Excerpta deutlich wurde. Ja. man kann im allgemeinen nicht verkennen, daß im Kult, in der Sakraments= praxis, oft auch in der Grundstimmung der Frömmigkeit die "Mutter" eine viel größere Bedeutung hat als er. Die "Mutter" ist der kupios (die Kultheroine) des Gnostikers, nicht Jesus'). Aber dennoch reißen die Verbindungslinien mit dem Paulinismus nicht ganz ab. Die Grundsorm der Religion bleibt eine ähnliche, sie wird erlebt als Erlösung von dem durch die Schöpfung gewordenen natürlichen Wesen. Und auch bei Paulus war die historische Erlösung bereits auf dem Wege, sich zu einem Mythos zu entwickeln, zu einem Vorgang, der sich urbildlich einmal vollzog, aber im Abbild immer von neuem lebendig wird.

Die Gnosis zeigt die Gefahren, mit denen eine Seite der paulinischen Frömmigkeit die weitere Entwickelung der Christusfrömmigkeit bedroht. Wie ist es gekommen, daß die genuine Entwickelung der christlichen Kirche sich nicht in diesen Bahnen vollzogen hat? Es müssen noch andere Faktoren bei der Bildung der christlichen Religion am Werke gewesen sein als der Paulinismus. Welche das waren, das werden die nächsten Abschnitte zeigen.

## Kapitel VII.

## Der Christuskult im nachapostolischen Zeitalter.

1. Treten wir an den Christusglauben des nachapostolischen Zeitalters (abgesehen von der Gnosis) heran, so haben wir uns zunächst klar zu machen, daß man den ganzen großen Wurf paulinischer (auch johanneischer) Gesamtanschauung zu vergessen hat, wenn man die viel einfachere und naivere Gedankenwelt des außerpaulinischen Christentums verstehen will. Don der gesamten πνεύμα-σάρξ-Anschauung des Paulus, von der tühnen Erweiterung des Pneumabegriffes und seiner Umbiegung aus dem Kultischen zum Religiös-Sittlichen, von seinem darauf sich gründenden starren, dualistischen (zur Weltanschauung tendierenden) Supranaturalismus und dem radikalen psychologischen Pessimismus, von der eigenartig innerlichen und beherrschenden Stellung, die er dem Christos in diesem Zusammenhang gibt, von der genialen Art, wie er von hier aus die Selbständigkeit des Christentums als der neuen pneumatischen Religion des Geistes und der Freiheit gegenüber dem Judentum und Christus als des Gesetzes Ende erfaßt, von alledem ist fast gar nichts übrig geblieben. — Schon die Briefe im neuen Testament, die man speziell - und mit einem gewissen Recht - als paulinisierend empfindet, zeigen auf den ersten Blid deutlich, daß sie im eigentlichen Zentrumpaulinischer

<sup>1)</sup> Ogl. Hauptprobleme 58ff., Artikel "Gnostiker" in R.:E. von Pauly-Wissowa Sp. 1535—1537.

Anschauung nicht zu hause sind. Paulus würde niemals sagen, wie der Verfasser des ersten Petrusdrieses, daß die kleischlichen Lüste στρατεύονται κατά τῆς ψυχῆς (211). Er würde kaum mit dem Verfasser des Epheserbries sagen: Keiner haßt sein eigen Fleisch (σάρκα), sondern nährt und pslegt es, wie Christus die Kirche (520). Man darf sich auch sonst viele einzelne Anklänge an die religiöse Sprache des Paulus niemals irre machen lassen, wir hören wohl Pauli Stimme aber sinden seinen Geist nicht mehr. Die Gesamtanschauung des Apostels ist verloren, hat überhaupt wohl niemals in irgendwelchen weiteren genuin kirchlichen Kreisen Boden gefunden.

Es ist ferner längst erkannt und nachgewiesen, wie auch jene populare, enthusiastisch=etstatische Auffassung vom Pneuma, von welcher die paulinische Anschauung ausgeht, und auf der sie gum Teil auch beruht, in allmählichem übergang verschwindet. An Stelle des Geistes tritt das Amt und an Stelle der Gemeinde der Pneumatiker, die organisierte Kirche. Die literarischen Dotumente, in denen das enthusiastische pneumatische Element noch stark betont wird, sind an den Singern herzugählen. Dor allem kommt hier (abgesehen von der apokalyptischen Literatur) die Apostelgeschichte oder gewisse Quellenpartien dieser Schrift (sowohl in der ersten, wie in der zweiten hälfte) in Betracht8). - Ein pneumatischer Etstatiter ist für seine Person auch Ignatius. Die Ausführungen Rö. 7 und Philad. 7 gehören zu den besten Dokumenten für die Eigenart pneumatischen Wesens. Aber bei ihm steht dieses Element des alten Christentums in einem wunderlichen unorganischen Zusammenhang mit der starken Betonung der im monarchischen Epistopat organisierten Kirche. Die Begeisterung, die das Martyrium erregt, hat hier offenbar, wie an andern Orten, jenen Sattor urchriftlichen Gemeindelebens erhalten oder von neuem lebendig gemacht4). Es ist weiter

<sup>1)</sup> Über spezifische Anklänge an die paulinische Terminologie Jud. 19 Jak. 313 i. o. S. 141.

 $<sup>^9)</sup>$  Das ganz unpaulinische µédy & equèv toũ σώματος αὐτοῦ &κ τῆς σαρκὸς αὐτοῦ καὶ &κ τῶν ὀστέων αὐτοῦ  $5_{80}$  steht handschriftlich nicht sicher (fehlt  $6_{80}$  A  $6_{80}$ )— Aber auch die sicher alte Dariante ist charakteristisch für den Sprachgebrauch des nachpaulinischen Zeitalters.

<sup>3)</sup> Ogl. A. Harnack, Beiträge 3. Einl. in d. N. Test. III. D. Apostelgeschichte 1908 S. 111-125.

<sup>4)</sup> Es darf vielleicht darauf hingewiesen werden, daß Lukas oder die Lukasquellen nach Antiochia, der Heimat des Ignatius, deuten (vgl. Cod. D zu Apg. 1128—28 und gerade hier auch die Betonung des pneumatischen Elements). Die Didache (s. o. S. 265) ist ebenfalls sprischen Ursprungs. — Vgl. die Schilderung der Propheten in Phönizien und Palästina, die Celsus (bei Origenes VII 9) gibt.

charakteristisch, daß diejenigen Stellen in der Citeratur des nachapostoslischen Zeitalters, die uns mit am besten einen Einblick in die immer noch vorhandene enthusiastische Strömung im nachapostolischen Zeitalter gewähren, nämlich die Aussührungen der Apostellehre über die Prophetie (K. 8) und das elste Mandatum des hirten des hermas (über falsche Propheten), sich bereits in starkem Maße kritisch ihr gegenüber verhalten und sie nur mit allerlei Kautelen und unter Anwendung von starken Vorsichtsmaßregeln gelten lassen.

Und in dem Mage, wie der Geist aufhört, der supranaturale Sattor zu sein, der in den Wundern des driftlichen Lebens und seinen efstatischen Erscheinungen gum Ausdruck tommt, tritt er in neue resp. alte, wieder aufgenommene Zusammenhänge ein. Er bleibt einmal der Träger der alttestamentlichen Offenbarung und wird als solcher wieder stark betont, so stark, daß später in der apologetischen Literatur to προφητικόν πνεύμα oder το άγιον προφητικόν πνεύμα der herrschende Terminus wird. Damit behält der Geist vor allem seine Beziehung zum kultischen Leben der Christenheit. Denn die Bücher des alten Testaments sind ja zunächst die heiligen Schriften, die im Gottesdienst der Christen verlesen werden, und auf denen dieser zu einem guten Teil ruht. In diesen heiligen Schriften redet der Geist gur Gemeinde1). Serner tritt der Geist von Anfang an in eine bestimmte Beziehung zum Sakrament, wenigstens zum Caufsakrament, und diese Beziehung wird viel stärker betont, als Paulus das getan hatte (s. u.). wird das Band mit dem dristlichen Kultus noch enger geknüpft. heißt nun "drei sind, die da zeugen auf Erden, der Geist, das Wasser und das Blut, und diese drei sind eins" (I. Joh. 57f.). Endlich beginnt die Vorstellung vom Geist sich einen festen Ort im werdenden Bekennt= nis der driftlichen Kirche zu erobern. Auf Grund einer Reihe von paulinischen Wendungen, in denen der Geist neben Vater und Sohn erscheint, entsteht die trinitarische Taufformel und beginnt die ältere (ev ονόματι κυρίου) allmählich zu verdrängen (s. u.). Und an das Bekenntnis beginnt sich dann die theologische Spekulation - wenn auch nur zögernd und zaghaft - anzuschließen.

Das mag im einzelnen noch an einer Reihe von literarischen Dokumenten beleuchtet werden. Über die Auffassung des Geistes in den johanneischen Schriften ist bereits oben S. 196 f. im Zusammenhang gehandelt. In den Pastorals

<sup>1)</sup> Mit der Formel δ ξχων οδς άκουσάτω, τί το πνεύμα λέγει ταϊς έκκλησίαις stempelt der Apokalyptiker seine Schrift zu einem heiligen, im Gottesdienst zu verlesenden Buch (vgl. 18).

briefen findet sich der Korrelatbegriff zu Pneuma: oapt überhaupt nicht (abgesehen von dem wohl übernommenen himnus, I. Cim. 318, hier neben nveuna). Pneuma steht im I. Tim. nur noch einmal, wo von einer Weissagung des Geistes die Rede ist (41); mit bestimmter Beziehung auf das Sakrament der Taufe II. Tim. 114 Tit. 35; endlich in einer ganz allgemeinen Wendung (πνεύμα δειλίας-δυνάμεως) II 17. Der erste klemensbrief erwähnt nur im Anfang die πλήρης πνεύματος dylov exxusis in der christlichen Gemeinde (22 vgl. 632). Zweimal findet sich die trinitarische Sormel (466 582). Sonst ist der Geist der, welcher in den Propheten im alten Testament gelehrt hat. Die Apostel haben ihn besessen (423), und Paulus hat nvevuarikos geschrieben (473). Nicht paulinisch ist die Formulierung, Christus habe seine σάρξ für unsere σάρξ, seine ψυχή für unsere ψυχή Speziffich unpaulinisch ist die Wendung des II. Klemens 145: 70σαύτην δύναται ή σάρξ αὔτη μεταλαβεῖν ζωήν καὶ ἀφθαρσίαν κολληθέντος αὐτή τοῦ πνεύματος του άγίου. Der Derfasser des Barnabasbriefes fennt fast nur ben alttestamentlichen Gottesgeist, nur daß er im Anfang ähnlich wie Klemens von der χάρις της δωρεάς πνευματικής und dann vom έκκεχυμένον . . . πνεύμα εφ' ήμας redet (12f.) und einmal die Christen ermahnt: γενώμεθα πνευματικοί, γενώμεθα ναός τέλειος. (Kaum in diesen Jusammenhang gehören 73: die σάρξ Jesu σκεύος τού πνεύματος f. u.; eigentümlich 197: οθς τὸ πνεύμα ήτοίμασεν).

Besonders beachtenswert ist der Tatbestand in den Ignatianen. Wir finden eine Reihe von Sormeln, die start an paulinischen Sprachgebrauch anklingen. Beachtenswert ist 3. B. der Gegensatz ανδρωπίνη und πνευματική συνήθεια (Eph. 51 pal. Philad 71.2; dagegen ανδρωπος für Mensch im höheren Sinn Rö. 62), auch der allgemeinere Gegensat von σάρξ und deós Magn. 32; κατά σάρκα -- κατά γνώμην θεοῦ Rö. 83; κατὰ σάρκα εκ γένους Δαβίδ, ὁ Χριστὸς κατὰ σάρκα (Eph. 202 Smyrn. 11, κατά σάρκα passim). Charafteristisch ist die Identifitation: άδιάκριτον πνεύμα δς έστιν Ι. Χρ. (Magn. 15; pgl. noch Smyrn 13; εν δυνάμει πνεύματος). – Aber wenn wir nach alledem der Meinung sein könnten, mit dem Sat of σαρκικοί τά πνευματικά πράσσειν ου δύνανται auf spezifisch paulinischem Boden zu stehen, so werden wir eines andern belehrt, wenn 3. unmittelbar barauf fortfährt: Was ihr aber fleischgemäß tut, das ist geistig, denn in Jesus Christus tut ihr alles (Eph. 82). - Die unpaulinische Grundanschauung des 3. tritt weiter in gahlreichen Wendungen hervor, wo er von der Einigung der Christen nach Sleisch und Geist spricht. πνευματική (πνεύματος) καὶ σαρκική (σαρκός) ift das große Schlagwort seiner Briefe. Die Christen sollen mit fleisch und Geist an das Kreug ihres herrn Jesu Christi geheftet sein (Smyrn 11). Sie sollen auf ihn hoffen oapki, wuxy (Philad. 11). Sie sollen mit Sleisch und Geist in Jesus bleiben (Eph. 103); Jesus ist iarpos σαρκικός καὶ πνευματικός (Ερή. 72 vgl. Magn. 12 132 Smηrn. 122 Rö. Prooem. Smyrn. 132: ἀγάπη σαρκική και πνευματική; vgl. an Polyt. 12 22). Das alles würde Paulus schlechterdings nicht so formulieren. Spezifisch unpaulinisch ist es weiter und liegt auf der Linie der bereits bei Johannes konstatierten Entwicklung. wenn in den Ausführungen über das Satrament die odof Jesu so start betont wird (Trall. 81 Rö. 78 Philad. 41 Smyrn. 71: die Irrlehrer leugnen, daß die Euchas ristie Jesu oapt sei, vgl. Smyrn. 122). Und dem entspricht, daß bei der Ausführung über die Auferstehung Jesu die oapt wiederum so stark betont wird: έγω γάρ μετά την ανάστασιν εν σαρκί αυτόν οίδα; die Junger werden von seiner Auferstehung überzeugt: κραθέντες τη σαρκί αὐτοῦ κ. πνεύματι (Smyrn, 3).

Eine eigentümliche Bewandtnis hat es mit dem hirten des hermas. Denn wir haben es hier wesentlich mit überarbeitetem, aus der Synagoge stammensdem Material zu tun. So dürsen wir spezisisch christliche Anschauungen nur in wenigen Partien, innerhalb des dünnen Firnisses christlicher Bearbeitung suchen. Dahin gehört vor allem das schon erwähnte elste Mandat mit seiner lebensdigen Schilderung des Auftretens der Geistesträger im christlichen Gottesdienst. Am Schluß des neunten Gleichnisses heißt es von den Christen, daß sie vom Geist des Sohnes empfangen, und daß die Apostel den Geist empfangen haben (IX 242 254). Dazu gesellen sich dann eigentlich nur die wunderlichen Spekuslationen, Sim. V 52 65—7 71 f.4 (vgl. IX 11 f.), in denen der vorweltliche Gottesssohn mit dem Geist identifiziert wird (s. u.) Wenn man von dem singulären elsten Mandat absieht, bedeutet auch für die Frömmigkeit des christlichen Bezarbeiters des Corpus Hermae der Geist nicht gar viel<sup>1</sup>).

Und mit alledem verschwindet nun im großen und ganzen auch die eigentümliche Christusmpstik des Paulus (und auch des Johannes),

<sup>1)</sup> Merkwürdige und interessante Auffassungen aber finden sich in den (wahricheinlich) jubifchen Quellen. Der Geift, der den Seher entruckt, ift noch recht eigentlich die Naturfraft des Windes (Visio I 13 II 11). Andrerseits ift der Geift an einer Reihe von Stellen einfach das Innere des Menschen Visio I 24 III 89 112 132 Similit. IX 148. Besonders beachtenswert sind die Ausführungen über den Geist in den eng zusammengehörenden Mandata V IX X (zu vergleichen ist auch III). hier ist der heilige Geist nichts anderes als die im Menschen herrschende gute Gesinnung, und ihm steht ber boje Geist (Geist des Teufels), die schlechte Gesinnung, gegenüber. Ober genau genommen, es gibt eine Reihe guter und bofer Beifter, die im Menschen wohnen. So gibt es einen Geist der Wahrheit (Mand. III 1. 2. 4), einen Geist der Geduld und bes 30rnes: έν γάρ τῆ μακροθυμία ὁ κύριος κατοικεῖ, έν δὲ τῆ όξυχολία ὁ διάβολος. -άμφότερα οδν τὰ πνεύματα επὶ τὸ αὐτὸ κατοικοῦντα . . . (V 13); einen Geist des Glaubens und einen des Zweifels (IX 11). Die verschiedenen guten "Geister" (auch bei Paulus I. Kor. 1210 141233 Apt. Jo. 226) gelten allerdings gewöhnlich schon als der eine "heilige" Geist. Dielleicht mag hier driftliche Bearbeitung eingegriffen haben. - Jedenfalls erinnert diese Ethit auf das lebhafteste an die jubische Grundschrift der Testamente der Patriarchen. (Man beachte auch noch die spezifisch judischen Ausführungen über die gute und boje Begierde [Jezer ha-Ra und Jezer ha-Tob] Mand. XII 2). Verwandt damit ist die Similit. IX vorgetragene Auffassung von den 12 Jungfrauen als den 12 (Tugend=),, Geistern", den "Kräften" (des Sohnes) Gottes, mit denen die Frommen sich einigen (bekleiden) mussen (IX 132.5.7 158 161 174 242). Man beachte, daß in diesem Zusammenhang bei der Schilderung der frommen nicht pon dem "Geist" die Rede ist (IX 174: μίαν φρόνησιν έσχον καὶ ένα νοῦν, IX 184: Εσται ή εκκλησία του δεού εν σώμα, μία φρόνησις, είς νούς). Das alles erinnert übrigens auch in mertwürdiger Weise an die Phantasien über die personifizierten Tugendfräfte im Corpus Hermeticum XIII. Um die verschiedenen religiösen Schichten im Corpus Hermae von einander abzuscheiben, bedurfte es einer ums fassenden religionsgeschichtlichen Untersuchung.

das èv Χριστφ in seiner eigentümlichen Kraft und Cebendigkeit. Natürlich hält sich die Formel vielsach, wenn auch lange nicht so häusig, wie man meinen sollte, — aber eben als Formel. Wenn der erste Klemensbrief von εὐσέβεια, παιδεία, ἀγάπη, πίστις, ἀγωγή, κλέος, κλῆσις ἐν Χριστφ spricht, so bedeutet das kaum etwas anders als christliche Frömmigkeit, Jucht, Liebe, christlicher Glaube, Wandel, Ruhm¹), Berufung zum Christentum (zur christlichen Gemeinde). Die eigentliche Christusmsstik liegt dem Versasser in seiner rationalen und nüchternen Art gar nicht. Eine wirklich glutvolle mystische Christus-Frömmigkeit sinde ich in dieser ganzen Zeit außer bei Johannes nur noch bei Ignatius. Und hier klingen in die eigenen kräftigen Melodien dieser Mystik allerdings vielsach paulinische Klänge hinein, aber das Ganze steht doch auf einem völlig andern Boden und in einem andern Zusammenhang, wie weiter unten gezeigt werden soll.

\* \*

II. Aber in einem bleibt die Kontinuität mit der Vergangenheit gewahrt. Christus bleibt der κύριος seiner Gemeinde nach wie vor. Der Titel κύριος behauptet seine dominierende Bedeutung, die er schon in den paulinischen Gemeinden hatte, fast in der gesamten nach=apostolischen Literatur.

Die einzige Ausnahme, die wir bereits oben berührten und ertlärten, bildet der johanneische Schristenkreis. Hier hat der mystisch gestimmte Kreis der "Freunde" den Titel kópios für Jesus und den Namen "Knechte Jesu" für sich selbst, wie es scheint, abgelehnt. Aber die johanneische Enklave hat einen Einfluß über ihre Grenzen hinüber nicht gehabt.

In der übrigen Literatur wird kópios sogar derart der Titel kat' exoxýv für Christus, daß er, wie wir das schon bei Paulus beobsachten konnten, für Gott fast gar nicht mehr gebraucht wird. Bei der Untersuchung im einzelnen werden wir auch hier von dem Dorskommen des Titels in alttestamentlichen Zitaten zunächst abzusehen haben, ebenso wie von der vielsach gebrauchten Einleitung derartiger

<sup>1)</sup> S. die Zusammenstellung bei Harnack, Sitzungsbericht der Berl. Akad. 1909. Der erste Klemensbrief S. 496. — Ich kann demgemäß diese Formel auch nicht mit Harnack charakteristisch für das Christentum des Klemensbriefes halten. Daß der Versasser die Gläubigen als τὰ μέλη τοῦ Χρ. und sein tδιον σῶμα (c. 46) betrachtet, ist ebenfalls kaum mehr als Reminiszenz.

3itate mit (δ) κύριος λέγει. Allerdings bedürfen auch diese Zitate der näheren Untersuchung, ob nicht auch in ihnen schon der Gottesname und das, was von ihm ausgesagt wurde, auf Christus übertragen wird. Aber das im einzelnen zu erörtern, fehlt hier der Raum.

Am reinlichsten liegt der Catbestand im ersten Klemensbrief. Wir sinden etwa 25 mal das Epitheton δεσπότης für Gott¹), niemals für Christus, während mit κύριος so gut wie ausnahmslos nur Jesus bezeichnet wird²). Eine Ausnahme, welche die Regel nur bestätigt, bildet die dreimal in dem großen Gemeindegebet an Gott gerichtete Anrede κύριε (601 611.2 neben δέσποτα 611.2). Denn dies Gebet ist schwerlich von Klemens selbst formuliert, sondern entstammt der christlichen und letztlich der jüdischen Citurgie. In ganz absichtsvoller Weise wird offenbar mit den Bezeichnungen gewechselt: 3. B. 241: δ δεσπότης επιδείκνυται διηνεκώς ήμιν την μέλλουσαν ανάστασιν έσεσθαι, ης την απαρχήν εποιήσατο τον κύριον 'Ιησοῦν εκ νεκρών αναστήσας. 496: εν αγάπη προσελάβετο ήμας δ δεσπότης, δια την αγάπην... τὸ αίμα αὐτοῦ ἔδωκεν ὑπὲρ ἡμῶν l. Χρ. δ κύριος ἡμῶν²).

In der Apostelgeschichte des Cukas ist ebenfalls, soweit ich sehe, der Unterschied zwischen decs und κύριος (natürlich wieder von alttestamentlichen Stellen abgesehen) beinahe reinsich durchgeführt. Der Gebrauch von κύριος ist bekanntlich hier ein außerordentlich häusiger. An zahlereichen Stellen<sup>4</sup>) ist die Beziehung auf Christus völlig gesichert. Dagegen kenne ich nur wenige Stellen, an denen die Deutung auf Gott notwendig ist<sup>5</sup>): 320 δπως αν έλθωσιν καιροί αναψύξεως από προσώπου τοῦ κυρίου καὶ αποστείλη τὸν προκεχειρισμένον ύμῖν Χρ. l. 429 δ) die Gebetsanrede κύριε έπιδε (vgl. den Zusammenhang 430); wahrscheinlich auch 822 δεήθητι

<sup>1)</sup> δεσπότης auf Christus bezogen ist eine Singularität im II. Pt. 21 Jud. 4 (κύριος και δεσπότης!). Auf Gott bezogen, steht es Apt. Jo. 610 Barn. 17 48 (II. Tim. 221 unsicher).

<sup>2) 436</sup> ist wahrscheinlich mit lat. nur τοῦ άληθινοῦ καὶ μόνου zu lesen (C. + κυρίου S. cop. + δεοῦ). Jedenfalls ist κυρίου, eben nach dem sonstigen Sprachgebrauch, unmöglich. 535 kann wegen der allgemeinen Wendung (κύριος neben δοῦλος!) kaum als Ausnahme gesten. Don hier aus muß bei nicht ganz sicheren Stellen zu Gunsten der Beziehung auf Christus entschieden werden. Denn diese ist durch ca. 20 unzweideutige Stellen gesichert.

<sup>3)</sup> Beachte 481 das Bittgebet 3u Gott: προσπέσωμεν τῷ δεσπότη καὶ κλαύσωμεν iκετεύοντες.

<sup>4)</sup> Ich zähle 37 ganz sichere Sälle (darunter 15 mal kupios 1. [Xp.]), abges sehen von den vielen beinahe gesicherten, die im folgenden besprochen werden.

<sup>5) 1727</sup> ist ζητείν τὸν δεόν (BRA 61 vg.) zu lesen.

<sup>6)</sup> Damit wird auch die Beziehung von κύριε καρδιογνώστα 124 unsicher, doch handelt es sich hier um eine spezifische Gemeindeangelegenheit (Apostelwahl).

κυρίου (HLP Min. vg. 3ren.  $\vartheta$ εοῦ!) 824 δεήθητε πρὸς τὸν κύριον (D fu.

syr. pesch. θεόν!) 1).

In den übrigen Fällen, in denen keine absolut sichere und direkte Entscheidung möglich ist, wird sich aus dem Zusammenhang und inneren Gründen das Urteil zu einer hohen Wahrscheinlichkeit, ja oft bis zur Sicherheit bringen lassen. Namentlich kommen alle die Stellen in Betracht, in denen der kopios in einer engen Beziehung zu seiner Gemeinde ersscheint<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Gebetet (usw.) wird in der Apg. in der Regel zu Gott.  $\mathfrak D$ gl. μεγαλύνειν τὸν  $\mathfrak D$ εόν  $10_{48}$ ; αἰνεῖν  $2_{47}$   $3_8$ s.; δοξάζειν  $4_{21}$   $11_{18}$   $21_{20}$  ( $12_{28}$ ); ὑμνεῖν (προσεύχεσθαι)  $16_{25}$ ; αἴρειν φωνήν  $4_{24}$ ; δεῖσθαι  $10_3$ ; εὕχεσθαι  $26_{29}$ ; προσευχή πρός  $12_5$ . — Andererfeits nur έμεγαλύνετο τὸ δνομα τοῦ κ. l.  $19_{17}$ ; λειτουργεῖν τῷ κυρίω  $13_2$  (wohl, weil es sich um die Apostelberufung handelt und wegen des unbestimmteren Ausdrucks auf Christus zu beziehen);  $21_{14}$  τοῦ κυρίου τὸ δέλημα γινέσθω geht wegen  $21_{13}$  auf Jesus.

<sup>2)</sup> Es wird weiter unten noch darüber im Zusammenhang gehandelt werden, baß bas broug sich in der Apg, immer auf den Namen Jesu bezieht (die einzige Ausnahme 1514 övopa deov erklärt sich aus dem folgenden alttestamentlichen Zitat vgl. 1517). Von hier aus erledigt sich 928 (παρρησιάζεσθαι εν τῷ δνόματι τοῦ κ.) mit poller Sicherheit (val. 14s παρρησιαζόμενοι έπὶ τφ κυρίφ). Es ift auch fein 3u= fall, daß die Apq. nicrevein, nicris, nicros immer mit kupios verbindet. (Ausnahme nur 1684 πεπιστευκώς τῷ δεῷ; das ift nach 1681 höchst mertwürdig; d. sah. lesen das vielleicht richtige τφ κυρίφ; 2725 steht πιστεύω nicht im Sinne des christlichen Heilsglaubens.) Daß damit Jesus gemeint ist, ist absolut sicher: (316) (1043) 1117 1631 (194) 2021 2424 (2618). Damit ift auch für 514 942 1428 1615 188 die Entscheidung gesichert. - In der Dision spricht der kupios I. Xp.; auf ihn bezieht fich das kupie (abgesehen von den Berichten über die Bekehrung des Paulus, wo der Sachverhalt flar ist) 104.14 118 (vgl., daß 1015 von Gott in der dritten Person die Rede ist); damit erledigt sich auch 1033 τα προστεταγμένα υπό του κυρίου. Serner erscheint der "herr" dem Apostel im Craum wie 2311 (absolut gesichert), so 189 (vgl. 910). Der kupios (wahrscheinlich doch Jesus) befreit durch seinen Engel die Apostel aus dem Gefängnis: 519 127.11 vgl. 826 (freilich schlägt der äyyedos kuplou auch den Herodes 1223; 730 ist nur άγγελος zu lesen). 1614 σεβομένη τὸν θεὸν fis ό κ. διήνοιξεν την καρδίαν: die Proselntin, der erst der Herr (Jesus) zur pollen Erfenntnis das herz öffnet. - 1120 heißt es εύαγγελιζόμενοι τον κύριον 'Ιησούν. Damit ist die Beziehung von 1121: χείρ κυρίου...πολύς άριθμός... Επέστρεψεν πρός τον κύριον (bei Bekehrung von heiben bevorzugt Apg. sonst deós 1415 1519 2618. 20; dagegen 935 κύριος bei Bekehrung von Juden), ferner 1123 προσμένειν το κυρίφ, 1124 προσετέθη όχλος ίκανὸς τφ κ. (ähnliche Wendungen 247 1428, Beziehung des herrn zur Gemeinde!) gesichert. - Gang gewiß ist 2028 Ekkanola ton kuplov zu lesen (nicht mit Be das wegen des folgenden το αίμα το ίδιον unmögliche deos) ngl. 931 εκκλησία πορευομένη τῷ φόβῳ τοῦ κ. - 1825 τὴν δδὸν τοῦ κυρίου (ἐδίδασκεν άκριβῶς τὰ περὶ τοῦ 'Ιησοῦ). 1540 παραδοθείς τῆ χάριτι τοῦ κυρίου (BNAD). 2032 παρατίθεμαι υμάς τῷ κυρίφ καὶ τῷ λόγφ τῆς χάριτος αὐτοῦ (1511 χάρις τοῦ κ. l., aber 1123 1343 1426 2024 χάρις θεοῦ). 2019 δουλεύειν τῷ κ.

Eine Reihe von Stellen bleiben natürlich völlig unsicher. Doch legt sich die Beziehung auf Gott hier nirgends zwingend nahe. Es kann also auch hier mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit nach der übergroßen Majoriztät der sicheren Stellen entschieden werden.).

Ähnlich, vielleicht nicht ganz so klar liegen die Dinge in den Pastoralsbriefen<sup>2</sup>), im Judass<sup>3</sup>) und im II. PetrussBrief<sup>4</sup>). Seltener findet sich der Citel im I. Petruss<sup>5</sup>) und im Hebräerbrief<sup>6</sup>), doch bleibt die Regel auch hier gewahrt.

Eine reichere Ausbeute gewähren wieder die Ignatianen. Th. Zahn hat im Index der größeren Ausgabe der apostolischen Däter das Material zusammengestellt. An überaus zahlreichen Stellen ist die Beziehung auf Jesus durchaus gesichert.

Auch unter den Stellen, in welchen Jahn die Beziehung als unsicher angibt?), ist keine, die notwendig auf Gott bezogen werden muß. Ignatius

- 1) πνεύμα κ. 59 839. 1310 τάς δδούς τοῦ κυρίου τὰς εὐδείας (Zitat aus Hos. 1410?), dann auch χείρ (δοφ vgl. die vorige Anm. über 1121) 1311 und διδαχή κ. 1312 nicht ganz gesichert. Beachtenswert ist, daß Apg. zwischen λόγος (ἡημα)δεοῦ und κυρίου nicht unterscheidet. λόγος δεοῦ etwa 14 mal (1348 durch BD cop. bezeugt); λόγος κυρίου: 825 1340 1535 f. 1910.20 (1116 2035 werden bestimmte Worte als τοῦ κυρίου I. zitiert).
- 2) Rätselhaft ist I. Tim. 114 δπερεπλεόνασεν δὲ ἡ χάρις τοῦ κυρίου ἡμῶν (unsmittelbar vorher Xp. l. τῷ κ. ἡμ. und dann) μετὰ πίστεως καὶ ἀγάπης τῆς ἐν Xp. l. 615-κύριος τῶν κυριευόντων ʒἄhlt als Ausnahme faum mit; sonst gilt im I. Tim. die Regel. Sehr beachtenswert ist II. Tim. 118 δώρ αὐτῷ δ κ. εὐρεῖν ἔλεος παρὰ κυρίου (δετ Wechsel des δ κύριος und κύριος (— Gott) scheint beabsichtigt; artifelsose κύριος auch in den alttestamentsichen Zitaten 218). 214 ist wohl ἐνώπιον τοῦ δεοῦ (NCFG) zu lesen. 417 δ δὲ κύριός μοι παρέστη ist aller Wahrscheinlichteit nach auf Jesus zu beziehen, der seinem Apostel im Verhör hilft, dann aber auch 418 (vgl. 311) ρὐσεταί με ὁ κύριος (vgl. βασιλεία αὐτοῦ und dazu 41) und dann endlich, was besonders wichtig wäre, auch die Doxologie! Der Richter 48. 14 wird Jesus sein (vgl. 41), 27 bleibt unentschieden. Im ganzen beläuft sich die Jahl der gesicherten Stellen auf ein gutes Duzend. Im Citusbrief sehlt der Citel!
  - 2) Eine Ausnahme V. 5 (V. 9 ist Zitat).
- 4) hier neben einer Reihe gesicherter Stellen nur einzelne Unsicherheiten. 20 (11) 38.9.
- 5) κύριος (außer in alttestamentlichen Zitaten) nur 13 213 315 (κύριον δε τον-Χρ. άγιάσατε). Nur 213 ist die Beziehung nicht ganz gesichert.
  - 6) Außer in alttestamentlichen Zitaten Beziehung auf Jesus 28 714 1214 (?) 1320.
- 7) S. Register zur Ausgabe der Ignatianen Eph. 201. (Gegenwärtige Offensbarung des herrn, wahrscheinlich Jesus). 211 (εὐχαριστῶν τῷ κ.). Philad. 111 (ἐδέξασθε αὐτοὺς ὡς καὶ ὑμᾶς ὁ κ.). an Polnt. 41 (μετὰ τὸν κ. σὺ αὐτῶν [τῶν χηρῶν] φροντιστὰς. ἔσο). Dazu Polnt. Phil. 41 εντολή κυρίου. Am wichtigsten wäre die Entscheidung Philad. 81: πᾶσιν οδν μετανοοῦσιν ἀφίει ὁ κ. ἐὰν μετανοήσωσιν εἰς ἐνότητα θεοῦ καὶ συνέδριον τοῦ ἐπισκόπου. Doch scheint mir auch hier die Beziehung auf Jesus sogarnotwendig zu sein.

hat also wahrscheinlich die Scheidung zwischen κύριος und deós strikte durchgeführt, nur daß er bereits häusig Jesus als deós bezeichnet. Im Brief des Posnkarp an die Philipper ist vielleicht eine wichtige Ausnahme von der Regel zu verzeichnen: el οὖν δεόμεθα τοῦ κυρίου, ἵνα ἡμῖν ἀφῆ, ἀφείλομεν καὶ ἡμεῖς ἀφιέναι. ἀπέναντι γὰρ τῶν τοῦ κυρίου καὶ δεοῦ ἐσμὲν ἀφθαλμῶν (62). Im unmittelbar folgenden ist freilich wieder vom βῆμα Χριστοῦ die Rede. — In der unter Klemens Namen gehenden homisie ist wiederum der herr so ausnahmelos auf Jesus bezogen, daß von vornsherein auch bei zweiselhaften Stellen diese Beziehung zu gelten hat¹). Und endlich kommt hier mit durchgehendem Zeugnis für diesen Gebrauch von κύριος die Apostellehre in Betracht²).

Der Barnabasbrief mag diese lange Reihe von Zeugen beschließen. Bei ihm ist die Untersuchung deshalb etwas schwieriger<sup>3</sup>), weil seine

<sup>1)</sup> Auch das δ κύριος λέγει, mit dem die Zitate Jes. 525 in 132 und Jes. 6618 in 174 eingeleitet werden, ist nach dem Zusammenhang wahrscheinlich auf Jesus zu deuten. (Umgekehrt wird durch "Gott sagt" 134 ein Jesuswort eingeleitet.) Wendungen wie Gebote des Herrn, Weisungen des Herrn 174 (vgl. 84: Wille des Oaters — Gebote des Herrn, und dann: denn es sagt der Herr im Evanzgelium), was der Herr seinen Auserwählten bereitet hat 145, beziehen sich sicher auf Jesus.

<sup>2)</sup> Die ersten Kapitel (1-5) kommen hier natürlich nicht in Betracht, da sie wahrscheinlich einer jüdischen Schrift, den beiden Wegen, entlehnt sind. Es ist beachtenswert, daß harnack in seiner Konstruktion der jüdischen Grundschrift (Die Apostellehre und die jüdischen beiden Wege 1886 S. 56) den Satz 41 τιμήσεις δè αὐτὸν (den Cehrer) &s κύριον. δθεν γὰρ κυριότης λαλείται, ἐκεῖ κύριος ἐστιν,—als bedenklich einklammert.

<sup>3)</sup> Gesicherte Stellen sind 51.5 63 72 144f. 168. Die Beziehung auf Jesus sehr mahrscheinlich 11 (ev δνόματι κ. του αγαπήσαντος ήμας), 13 (Geist des Herrn), 14 (ber Herr mein Begleiter auf dem Wege), 16 (hoffnung, Gerechtigkeit, Liebe: δόγματα κυρίου), 21 (δικαιώματα κ. vgl. 26 δ καινός νόμος τοῦ κ. ή l. Xp.), daher auch 23 (unbeflect bleiben vor d. h.), 412 (d. h. Weltrichter, d. h. Jesus, obwohl 411 von Gott die Rede, vgl. 57 72 155), dementsprechend 413 Baoileia T. K. (vgl. 85), 53 (Offenbarer des Vergangenen, Gegenwärtigen, Jufünftigen, trot 17, wo dieselbe Sormel auf δεσπότης = Gott bezogen wird, auf Grund der gesicherten Stellen 51.5), 610 (d. "H.", der uns Weisheit und Derstand gegeben; der Prophet d. A. T. meint den "h"; den "H." liebhaben); 614. 15. 16 ist die Beziehung auf Jesus gesichert, gerade auch in den alttestamentlichen Bitaten, daher ift auch mahrscheinlich das einer de d κύριος 612 vor Gen. 128 und das λέγει δὲ κύριος vor dem Zitat unbekannter Herkunft 613 (unter Streichung der Glossen ταυτα πρός τον υίον - πρός ήμας λέγει) auf Jesus zu beziehen. 619 (διαθήκη κυρίου), 71 (δ καλός κ.), 78 (der "herr" spricht im A. T. Beziehung nots wendig wegen 72: δ vids του δεου ων κύριος und 75), 143 (der H., der im A. T. bei der Gesetgebung spricht, auf Christus gedeutet, Beweis 144), 166 (der Tempel Gottes, der auf den Namen "des Herrn" gebaut wird, Beweis 168).

Darstellung ganz von Beziehungen auf das alte Testament und auf altesstamentliche Zitate beherrscht ist. Die Schwierigkeit liegt aber eher daran, daß der κύριος-Titel auch da auf Christus zu beziehen ist, wo wir geneigt wären, ihn auf Gott zu beziehen, also mitten in alttestamentlichen Beziehungen, als in etwaigen umgekehrten Beobachtungen<sup>1</sup>). Andererseits zeigen wiederum gewisse Partien des Briefes den entgegengesetzten Tatbestand<sup>2</sup>). An einer Stelle zeigt sich ganz deutlich, wie der Verfasser zwischen den Titeln, sei es bewußt, sei es unbewußt, scheidet: ei d κύριος ὑπέμεινεν παθεῖν περὶ τῆς ψυχῆς ὑμῶν, ὢν παντὸς τοῦ κόσμου κύριος, ὧ είπεν δ θεὸς ἀπὸ καταταβολῆς κόσμου (folgt Gen. 126).

So beweiskräftig, wie diese starke Übereinstimmung fast sämtlicher in Betracht kommender Zeugnisse ist, zu denen ich dann vor allem noch die Aufnahme des κύριος-Titels im altrömischen Tausbekenntnis stellen möchte, — so interessant sind die bei alledem zu notierenden Ausnahmen. Es sind in erster Linie drei: der hirt des hermas<sup>3</sup>), der Jakobusbries<sup>4</sup>) und die Apokalppse<sup>5</sup>). Das sind aber genau die Schriften, bei denen wir

<sup>1)</sup> Der Barnabasdrief liefert ein besonders gutes Zeugnis dafür, wie schnell man an vielen Stellen des alten Testaments in dem κύριος Jesus gefunden hat, vgl. die 3. T. schon in der vorigen Anm. erwähnten Stellen  $6_{12\,b.13.14.16}$   $14_3$   $16_6$ . Stellen, in denen B. den Herrn Jesus neben Gott im A. T. sindet: Gen.  $1_{27}$  ( $5_5$   $6_{12}$ ); Ps. 110 ( $12_{10}$ ); Jes.  $45_1$  elnev κύριος τῷ Χρ. μου κυρίφ! ( $12_{11}$ ); Jes.  $42_6$  f. ( $14_7$ ); Ps.  $22_{23}$  ( $6_{16}$ ). Direkte Eintragung Jesu in den Text des A. T. (des παις δεοῦ):  $6_1$  (Jes.  $50_8$  f.);  $9_2$  (Ps.  $34_{13}$ ); (vides δεοῦ):  $12_9$  (Exod.  $17_{14}$ ).  $11_5$  (Jes.  $33_{16}$  ff. φόβον κυρίου). Die reichsten Zeugnisse bietet uns später Justin, s. u. Kap. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In dem ganzen Abschnitt  $8_7-10_{12}$  scheint die Beziehung von köpios auf Gott gesichert zu sein  $8_7 9_1-3 10_{10.11.12}$  ( $11_1$ ?). Das ist aber (neben  $2_4-3_5$ ) ein Abschnitt, in welchem am ehesten eine direkte Herübernahme jüdisch=allegorischer Ausführungen anzunehmen ist; vgl. noch  $15_4$  ( $16_2$ ?).

<sup>3)</sup> Im hirten des hermas wechseln κύριος und decs wohl einige hundert Mal. Und in erster Linie ist immer Gott gemeint. Nur in den spezifisch christlichen Stücken (namentlich den Deutungen von Visio III, Similit. VIII IX. Mand. II 24-37 [Similit. V kommt hier nicht in Betracht] u. a.) ist die übertragung des herrentitels auf Jesus vorgenommen. Das Ungewöhnliche des Sprachgebrauchs trittin einer Wendung wie Vis. II 28 δίμοσεν γάρ κύριος κατά τοῦ υίοῦ αὐτοῦ besonders gut heraus.

<sup>4)</sup> Hier herrscht fast durchgängig die Beziehung auf Gott. Ausnahme: Die Überschrift und 21 (κ. l. Xp.). Selbst die (ursprüngliche) Beziehung von 57 f. (παρουσία κυρίου) und 514 f. (Ölsalbung im Namen des Herrn) scheint mir nicht gesichert zu sein. Man achte auf die ganz unerhörten Wendungen: 39 κύριος (die späteren Hndschrin, verbessern dess) και πατήρ; 54 κύριος Σαβαώθ (Zitat?).

<sup>5)</sup> Die Beziehung auf Gott überwiegt; vgl. die häufigen Sormeln κύριος δ δεός δ παντοκράτωρ, κύριος δ δεός, einfaches κύριος (freilich im Zitat) 114 165, und dann ganz unerhört 1115: τοῦ κυρίου ήμων καὶ τοῦ Χρ. αὐτοῦ. — Daneben einfaches κύριος auf Jejus bezogen: 118 1413 2220 (κύριος κυρίων 1714 1916).

gegründeten Anlaß haben, in weitem Umfang die Benutzung jüdischer Quellen resp. jüdischen traditionellen Materials anzunehmen, so daß diese Untersuchung auch für die hypothesen, die sich in dieser Richtung bewegen, ein neues Schwergericht in die Wagschale zu werfen geeignet ist.

\* \*

III. Und dieser kupios-Jesus ist, wie schon in den paulinischen Gemeinden, in erster Linie der Kultheros der jungen Christengemeinde. Das läßt sich hier auf Grund eines viel breiteren Materials mit noch viel größerer Sicherheit beweisen.

1. Dor allem wird man gut tun, in diesem Zusammenhang auf die Betonung des Namens des "Herrn" Jesu in den allerverschiedensten Zussammenhängen zu achten. Die Christen sind, wie im paulinischen Zeitalter, noch immer dadurch charakterisiert, daß sie den Namen des Herrn Jesu anrusen.). Sie tragen den Namen des Sohnes Gottes²) (gerne), haben den Namen des Sohnes Gottes angenommen³), kennen gelernt⁴), wurden mit dem Namen des Sohnes Gottes genannt⁵). Sie leiden®) und sterben²) für den Namen, bekennen den Namen®), Ignatius trägt seine Sessell ünder von kolvoū dvóµatos³). Die schlechten Christen verleugnen den Namen noch namen noch Raglist (εἰώθασι... δόλφ πονηρῷ τὸ ὄνομα περιφέρειν)¹¹).

Der Name bestimmt die Gemeinschaft der Christen. Man soll in

<sup>1)</sup> Apg. 9<sub>14.21</sub> 22<sub>16</sub>; daher auch Apg. 2<sub>21</sub> кύрιοs im Iitat (Joel 3<sub>5</sub>) auf Jesus. 3u beziehen. II. Cim. 2<sub>22</sub>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hermas, Similit. VIII 103 IX 132 f. 285 (IX 163).

<sup>8)</sup> ib. Similit. IX 124.8 137.

<sup>4)</sup> ib. Similit. IX 167.

<sup>5)</sup> ib. VIII 11 IX (143) 174.

<sup>6)</sup> Apg. 541 916, Hermas, Sim. IX 285; Vis. III 19 21 52.

<sup>7)</sup> Apg. 1526 2113.

<sup>8)</sup> Apt. 218 38.

<sup>9)</sup> Eph. 12.

<sup>10)</sup> Hermas, Sim. VIII 64, vgl. II. Klem. 131 f.: der Name wird gelästert. Trotz des folgenden A.=T.=Iitats, doch wohl der Name Jesu.

<sup>11)</sup> Ignat. Eph. 71. Das kann sich auch auf den Christennamen (Χριστιανός) beziehen. Χριστιανός im N. C.: Apg. 1126 (Antiochia!) 2628. I. Pt. 416 (als Christ verfolgt werden). Ignatius braucht den Ausdruck viermal, Χριστιανισμός fünsmal (vgl. Χριστιανή τροφή Crall. 61). Marthrium d. Polykarp: Χριστιανός viermal, -ισμος einmal. — Vgl. Ignat. Magn. 101: Wer mit einem andern Namen (als μαθητής. Ίησοῦ oder Χριστιανός) genannt wird, gehört nicht Gott.

der Gemeinde jeden, der da im Namen des Herrn kommt, aufnehmen<sup>1</sup>). Der Name ist der Mittelpunkt der hristlichen Verkündigung. Philippus verkündet den Samaritern das Reich Gottes und den Namen Jesu Christi (Apg. 812). Das Reden und Verkünden der Apostel geschieht auf Grund (ἐπί) dieses Namens²). Für den "Namen" sind die christlichen Cehrer ausgezogen (III. Jo. 7). Der christliche Glaube faßt sich in dem Glauben an den Namen des Sohnes Gottes (oder des Herrn) zusammen³). Paulus bezeichnet in der Apg. seine Verfolgung der Gemeinde Jesu als ein πρòs τὸ ὄνομα Ἰησοῦ τοῦ Ναζωραίου πολλὰ ἐναντία πρᾶξαι (Apg. 262).

Das ist alles mehr oder minder kultisch gedacht. Das Christentum ift in erster Linie ein Kultverein, der seine Bestimmtheit durch den Namen (des herrn Jesus) erhält. So sah man in jener Zeit die Sache an. Die Athener bekommen den Eindruck von der Predigt des Paulus: Zévwy δαιμονίων δοκεῖ καταγγελεύς εἶναι: ὅτι τὸν Ἰησοῦν καὶ τὴν ᾿Ανάστασιν εύηγγελίζετο (Apq. 1710), d. h. daß er neue Götternamen verkündet. Gallio fagt den Juden: εί δε ζητήματά έστιν περί λόγου καί δνομάτων καί νόμου (1815). hier spiegelt sich das populäre Empfinden des hellenistischen Milieus wieder. - Und Tausende und aber Tausende brachten dies Empfinden an die junge Religion heran. Und wenn das alles natürlich im Christentum geklärt und geläutert wurde, so wurde doch etwas von jener Grundstimmung beibehalten. Im sogenannten hohepriesterlichen Gebet betet Jesus: "Bewahre sie in Deinem Namen, den Du mir gegeben hast — ich habe sie bewahrt in Deinem Namen, den Du mir gegeben hast" Jo. 1711. Wie der Zusammenhang und die Gotteserkenntnis des alten Bundes durch den heiligen Jahve-Namen bedingt und bestimmt war, so ist der Zusammenhalt der neuen Religionsgemeinschaft durch den Namen Jesu beherrscht. In diesem Sinne ist es gemeint, daß der Vater dem Sohne seinen Namen gegeben hat. So ist es auch gedacht, wenn der hebräerbrief4) von dem διαφορώτερον ὄνομα spricht, den der Sohn im Vergleich mit den Engeln empfangen hat. Und noch deutlicher heißt es Eph. 121, daß Christus zur Rechten Gottes erhöht ist über jegliche Macht und herrschaft und Gewalt und herrlichkeit und über jeglichen

<sup>1)</sup> Apostellehre 121. – Ignat. Rö. 93 dékaodai els övopa l. Xp.

<sup>2)</sup> Apg. 47.17.18 540; παρρησιάζομαι επί 927 f. (etwas anders παραγγέλλειν εν Ignat. an Polnf. 51); 915 βαστάσαι το δ. (sc. 3u den Heiden).

<sup>3)</sup> Besonders in der johanneischen Literatur: Jo. 112 228 318 (vgl. 2081 ζωήν έχειν έν τῷ δυόματι) Ι. Jo. 383 518.

<sup>4) 14;</sup> vgl. I. Klem. 362 (3itat).

Namen, der da genannt wird (d. h. im Kultus verehrt wird), sowohl in diesem Aeon wie auch dem zufünftigen.

Daher ruht die Kirche auf diesem Namen. "Gegründet ist der Turm durch das Wort des allmächtigen und herrlichen Namens, zusammensgehalten aber wird er von der unsichtbaren Kraft des Herrn"). "Der Name des Sohnes Gottes ist groß und unfaßbar und trägt die ganze Welt" (IX. 145)°).

2. Wir suchen auch hier im einzelnen die Beziehungen des kupios und seines övopa zum dristlichen Kultus und Gottesdienst zu erfassen. An der Schwelle des Gottesdienstes stehen bereits die Wunder, heilungen und Dämonenaustreibungen, die im Namen Jesu vollzogen werden. Denn diese Heilungen und Erorgismen werden lange Zeit gerade im driftlichen Gottesdienst eine Rolle gespielt haben, wenn sie natürlich auch außerhalb desselben stattfanden. In der versammelten Gemeinde entfalteten der Gottesgeist und das övopa ihre stärksten Wirkungen. Einen drastischen Einblick in den Glauben des ältesten Christentums an die wunderwirkende Kraft des Namens Jesu gestattet uns vor allem die fanonische Apostelgeschichte. Man vergegenwärtige sich vor allem die gang massive Auffassung in der Erzählung von der Heilung des Cahmen έν τῷ ὀνόματι Ι. Χρ. τοῦ Ναζωραίου... ἐν τούτῳ οὖτος παρέστηκεν ἐνώπιον ύμῶν ὑγιής  $(4_{10})$ , καὶ ἐπὶ τῇ πίστει τοῦ ὁνόματος αὐτοῦ τοῦτον . . . . έστερέωσεν τὸ ὄνομα αὐτοῦ; (bann vergeistigt) ή πίστις ή δι' αὐτοῦ ἔδωκεν αὐτῷ ὁλοκληρίαν (316)8). Daneben stehen die Dämonenaus=

<sup>1)</sup> Hermas Visio III 35 τῷ βήματι τοῦ παντοκράτορος καὶ ενδόξου ὀνόματος. — Troth des παντοκράτωρ scheint mir die Beziehung auf Jesus wegen der Parallele in Sim. IX gesichert (vgl. auch die Anspielung auf die Taufe, unmittelbar vorsher). — βήμα ist nicht etwa die Verfündigung, sondern das Wort, das im Namen (Gen. epexegeticus) besteht, vgl. Eph. 528 λουτρὸν τοῦ ὕδατος εν βήματι.

<sup>2)</sup> Bemerkenswert ist es, daß im I. Klemensbrief das övoμα fast ausschließlich auf Gott bezogen wird:  $43_6$  τὸ δνομα τοῦ άληθινοῦ καὶ μόνου; im Gemeindegebet  $59_2$   $59_3$  (τὸ ἀρχέγονον πάσης κτίσεως ὄνομα)  $60_4$  (τῷ παντοκράτορι καὶ παναρέτῷ δνόματι). Daher sicher auch unmittelbar vorher  $58_1$  (πανάγιον καὶ ἔνδοξον δ. — δσιώτατον μεγαλωσύνης αὐτοῦ δ.); ebenso  $45_7$  (λατρεύειν τῷ παναρέτῷ δνόματι)  $64_1$  (τὸ μεγαλοπρεπὲς καὶ ἄγιον δ.). Daher vielleicht auch  $47_7$  ( $1_1$  Name der Christen;  $36_2$  Zitat aus Hebr.  $1_3$ ). Dgl. Ignat. Philad.  $10_2$ . Hebr.  $13_{15}$  ist die Beziehung undeutlich. Diese Stellung des Klemensbriefes ist singulär. Dem steht gegenüber, daß in der Apg. der Name in Duhenden von Fällen auf Christus bezogen wird, und nur ein einziges Mal auf Gott, und diese Ausnahme ist durch ein alttestamentliches Zitat veranlaßt ( $15_{14.17}$ ). — Die Apg., nicht der Clemensbrief, spiegelt die Sprache des nachapostolischen Zeitalters hier wieder.

<sup>3)</sup> Dgl. 36 47 412.

treibungen, die von den Gläubigen, aber auch von den Ungläubigen, in Kraft des Namens vollzogen werden (1618 1918). Hierher gehören vielleicht auch noch die späteren¹) evangelischen Berichte über das Däsmonenaustreiben im Namen Jesu. Daß endlich die apokryphen Apostelsgeschichten eine ungemein reiche Ausbeute für diesen Massenglauben im Urchristentum gewähren, ist bekannt und bedarf keines weiteren Beweises. Im Glaubensleben des ersten und zweiten christlichen Jahrhunderts haben diese Exorzismen im Namen des κύριος 'Inσοῦς eine ungemein bedeutende Rolle gespielt. Der Heide Cessus beschäftigt sich ausführlich mit den christlichen Exorzisten, und noch dem aufgeklärten Apologeten Justin ist die Tatsache, daß bei der Nennung des Namens Jesu die Dämonen ausfahren, ein Beweis für die göttliche Kraft des Logos Christos, auf den er wieder und wieder zurücksommt ').

3. Am Anfang des Christenlebens steht die Taufe. Sie ist noch immer ganz wesentlich eine Taufe ev δνόματι κυρίου, wie im paulinischen Zeitalter. Die Apostelgeschichte bezeugt an zahlreichen Stellen³) diese Formel; selbst die Apostellehre, welche neben dem Matthaeusevangelium das älteste Zeugnis für die trinitarische Taufformel bietet, spricht in ihren Ausführungen über die Eucharistie noch ganz einsach von "allen denen, welche auf den Namen des Herrn getauft sind", (βαπτιστθέντες eis öνομα κυρίου). Genauer heißt es, daß die Taufe erfolgt unter Anrufung des Namens des Herrn Jesus Christus: "Stehe auf und laß Dich taufen und Deine Sünden abwaschen, indem Du seinen Namen anrufst." (Apg. 2216)<sup>4</sup>).

Dementsprechend ist die Rede von dem καλόν ὄνομα τὸ ἐπικληθὲν ἐφ' ἡμᾶς (Jak. 27). Die Joelstelle "καὶ ἔσται πᾶς δς ἐὰν ἐπικαλέσηται τὸ ὄνομα τοῦ κύριου" wird in der Apg. (wie schon bei Paulus) auf Christus und die Taufe gedeutet (221). Der Name Jesu ist geradezu das bei der Taufe (neben dem Wasser) wirksame Gnadenmittel. Eph. 526

<sup>1)</sup> Also nicht Mf. 988 f. (sicher auf palästinensischem Boden entstanden); aber vgl. Mt. 722 die Schilderung der falschen Propheten, Mf. 1617; überall die Bestonung des σνομα.

<sup>2)</sup> S. u. Kapitel IX.

 $<sup>^3</sup>$ )  $^3$ 8 επὶ τῷ ὁνόματι Ι. Χρ.  $^3$ 8 εἰς τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου  $^4$ Ι.  $^4$ 19 εἰς τὸ ὄνομα τοῦ κυρίου Ι.  $^3$ 10 εἰς τῷ ὁνόματι Ι. Χρ.  $^3$ 10 αμφ  $^4$ 10 αμφτιῶν λαβεῖν διὰ τοῦ ὁνόματος αὐτοῦ πάντα τὸν πιστεύοντα.  $^3$ 11 Φαητιᾶή  $^4$ 11 Γρεπιας  $^3$ 12  $^4$ 12 τοῦτο τὸ ὄνομα βαστάζητε καὶ πᾶσαι ὑμῶν αὶ ἀμαρτίαι ἰαθῶσιν.

<sup>4)</sup> Dgl. I. Jo. 212: ἀφέωνται ὑμῖν αὶ ἀμαρτίαι διὰ τὸ ὄνομα αὐτοῦ. Barnabas 168: λαβόντες τὴν ἄφεσιν τῶν ἀμαρτιῶν καὶ ἐλπίσαντες ἐπὶ τὸ ὄνομα ἐγενόμεθα καινοί, πάλιν ἐξ ἀρχῆς κτιζόμενοι.

wird diese Anschauung kurz zusammengefaßt: τὸ λουτρον τοῦ ύδατος έν ρήματι.

Ja vielleicht hängt es mit der Sitte der Nennung des Jesusnamen über dem Täusling zusammen, daß die Tause den Titel σφραγίς¹) bekommen hat. Die Nennung des Namens ist wahrscheinlich nur eine abgeschwächte sakramentale Form für die ursprünglichere, robustere Sitte, dem Einzuweihenden das Zeichen (Name, Symbol) des betreffenden Gottes, dem er geweiht wurde, aufzuprägen oder einzuäßen²). Der Sinn dieser religiösen Handlung ist ja einfach und klar. Der mit der Marke, dem Zeichen versehene und damit zum Eigentum der Gottheit erklärte Kultangehörige steht damit im Schutz seiner Gottheit und ist gegen alle Angrisse, die von niedrigeren Mächten ausgehen, geseit³). Das heißt und bedeutet σφραγίς (auch στίγμα)⁴). Ist nun aber die Nennung des Namens über dem Täusling als eine Abschwächung der ursprünglicheren Sitte der Ausprägung des Gotteszeichens oder des

<sup>1)</sup> Eine Andeutung vielleicht bereits Eph. 118 480 (vgl. II. Kor. 129) σφραγισθήναι τῷ πνεύματι. Hier wären allerdings zwei Vorstellungen in unklarer Weise verbunden. Weder mit dem Geist noch mit dem Wasser hat σφραγίς etwas zu tun.

<sup>2)</sup> Dgl. hierzu die außerordentlich fleißigen Jusammenstellungen bei Dölger, Sphragis (Studien gur Gesch, u. Kultur des Altertums V 3-4 1911), namentlich S. 39ff. - Die wichtigften Belege für die Sitte religiöser Brandmarkung in dem das Christentum umgebenden Milieu sind etwa Diodor XIV 30,7 (Barbaren aus Pontus); Lufian de Syr. dea c. 59 (Stigmatisierung bei den Sprern; dagu ein Zeugnis aus der Zeit Euergetes II, Stechbrief für einen entlaufenen Sklaven aus Bambyke-hierapolis: έστιγμένος τον δεξιον καρπον γράμμασι βαρβαρικαίς (f. Dölger 414). Kult der Magna Mater und des Attis: Prudentius, Peristephanon X 1076 (quid cum sacrandus accipit sphragitidas?). Kult des Dionysos: III. Makk. 229 f. Kult des Mithras: Tertullian, de praescript, c. 40 (signat et illic in frontibus milites suos). Gnostische Sette der Karpotratianer: Irenaeus I 25,6; Epiphanius H. 27,5; Herakleon b. Klemens, Ekl. proph. 25 (Brandmarkung der Einzuweihenden am rechten Ohrlappen). Sur den Sprach= gebrauch ist noch wichtig Joh. Caurentius Lydus, Liber de mensibus IV 53: καὶ Αἰθίοπες δὲ τὰς κόγχας τῶν γονάτων τῶν νέων σιδηρῷ καυστικῷ σφραγίζουσι τῷ Απόλλωνι. - Bekanntichaft des alten Testaments mit dem religiösen Brauch: Das Kainszeichen; Jes. 445 Erod. 130 Cev. 1928 Ez. 94.6. Im neuen Testament: Apt. 30. 72 ff. 94. Zeichen (usw.) des Tieres: 1316.17 1411 152; Zeichen des Cammes: 141. - Dgl. Heitmüller, "Im Namen Jesu" S. 143 173f. 234 2491.

<sup>8)</sup> Mit Recht verweißt Dölger auf die prachtvolle Erklärung bei herodot II 113: Ἡρακλέος ἰρόν ες τὸ ἢν καταφυγών οἰκέτης ὅτευ ὧν ἀνθρώπων επιβάληται στίγματα ἱρά ἐωυτὸν διδούς τῷ δεῷ, οὖκ ἔξεστι τούτου ἄψασδαι.

<sup>4)</sup> S. d. vorige Anm. und Dölger 46 ff.; die στίγματα 'Ιησού bei Paulus, Ga. 617.

Gottesnamens auzusehen<sup>1</sup>), so würde damit in der Tat auch begreislich, wie der Titel oppayis an der Taufe hängen geblieben wäre.

Die älteste Quelle, welche uns für diese Benennung der Tause ein klares und unbestrittenes Zeugnis gibt, bestätigt uns zugleich das Recht dieser Kombination. Im hirten des hermas heißt es ausdrücklich: "Bevor nämlich der Mensch den Namen des Sohnes Gottes trägt, ist er tot; wenn er aber das Siegel empfangen hat, legt er die Sterblichsteit ab und empfängt das Ceben" (Similit. IX 168). Ganz deutsich tritt hier die Parallele<sup>2</sup>), Siegel — Name, heraus; die Bezeichnung der Tause als Siegel hängt an der Namennennung<sup>3</sup>).

In den Petrusakten (Actus Vercellenses K. 5 f. Bonnet I 517) heißt es nach der Taufe des Theon, daß Gott (nämlich Christus) den Theon seines Namens für würdig gehalten habe: "O Gott Jesus Christus, in deinem Namen") habe ich eben gesprochen, und er ist gezeichnet worden mit Deinem heiligen Zeichen")." In den Sinn dieser Namensversiegelung führen uns besonders gut die Excerpta ex Theodoto c. 80 hinein: διὰ γὰρ πατρὸς καὶ υίοῦ καὶ άγιου πνεύματος σφραγισθείς") ἀνεπίληπ-

<sup>1)</sup> Ein kultischer Vorgang, der, religionsgeschichtlich betrachtet, zwischen der Brandmarkung und der Namennennung liegt, ist die Sitte der Signierung des Täuflings mit dem Kreuzeszeichen (auch mit Öl oder Wasser vorgenommen). Ältestes Zeugnis, soweit ich sehe, das ἐσφράγισεν vor dem Taufakt in Acta Thomae c. 27 (vgl. Dölger S. 96 und für spätere Zeit 171 ff.) Auch daher könnte der Titel σφραγίς stammen. Doch ist dieser, wie es scheint, älter als diese Taufsitte.

<sup>2)</sup> Ogl. auch die Parallele: βεβηλοῦν τὸ ὄνομα und εἰληφότες τὴν σφραγίδα καὶ τεθλακότες αὐτὴν καὶ μὴ τηρήσαντες ὑγιῆ Simil. VIII 62 f.; ferner die verwandten Wendungen IX 128 132 f. 285 (das Siegel empfangen, kennen lernen, nach dem Namen des Sohnes Gottes genannt werden).

<sup>3)</sup> Man darf sich durch die auf obigen Satz unmittelbar folgende, ereklärende Glosse: ή σφραγίς οδυ τό ύδωρ έστω nicht täuschen lassen. Das ist keine Worterklärung zu σφραγίς. Dielmehr will der Satz dem Leser die wie es scheint ungebräuchlichere Bezeichnung σφραγίς durch die gebräuchlichere ύδωρ deuten. Mit dem Wasser hat das "Siegel" ursprünglich nichts zu tun. — Unglücklicherweise hat Dölger S. 72 gerade bei diesem Satz den Ausgangspunkt für seine Überlegungen genommen und kommt infolgedessen mit seiner sonst so verdienste vollen Untersuchung nicht zum Ziel.

<sup>4)</sup> Beachte, wie diese Aussührungen zu der vorher erwähnten trinitarischen Taufformel durchaus nicht passen. Auch hier steht Neues neben Altem.

<sup>5) &</sup>quot;signatus est sancto tuo signo". Der Ausdruck bezieht sich auf das Kreuzeszeichen. Es bleibt aber charakteristisch, daß Namennennung und Kreuzeszeichen in unmittelbarem Parallelismus genannt werden.

<sup>6)</sup> Jur σφραγίς vgl. auch die charakteristischen Ausführungen Excerpta 86. Der Christ trägt wie eine Münze als Ausschrift den Namen Gottes. Wie das

τός έστιν πάση τῆ ἄλλη δυνάμει καὶ διὰ τριῶν ὀνομάτων πάσης τῆς ἐν φθορῷ τριάδος (?) ἀπηλλάγη. Ganz deutlich steht mit alledem die Bebeutung des heiligen, in der Taufe genannten Namens des κύριος 'Ιησοῦς vor Augen. Der Täufling, über den sein Name genannt ist, steht von nun an als dessen Eigentum im Schutz dieses hohen Herrn. Mit der wunderbaren Macht seines Namens schirmt er ihn gegen alle Feinde und Gegner, vor allem auch gegen die überirdische Macht der Geistermächte, Engel und Dämonen'). Deshald ist es ja auch ein großer Trost für die Christen, daß sein Name größer ist dπεράνω παντός δνόματος δνομαζομένου (Eph. 121). Andrerseits aber verpslichtet dieser Name zum Dienst. Die Aufgabe des Christensehens wird es, "das Siegel rein und unbesleckt zu bewahren." Wehe dem, der den Namen schändet und das Siegel zerbricht.

4. Mit der Taufe hängt auf das engste das christliche Bekenntnis zusammen. — Das früheste christliche Bekenntnis hat es lange Zeit ganz ausschließlich mit der Person des Kyrios Jesus zu tun²). In den pau-linischen Gemeinden lautete es wahrscheinlich einfach kópios 'lysoüs. Das spiegelt sich auch in der Geschichte der Taufformel wieder. Fast überall, wo wir der trinitarischen Taufformel begegnen, schimmert die ältere kultische Überlieserung noch deutlich hindurch. Don der Taufformel der

Dieh durch seine σφραγις anzeigt, welchem Herrn es gehört: ούτως καὶ ή ψυχή ή πιστή τὸ τῆς άληθείας λαβούσα σφράγισμα ,,τὰ στίγματα τοῦ Χριστοῦ" περιφέρει.

<sup>1)</sup> Ich sehe diese Vorstellungen als durch heitmüllers Ausführungen (im Namen Jesu S. 275-331) als erwiesen an. Besonders reichliche Belege für die Vorstellung, daß die Taufe (bas Saframent) von den Dämonen befreie, bieten die anostischen Traditionen (hauptprobleme d. Gnosis 295f.): Markofier bei Iren. Ι 13,6: διὰ γὰρ τὴν ἀπολύτρωσιν άκρατήτους καὶ ἀοράτους γινέσθαι τῷ κριτῆ. Εχς. ex Theodoto (außer der oben im Text besprochenen Stelle) K. 22 81 83. II. (foptisches) Jeu-Buch 44 48, Pistis Sophia 111 131-133, Acta Thomae 157. Man begreift von hier aus leicht, wie sich bald (und vielleicht schon in der Praris früher, als man literarisch nachweisen kann) der Exorzismus unauflöslich mit der Taufe verband. Ja streng genommen war die Taufe von Anfang an eine Art Exorgismus. (über die Geschichte des Exorgismus vgl. jest Dolger, Studien 3. Gefch. u. Kultur d. Altert. III 1-2). Ich möchte aber doch entgegen Dölgers Ausführungen (S. 9) Exc. ex Theodoto 82 die früheste Spur des Erorgismus= attes sehen. Die Erwähnung des ύδωρ έξορκιζόμενον neben dem Caufwasser bleibt zum mindesten höchst bemerkenswert. — Dagegen sehe ich Acta Thomae c. 157 feinen Erorgismusakt, sondern die eigentliche Caufe (Oltaufe) (f. u.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Trinitarische Wendungen (Grußformeln usw.) finden sich natürlich, abgesehen von der Taufformel, häufiger. Paulus ist ja hier mit Wendungen wie II. Kor. 13<sub>18</sub> I. Kor. 12<sub>4</sub> f. vorangegangen, vgl. (Eph. 2<sub>22</sub> 3<sub>16</sub>) I. Pt. 1<sub>2</sub> Apk. Jo. 1<sub>4</sub> Ignat. Eph. 9 Magn. 13 I. Klem. 46<sub>6</sub> 58<sub>2</sub>.

Apostellehre ist bereits gehandelt, auch darüber, daß in den Actus Vercellenses Petri die trinitarische Caufformel in völligem Widerspruch zu ihrer Umgebung steht (s. o. S. 279). Sanden wir diese in den Excerpta ex Theodoto (768 808), so lautete eine ältere Taufformel der Valentinianer ebendort: έν λυτρώσει τοῦ ὀνόματος τοῦ ἐπὶ τὸν Ἰησοῦν ἐν τῆ περιστερά κατελθόντος (22). In den pseudoklementinischen Schriften ift die Erwähnung der trinitarischen Sormel außerordentlich häufig1), aber das Ursprüngliche schimmert Rekogn. I 39 noch durch, und Rekogn. IX 11 ist nur von der Anrufung "des" heiligen Namens die Rede<sup>2</sup>). In den Chomasakten begegnet die trinitarische Formel beim Caufakt nicht weniger als fünfmal (27.49.121.132.157), aber der Beginn des Caufgebets K. 27 lautet: έλθε τὸ άγιον ὄνομα τοῦ Χριστοῦ τὸ ὑπέρ πᾶν ονομα<sup>8</sup>). Und im Taufgebet K. 157 heißt es: ev δνόματί σου l. Xp. γινέσθω ταῖς ψυχαῖς ταύταις εἰς ἄφεσιν άμαρτιῶν καὶ εἰς ἀποτροπὴν τοῦ έναντίου. Auch läßt es sich m. E. außerordentlich wahrscheinlich machen, daß an sämtlichen genannten Stellen das Taufbekenntnis mit dem Att der Wassertaufe (neben der Ölversiegelung) erst einer späteren Redaktion<sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> DgI. Iren. I 21,3 άλλοι (Markofier . . . .) επιλέγουσιν ούτως τὸ δνομα τὸ ἀποκεκρυμμένον ἀπὸ πάσης θεότητος . . . . δ ενεδύσατο 'Ιησοῦς ὁ Ναζαρηνός . . . . Χριστοῦ ζῶντος διὰ πνεύματος άγίου. DgI. δαμ Iren. I 21,2 τὸ μὲν γὰρ βάπτισμα τοῦ φαινομένου 'Ιησοῦ εἰς ἄφεσιν (ʃt. ἀφέσεως παξη δ. Σαt.) ἀμαρτιῶν, τὴν δὲ ἀπολύτρωσιν τοῦ ἐν αὐτῷ Χριστοῦ κατελθόντος εἰς τελείωσιν, υgI. δὶε trinitarifជρε Umges staltung 21,3: εἰς δνομα ἀγνώστου Πατρὸς τῶν δλων, εἰς 'Αλήθειαν, Μητέρα πάντων, εἰς τὸν κατελθόντα εἰς 'Ιησοῦν. — Dagegen staließt wiederum δὶε zweite, ebendort in Transfription überlieferte Formel mit 'Ιησοῦ Ναζαρία; υgI. δὶε angebliche übersetyung mit: δναίμην τοῦ δνόματός σου Σωτὴρ ἀληθείας. Ξωεἰgliederig işt δὶε Taufformel δετ Elfesaiten: ἐν δνόματι τοῦ μεγάλου καὶ ὑψίστου θεοῦ καὶ ἐν δνόματι υἰοῦ αὐτοῦ τοῦ μεγάλου βασιλέως (Κιρροιητ ΙΧ 15 4668).

<sup>2)</sup> Vgl. Heitmüller, "Im Namen Jesu" S. 295.

<sup>3)</sup> Die folgende Anrufung der mütterlichen Gottheit ist ganz gnostisch. Durch den zitierten ersten Satz und durch die Erwähnung des άγιον πνεθμα zum Schluß ist das Gebet christianisiert.

<sup>4)</sup> Aften 26 fommt eine Wassertaufe gar nicht vor. Das zunächst erwähnte εσφράγισεν αὐτούς bezieht sich einsach auf die Signation mit dem Kreuz (Dölger, Sphragis S. 96). Das darauf folgende επισφράγισμα τῆς σφραγίδος ist die Ölztaufe, und eine weitere Handlung folgt darauf nicht.— An allen den folgenden Stellen (s. u.) ist die Wassertaufe der ausführlich beschriebenen Ölversiegelung nur in einem kurzen Satze angehängt. Nach K. 120 bringt Mygdonia ein Mäßechen (nach S; G κρασίς?) Wasser nebst Brot (zur Eucharistie) und Öl (zur Verssiegelung) mit. Nachher ist plöglich von einer Wasserquelle die Rede, in der getauft wird. Was bedarf es da überhaupt des mitgebrachten Gefäßes mit Wasser? Wiederum heißt es K. 132 "und er ließ eine Wanne (σκάφην) bringen und tauste sie auf den Namen usw." Was ist das für eine stillose Unters

sein Dasein verdankt¹). Das Zeugnis für die weite Verbreitung der einfachen Caufformel dis tief in das zweite Jahrhundert hinein ist derart überwältigend²), daß von hier aus die Vermutung Conybeares hohe Wahrscheinlichkeit gewinnt, auch Mt. 2819 sei die trinitarische Sormel erst später eingefügt und noch Eusedius habe einen älteren Text: πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα τὰ έθνη ἐν τῷ ὀνόματί μου wirklich gelesen²).

Dem entspricht es, daß das allmählich sich bilbende Bekenntnis der alten Christenheit - auch abgesehen von der Taufe - lange ein ausschliefliches Christusbekenntnis bleibt. Derartige feierliche Bekenntnisse bringt das Johannesevangelium4) an mehreren Stellen. Auf δας δμολογείν τον Χριστόν erfolgt nach ihm der spnagogale Bann<sup>5</sup>). Den hohenpriester "unseres Bekenntnisses" nennt der hebräerbrief Christus und mahnt jum Sesthalten an diesem Bekenntnis'). In der alten Tertbearbeitung der Apq. antwortet der Eunuch auf die Glaubens= frage: πιστεύω τὸν υίὸν τοῦ δεοῦ είναι τὸν Ἰησοῦν (836 f.) Polykarps Bekenntnis lautet noch ganz paulinisch: οιτινές μέλλουσι πιστεύειν είς τὸν κύριον ἡμῶν Ι. Χρ. καὶ τὸν πατέρα αὐτοῦ τὸν ἐγείραντα αὐτὸν ἐκ νεκρων (Phil. 122). Ja Christus selbst hat vor Pontius Pilatus selbst ein gutes Bekenntnis (zu seiner Gottessohnschaft) abgelegt (I. Tim. 618). Don hier aus werden wir auf den Inhalt der kadi duodogia schließen burfen, die Timotheus por vielen Zeugen gegeben hat?). Einen bebrechung der heiligen handlung! Der Redaktor war in Verlegenheit, wie er die Wassertaufe nachträglich ermöglichen sollte. 152 wird Thomas ein Zauberer genannt, der mit Öl (Taufe), Wasser und Brot (Eucharistie) die Menschen be-3aubert.

- 1) Ogl. noch Paulus-Theklaakten K. 34 ("im Namen Jesu Christi taufe ich mich"). Martyrium d. Paulus (Bonnet I 104ff.) K. 7: "Sie gaben ihm das Siegel im Herrn."
- 2) Noch in den Canones apostolorum No. 50 wird eine Caufe els τον δάνατον τοῦ κυρίου an Stelle des dreifachen Untertauchens auf den Namen des Vaters, Sohnes und Geistes verboten.
- 3) Connbeare, Itsa. f. neut. Wissensch. II 275ff.; dagegen Riggenbach, Beitr. 3. Sörd. christl. Theol. VII, 1.
  - 4) 935 ff. (Menschensohn); 1127 (Gottessohn); 2028 (Gott und Herr).
- 5) 30. 922 1242, vgl. die gegen den Doketismus gerichtete δμολογία I. 30. 228 42 f. 415.
- $^6$ ) Hebr.  $3_1$   $4_{14}$   $10_{23}$ . Das δμολογεῖν τῷ δνόματι αὐτοῦ  $13_{15}$  scheint sich auf Gott zu beziehen (oder doch vielleicht  $\mathfrak{f}$ . das vorgehende δι' αὐτοῦ auf Christus?)
- 7) Ich halte den Schluß auf ein zweiteiliges Glaubensbekenntnis an den Schöpfergott und den unter Pontius Pilatus μαρτυρήσας Χρ. l. (Harnack, Chros

fenntnismäßigen Charatter trägt ferner der Christushymnus I. Tim. 316, der als das zugestandenermaßen kündlich große Mysterium der Kirche des lebendigen Gottes eingeführt wird. Auch in dem μνημόνευε τὸν Χριστὸν ἐγηγερμένον ἐκ νεκρῶν ἐκ σπέρματος Δαυείδ (ΙΙ. Tim. 28) steat ber Ansatz eines einfachen driftologischen Bekenntnisses. Besonders deutlich tritt uns dieser Charatter in den vielen bekenntnismäßigen und auf ein traditionelles Schema hindeutenden Ausführungen des Ignatius entgegen. Die turze ομολογία Χριστοῦ hat sich zu einem dristologischen Kernama ausgewachsen, aber sie ist opodoyia Xpiotou geblieben1). Noch über Justin endlich urteilt harnad"), daß sich aus ihm nur eine Betenntnisformel zum einen Schöpfergott und daneben ein ausgeführtes festes driftologisches Bekenntnis gewinnen lasse. So liegt denn in der Tat in dem dreigliedrigen ausgeführten römischen Taufbekenntnis eine starke und zunächst wohl gang individuelle Neuerung vor3). Doch wenn hier auch der κύριος Χριστός seine alles ausschließende Stellung hat aufgeben mussen, so wird das dristologische Kernama nun als Herzstück in dieses Bekenntnis aufgenommen und behält das Bekenntnis zu Jesus Christus (seinem eingeborenen Sohn) unserm Herrn seine zentrale Stellung. Das alles, was wir bisher erörtert haben, hat eigentlich schon der Verfasser des Epheserbriefes im Capidarstil zusammengefaßt: els κύριος, μία πίστις, εν βάπτισμα..

5. Ist der Täufling in die christliche Gemeinde aufgenommen, so ist er damit zur Eucharistie zugelassen. Taufe und erste Teilnahme an der Eucharistie nologie der altchristl. Literatur I 525) nicht für notwendig, ja für unwahrscheinlich. — Wie der Zusammenhang zu verstehen ist, ist oben angedeutet.

- 1) Hauptstellen Eph. 72 182 (191) 202 an Polyk. 32; vor allem die antidoketisch ausgemünzten großen Formeln Trall. 9 und Smyrn. 11 f. über die Charakteristika der Ignatianischen Bekenntnisse (ἐκ γένους Δαβίδ Ε. 182 202 Tr. 9 Smyrn. 11; Taufe Jesu E. 182 Sm. 11; daneben wunderbare Geburt Ε. 182 Tr. 9 Sm. 11) wird in anderm Zusammenhang gehandelt werden. Man beachte, daß Eph. 72 mit "I. Χρ. ὁ κύριος ἡμῶν" feierlich schließt, Sm. 11 mit ὁ κύριος ἡμῶν beginnt, während E. 182 sich bereits das ὁ δεὸς ἡμῶν eingedrängt hat.
  - 2) Chronologie I 525.
- \*) Ich schließe mich nach allebem vollständig an harnads Urteil über das alterömische Tausbekenntnis (Chronologie I 524–532) an. Don Tertullian in seiner Existenz bezeugt, vor der definitiven Auseinandersetzung mit der Gnosis entstanden, wird es sich doch nicht weit über die Mitte des zweiten Jahrhunderts zurückverfolgen lassen. Das bleibt bestehen auch gegenüber Nordens intersessanten Aussührungen (Agnostos Theos 263 ff.). Mit wesentlich formalslites rarischen Untersuchungen ist dem Problem doch nicht beizukommen. Der hierastischertalische Stil des Bekenntnisses hindert seine spätere Datierung nicht, auch enthält es natürlich frühere Formulierungen in sich.

bilden eine gottesdienstliche handlung. Daß auch dieses zweite, den Kultus beherrschende Sakrament in unmittelbarer Beziehung zum κύριος Χριστός steht, ist bereits hervorgehoben. Es ist δείπνον κυριακόν, und wie auch im einzelnen die Auffassung vom Abendmahl gewesen sein mag, beherrschend blieb der paulinische Gedanke: das Abendmahl ist κοινωνία τοῦ αιματος καὶ τοῦ σώματος Χριστοῦ. Nach dem Johannesevangelium gibt der erhöhte (658,62) Menschensohn sein Sleisch und Blut zum ewigen Leben (654) und zur dauernden Gemeinschaft mit sich (656). Und es ist beides richtig: es fommt auf den Genuß von fleisch und Blut an, doch aber wieder ift es eine Gemeinschaft, bei der der Geist die wirksame Kraft bleibt (608). Oder es herrscht wenigstens die allgemeinere Vorstellung, daß beim beiligen Abendmahl der Herr selbst gegenwärtig sei. Gang deutlich redet hier der Schluß in der Schilderung der Eucharistie Apostellehre 106. Da heißt es: "Es komme die Gnade, vergehe die Welt." Da begrüßt die Gemeinde den anwesenden Herrn mit Maranatha und mit dem Hosianna dem Gotte Davids1). Die bekannte Maleachistelle wird bereits Apostellehre 148 in Beziehung zum Abendmahl gesetzt, und es heift nunmehr vom Herrn Jesus: ότι βασιλεύς μέγας είμί, λέγει κύριος (!), καὶ τὸ ὄνομά μου δαυμαστὸν ἐν τοῖς ἔδνεσιν. Mit poller Klarheit rücken die Thomasakten die Eucharistie unter den Gesichtspunkt der paulinischen κοινωνία<sup>2</sup>): ,,άρτον κλάσας καὶ λαβών ποτήριον ϋδατος κοινωνὸν ἐποίησεν αὐτὴν τῷ τοῦ Χριστοῦ σώματι καὶ ποτηρίω τοῦ υἱοῦ τοῦ θεοῦ" (K. 121). Jesus wird zur Eucharistie herbeigerufen: ίδού τολμῶμεν προσέρχεσθαι τῷ σῷ εὐχαριστία καὶ ἐπικαλεῖσθαί σου τὸ άγιον ὄνομα έλθε και κοινώνησον ήμιν (Κ. 49). Eine Stimme wird von oben gehört, die auf das eucharistische Gebet mit einem vai aunv antwortet (K. 121). Nach K. 133 wird über dem Brot der Eucharistie ber Name Jesu genannt. Und dann heißt es: "έλθάτω δύναμις εὐλογίας καὶ ἐνιδρύσθω ὁ ἄρτος". Dem aber entspricht genau die später bei Kirchenvätern und in alten Liturgien weithin nachweisbare Vorstellung3),

<sup>1)</sup> Es ist beachtenswert, daß sich dieses Stück der Abendmahlsliturgie in allen späteren großen kirchlichen Liturgien und fast immer an der entscheidens den Stelle, unmittelbar vor dem Kommunionsakt gehalten hat.

<sup>2)</sup> Vgl. Joh. Att. 86.

<sup>3)</sup> Ich kann das nur im Vorübergehen andeuten. Vorläufig verweise ich für die ägyptische liturgische Tradition auf Schermann, Ägypt. Abendmahlse liturgien (Stud. 3. Gesch. u. Kult d. Altertums VI 1—2) 1912 S. 75—78. Justin, Apol. I 66 ist την δι' εὐχη̄ς Λόγου τοῦ παρ' αὐτοῦ εὐχαριστηθεῖσαν τροφήν 3u übersehen: die durch das Gebet um den Cogos von ihm (Gott) — geweihte Nahrung. Vor allem ist Irenaeus V 2,3 IV 18,5 zu vergleichen.

daß beim Abendmahl der Logos selbst, durch die seierliche Epiklese<sup>1</sup>) herbeigerusen, sich auf die Elemente der Eucharistie niederläßt und diese mit seinem Wesen erfüllt. Das ist immer noch geistleibliche Gegenswart des kúpios beim Abendmahl; erst allmählich wird diese pneumatische Auffassung durch die grob magische der Verwandsung der Elemente einerseits, durch die Idee des wiederholten Opfers andererseits verdrängt<sup>3</sup>).

6. Im Mittelpunkt des driftlichen Gottesdienstes steht das Gebet. hier hat nun freilich die vorliegende Entwicklung ihre Schranke gefunden. Das offizielle Gemeindegebet bleibt dauernd an Gott gerichtet. Das beweisen das von Klemens überlieferte römische Gebet, die Abendmahlsgebete der Didache und Justins Schilderung des dristlichen Gotteshier hat wohl einerseits der Einfluß der jüdischen Synagoge (I. Klem. 59 ff. Didache 9-10 sind umgewandelte jüdische Synagogalgebete), andererseits das Vorbild, das Jesus im Vaterunser hinterlassen hatte, allzu mächtig nachgewirkt. Der massive und naive Gemeindeglaube hat es sich doch nicht nehmen lassen, zu Christus zu beten. Die apokryphen Apostelgeschichten, die uns wie keine anderen Quellen den populären Massenglauben des Durchschnitts-Christentums wiederspiegeln, beweisen das zur Genüge. hier ist das Gebet zu Christus durchaus die Regel geworden. Mit unmittelbarer Berufung auf das Herrengebet lehnt andrerseits noch Origenes das Gebet zu Christus ab8). Er zeigt dabei deutlich, daß letteres schon weit verbreitete Sitte war. Er redet von einer Spaltung, da die einen zum Dater, die andern zum Sohne beten. Er nennt letteres charakteristischer Weise: ίδιωτικήν άμαρτίαν κατά πολλήν άκεραιότητα διά τὸ άβασάνιστον καὶ ἀνεξέταστον ἁμαρτανόντων τῶν προσευχομένων (161).

Andrerseits gewinnt der kopios dennoch eine feste Stellung im christlichen Gemeindegebet. Dieses wird ein Gebet in seinem Namen (unter Anrufung seines Namens). Als ein seierliches immer wiederholtes Vermächtnis hinterläßt der johanneische Jesus seiner Gemeinde das Gebet in seinem

<sup>1)</sup> In vergleichen ist etwa die Epiklese, durch welche die Gotteskraft nach hellenistischer Vorstellung in die Bilder der Götter hineingerusen wird. Ogl. de Jong, Antikes Mysterienwesen S. 102 ff. Charakteristisch sind hier vor allem die Vorstellungen im hermetischen Craktat Asklepios (Ps. Apulejus) K. 23 38. Den Vergleich hat noch Cyrill v. Jerusalem Katech. XIX 7 hinsichtlich der Epiklese bei heidnischen Opfermahlen gewagt. Vgl. verwandte gnostische Vorstellungen: Irenaeus I 132 (Markosier: λόγος της ξαικλήσεως).

<sup>2)</sup> Die Entwickelung beginnt schon mit Ignat. Eph. 20 (фармаков адачасіая).

<sup>8)</sup> περί εὐχῆς 15.16.

Mamen<sup>1</sup>). Das Gemeindegebet der Apg. 426 ff., das römische Gemeindegebet bei Klemens, die Abendmahlsliturgie der Apostellehre, das Gebet des Märthrers Polykarp (K. 14 vgl. 20) sind vollgültige Beweise für das Beten der Christengemeinde zu Gott dià τοῦ (ἀγίου) παιδός σου. So stark Origenes (a. a. O.) betont, daß das Gebet nur Gott zu gelten habe, ebenso stark legt er darauf Nachdruck, daß kein Gebet ohne Christus geschehe, man solle zu Gott im Namen Jesu beten.

Auch in den Dozologien, in der Gemeindeliturgie wie in der Citeratur, hat wie im Gebet der κύριος eine feste Stellung. Die besherrschende Formel wird hier zunächst etwa dià l. Χρ. δι' οδ σοὶ ἡ δόξα εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων³) gewesen sein. Allerdings tritt daneben in der Citeratur — und sicher ebenso frühzeitig im gemeindlichen Gebrauch — die direkte Dozologie auf Christus³). Eine Kompromißformel, welche die einsache Dozologie auf Christus voraussetzt, sindet sich bereits in dem Gebet des Polykarp, Martyr. Polyk. 142, das sich in seiner Sprache eng an die eucharistische Citurgie anzuschließen scheint, δι' οδ σοὶ σὺν αὐτῷ καὶ πνεύματι άγίω δόξα καὶ νῦν καὶ εἰς τοὺς μέλλοντας αἰῶνας. Wieder zeigt uns ein Blick in die ältesten Citurgien, daß derartige Kompromißformeln lange Zeit herrschten, bis sie der einsachen trinitarischen Dozologie weichen.

7. Don viel weittragenderer Bedeutung wurde es, daß sich die gottesdienstliche hymnologie auf die Person des κύριος konzentrierte. Es ist bezeichnend, daß die späteren handschriften in Kol. 316 das άδοντες τῷ θεῷ in ein άδοντες τῷ Χριστῷ umwandeln, und daß es Eph. 510 bereits άδοντες καὶ ψάλλοντες τῷ κυρίφ heißt. Ein derartiger

<sup>1) 1418.14 157.16 1628.24.26</sup> vgl. I. Jo. 514 f. Eph. 520 εθχαριστεῖν έν δνόματι τοῦ κ. ήμ. Zugleich zeigen Stellen wie 1418 f. 26, wie das Gebet in Jesu Namen doch leicht in das Gebet zu ihm (έγω ποιήσω) umschlagen kann.

²) Dgl. I. Klemens 2011 ff. 581 618 (Schluß des Gemeindegebets) 652 (ohne die Vermittelung 324 384 436 457 I. Tim. 117), Juda 25. Unsicher ist die Beziehung I. Pt. 411 (vgl. 511) sva δοξάζηται δ δεός διά I. Χρ. Φ (= Gott) έστιν ή δόξα 11w. 3u verstehen; ebenso hebr. 1321 I. Klem. 507. — Singulär ist die Formel: αὐτῷ ή δόξα ἐν τῷ ἐκκλησία καὶ ἐν Χρ. I., Ερή. 321, welche dann in den ältesten uns bekannten Liturgien, der sogen. ägyptischen Kirchenordnung (hippolyt?, vgl. den Schluß seiner Schrift contra Noetum mit derselben Formel), den Kaznones hippolyts, den apostolischen Konstitutionen ihren Nachhall finden.

<sup>8)</sup> Wegen des Zusammenhangs mit dem Vorhergehenden wahrscheinlich schon I. Tim. 418; sicher II. Pt. 318. Vgl. Passio Perpetuae et Felic. 24 (2111); vielleicht I. Pt. 411 hebr. 1321 I. Klem. 507 (s. Anm. 2). Über die hymnen der Apok. s. u.

<sup>4)</sup> KL cop. Chrns. Theodoret.

Hymnus liegt I. Cim. 316 vor. Der Entwickelung weit voran greift die Offenbarung des Johannes mit ihren homnen auf das Camm. Der Apokalnptiker kann sich die Zustände im himmel gar nicht anders benken als einen Gottesdienst'), bei dem Gott und "dem Camme" hymnen gesungen werden2). Dabei ist er sich der Neuheit der Cammeshymnen im tirchlichen Gebrauch wohl bewußt: καὶ ἄδουσιν ώδην καινήν (5, vgl. 14, Ähnlich heißt es im Martyrium Polykarps, daß der selige, im himmel weilende Märthrer: δοξάζει τον δεόν και πατέρα παντοκράτορα καὶ εὐλογεῖ τὸν κύριον ἡμῶν Ι. Χρ. Der irdische Gottesdienst mit seinen Charakteristika ist in den himmel verlegt. Ignatius sagt den Ephesern<sup>8</sup>), daß in der Einmütigkeit der Gemeinde und ihrer Liebesharmonie 'Inoous Χριστός ἄδεται, und denkt dabei wohl in erster Linie an den Gottes= dienst der Christen4). - hier vollzieht sich ganz im Unbewußten ein bedeutsamer und folgenschwerer Vorgang. Das Wort, mit dem Plinius in seinem Brief an Trajan die Christen charatterisiert, carmenque Christo quasi deo dicere secum invicem<sup>5</sup>) gibt uns den besten Aufschluß über dessen Tragweite. Und als man in späterer Zeit Beweise für die Gottheit Jesu in alter Zeit suchte, da berief man sich auf die von Anbeginn von gläubigen Brüdern gesungenen Pfalmen und hnmnen, welche den Logos Gottes, Christus preisen, indem sie ihn Gott nennen (deodogovves)6). hier rückt in der Cat Christus bereits volltommen Gott zur Seite. Und es ist charakteristisch, daß das im Gesange der Gemeinde geschieht. Gesang ist etwas anderes als die harte, geprägte Formel der Cehre und selbst als das Gebet. Enthusiasmus und über= schwang der Begeisterung kommen in ihm am leichtesten zum Ausdruck.

<sup>1)</sup> Dgl. die Anklänge an die Liturgie: den Seraphim-Gesang 48, das wiederholte άξιος (Liturgie: άξιον και δίκαιον).

²) Hymnen auf das Camm  $5_{9}$   $_{12}$   $_{13}$   $_{12}$   $_{14}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$   $_{15}$ 

<sup>8)</sup> Eph. 41, nachher freilich die Formel & ένότητι άδετε &ν φωνή μιά δια l. Χρ. τῷ πατρί (42) vgl. Rö. 22 und das δοξάζειν l. Χρ. Eph. 22. Philad. 101.

<sup>4)</sup> Dgl. noch Klemens Paidagogos III 1012: αἰνοῦντες εὐχάριστον αἶνον τῷ μόνφ πατρὶ καὶ υἰῷ... σὐν καὶ τῷ ἀγίφ πνεύματι. Spätere Stellen bei Schermann, Der liturgijche Paphrus von Dêr=Balŋzeh 1910 (Texte u. Unters. 36,1) S. 241.

<sup>5)</sup> Plinius deutete wechselnde Chorgesänge an. Eine Ilustration dazu bietet die Schilderung des himmlischen Gottesdienstes (s. o.) in Apok. Jo. 51.— Dgl. noch Ode Salomos 102, wenn Greßmanns Konjektur (Ischer. f. neut. Wissensch. 1910 XI 311) richtig ist: "Sie bekannten sich zu mir mit Psalmen" (statt "in der höhe").

<sup>6)</sup> Eusebius H. E. V. 285.

IV. Und diesen Kyrios, der im Kultus seiner Gemeinde eine so zentrale Stellung einnimmt, umgibt und umwebt ein großes Geheimnis. Er ist der für seine Gemeinde Gestorbene, der sein Ceben für sie als Opfer darz gebracht hat. Diese Betrachtung, die sich, wie wir sehen, vielleicht schon in der palästinensischen Urgemeinde, jedenfalls in der vorpaulinischen heidenchristlichen Kirche angebahnt hat, die Paulus in den Mittelpunkt der christlichen Gedankenwelt hat einrücken lassen, wurde auf der ganzen Cinie verstanden. Nichts konnte eindrucksvoller sein als das Bild des leidenden und sterbenden Jesus¹). Und speziell auf den Opferz und Sühnez gedanken war man im heidenchristlichen Milieu genau so eingestimmt wie im Judentum. Der Satz hebr. 922: καὶ χωρὶς αίματεκχυσίας οὐ γίνεται ἄφεσις — gilt für das religiöse Empsinden der ganzen damaligen Welt.

Besonders ist darauf zu achten, daß der Opfergedanke auch in die Abendmahlsworte und damit in die Eucharistie überhaupt eindrang, wohin er ursprünglich freilich nicht gehört. Bu dem "das ift mein Ceib" gesellte sich das "für euch (gegeben, gebrochen)", zu dem "das ist mein Bundes-Blut" das "vergossen (zur Vergebung der Sünden) für viele"; auch Paulus, der den Grundgedanken der Eucharistie, die korvwvia, so stark erfaßt hat, steht hier, wie es scheint, schon unter der Wucht der überlieferung<sup>2</sup>). So klingt nun von vornherein das Opfer= und Sühne= motiv in die heilige handlung der Eucharistie hinein. Der in Ceib und Blut (geistleiblich) gegenwärtige Herr, der mit den Christen in kolvwvía tritt, ist derselbe herr, der sich im Opfertod für uns gegeben hat. Der gegenwärtige Leib und das gegenwärtige Blut ist doch zugleich der Leib, der im Tode gebrochen und das Blut, das am Kreuz vergossen wurde (vgl. Joh. 1984). Wenn die Chriften Eucharistie feiern, so verkunden sie damit den Tod des Herrn. So erhält der Opfergedanke, wenn auch zunächst nur als Nebengedanke, seinen Plat in der Eucharistie. Das ist

<sup>1)</sup> DgI. I. Klemens  $16_2$ : το σκήπτρον τής μεγαλωσύνης τοῦ δεοῦ δ κύριος 1. Χρ. οὐκ ήλδεν 10 κόμπω άλαζονείας οὐδὲ ὑπερηφανίας . . . . άλλὰ ταπεινοφρονών, und dann wird zum Beweise der ganze Jusammenhang Jes.  $153_{11}-12_{12}$  zitiert, auch D12.  $153_{12}-12_{12}$ 

<sup>2)</sup> Allerdings nur in der ersten hälfte der Worte. Hier hat er über den Text der Synoptiker hinaus das ύπερ ύμων. Andererseits kennt er den Jusak το έκχυνόμενον [είς ἄφεσιν ἀμαρτιων] ύπερ πολλων nicht. Die Worte: τοῦτο τὸ ποτήριον ἡ καινή διαθήκη έστὶν ἐν τῷ ἐμῷ αἴματι sind nur eine Umschreibung von τὸ αίμά μου τῆς διαθήκης. Paulus und die Synoptiker laufen auf einen gemeinsamen Text zurück, in dem jener Jusak noch fehlte! "τὸ αίμα τῆς διαθήκης" aber hat mit dem Sühnez gedanken nichts zu tun; Paulus hat den darin liegenden Gedanken richtig mit dem κοινωνία τοῦ αἴματος verstanden. Hebr. 1020 bestätigt das vollends: der Sah, τὸ αἶμα τὴς διαθήκης κοινὸν ἡγησάμενος, bezieht sich unmittelbar auf das Element der Eucharistie.

wichtiger als alle literarischen Ausführungen selbst eines Paulus; bei jedem seierlichen eucharistischen Gottesdienst trat nun den alten Christen dieser Gedanke vor die Seele.

Wir werden überhaupt, um die Opfer-Blut- und Sühne-Gedanken im alten Christentum richtig einzuschähen, von der Tatsache auszugehen haben, daß das alles mehr Aussagen der begeisterten Rede als des bestimmtens Denkens sind, mehr Hymnus und Liturgie als Theologie.

In feierlicher und gehobener Sprache beginnt man von Christus als dem Camme Gottes zu reden. Die Apokalppse zeigt deutlich und kräftig, wie diese Sprache aus dem Hymnus und der Citurgie stammt. Die Hymnen, die sie überliefert, sind Hymnen auf das Camm.). Die geheimnisvolle Rätselsprache: das Camm, das da geschlachtet ist.), die Braut des Cammes.) — ist dem Hymnus entlehnt. Einen hymnenartigen Klang hat auch das Bekenntniswort, das dem Täuser in den Mund gelegt wird: "Siehe da, das Camm Gottes, das die Sünden der Welt trägt" (129.30). Und vielleicht stammen die seierlichen Töne, in denen der erste Petrusdrief von dem köstlichen Blute Christi, des unschuldigen und unbesteckten Cammes, redet, aus einer Taussomilie (s. u.).

Ebenso feierlich, geheimnisvoll redet man vom Blute Christi. Schon Paulus beginnt damit: "Wir sind gerechtsprochen durch das Blut" (Rö. 50). Namentlich achte man auf die Paradorie "das Blut reinigt". Am stärksten tritt diese wieder in der Bildersprache der Apotalypse hervor: "Sie haben ihre Kleider gewaschen und weiß gemacht in dem Blute des Cammes!" (714). Die Besprengung mit dem Blute Christi ist das Kennzeichen des neuen Gottesvolkes<sup>4</sup>). "Das Blut Jesu Christi reinigt uns von allen unsern Sünden" (I. Jo. 17). Durch das Blut Christi sind die, die fern waren, Gott nahe gekommen (Eph. 218). Die christische Erlösung ist eine Erlösung durch das Blut<sup>5</sup>). Der Verfasser des I. Klemens-Briefes braucht die Blutsormel besonders häusig; er ermahnt: "Caßt uns hinstarren auf das Blut Christi (ἀτενίσωμεν) und erkennen, wie köstlich es sür Gott seinen Dater ist" (74). — Zugleich wird ja das Blut Christi als eine im Sakrament gegenwärtige Macht empfunden

<sup>1)</sup> S. o. S. 287 φδή τοῦ άρνίου! Ob diese Wendungen zum Teil später eingeschoben sind, darauf kommt es mir nicht an. Das Spätere ist hier sehrreicher als das Frühere.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 56.9 138. <sup>3</sup>) 197 212.9.

<sup>4)</sup> I. Pt. 11, vgl. Hebr. 1224. Barn. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Eph. 17. Ko. 114 (Hndschrn.). Apt. 15. I. Klem. 127 (216) 496. Vgl. Apg. 2028.

und so steigert sich das Geheimnisvolle der Betrachtung. Geist, Wasser und Blut sind die lebendigen, gegenwärtigen Kräfte des Christentums (I. Jo.  $5_6-_8$ ). In den Ignatianen ist Blut (und Sleisch) Christi in erster Linie die im Sakrament gegenwärtige Kraft (s. u. Kap. VIII). Don der stärksten Paradorie "Blut Gottes" wird weiter unten gehandelt werden.

Und ebenso ist das Kreuz das große Mnsterium der Gemeinde. Daulus beginnt mit dieser Betrachtungsweise in den großen Ausführungen des ersten Korintherbriefes. "Ich will mich nur rühmen des Kreuzes unseres herrn Jesus Christus, durch das mir die Welt gekreuzigt ist und ich der Welt" (Ga. 614). Im Kolosserbrief (120) sind beide Mysterien mit einander verbunden (διά τοῦ αίματος τοῦ σταυροῦ αὐτοῦ). Ur= sprünglich hat man dabei weniger auf die Gestalt des Kreuzes geachtet. Kreuz und Pfahl') (Holz zudov) sind identische Begriffe. Barnabas zitiert δίε apotryphe Weissagung: ὅταν ξύλον κλιθή καὶ ἀναστή, καὶ ὅταν ἐκ ξύλου αίμα στάξη (121)2). Dann aber wird man auch auf die geheimnispolle Gestalt des Kreuzes aufmerksam. Derselbe Barnabas deutet die 318 Knechte Abrahams auf IH und das Kreuzeszeichen T (98). Moses, der für den Sieg Israels gegen Amalek mit ausgestreckten Armen betet, stellt das Kreuzeszeichen dar 122. In den Oden Salomos ist das Ausstrecken der hände als Symbol des Kreuzeszeichens ein wiederholt angeschlagenes Motiv: "Das Ausstrecken meiner hande ist sein Zeichen und mein Ausstrecken das aufgerichtete Holgs)."

Die geheimnisvolle Verkündigung des Cyristentums vom Kreuz fand desshalb besonderen Anklang und starke Resonanz, weil man längst in weiten Kreisen gewohnt war, das Kreuz (im eigentlichen Sinne des Wortes) als gescheimnisvolles, zauberkräftiges, lebenbringendes Zeichen anzusehen<sup>4</sup>). Hier hat dann, wohl unter vielsacher Herübernahme synkretistischer Motive, die christliche Phantasie reichlich und üppig gewuchert. Sehr frühzeitig taucht die Phantasie

<sup>1)</sup> Vgl. die Beziehung von Dt. 2128 auf das Kreuz Gal. 318 Apg. 580 1089.

²) Die zweite Hälfte des Wortes: IV. Efra V 5. Vgl. auch das Symbol der Schlange am "Stabe" nach Num. 21s ff. Barnabas 125-6 und schon Jo. 314.

 $<sup>^{\</sup>rm s})$  Obe 27, vgl. 421 (211  $35_8$   $37_1). Die Stellen sind (namentlich 421) zum Teil dunkel.$ 

<sup>4)</sup> Ogl. zum Beispiel das ägnptische Henkelkreuz (Symbol der Herrschaft und des Lebens), das ständige Abzeichen aller Gottheiten. Auch das von Episphanius Haer. 5122 beschriebene Gottesbild des alexandrinischen Aion trägt fünf Kreuze, das ist keineswegs christlichsgnostisch. — Kreuzeszeichen auf den Hostien in den Mithrasmysterien auf der berühmten Darstellung der heiligen Mithrasmahlzeit (3. B. bei Wendland, Hellen.sröm. Kultur? Tafel XIII 4). — Weite Zusammenhänge beseuchtet hier die kleine Schrift von Schremmer: Cabarum und Steinart 1911.

von der himmelfahrt des Kreuzes auf<sup>1</sup>). Angedeutet wird diese himmelfahrt des Kreuzes bereits im unechten Petrusevangelium<sup>2</sup>). Daran schlöß sich die später weitverbreitete<sup>3</sup>) Phantasie, daß Jesus bei seiner Rückehr auf dem (Cicht)-Kreuze hängend erscheinen werde. Das σημείον έκπετάσεως<sup>4</sup>) έν ούρανφ in der Apostellehre (XVI 6) kann kaum anders verstanden werden, als unter dieser Doraussehung. Ja vielleicht empfängt das σημείον τοῦ νίοῦ τοῦ ἀνδρώπου Mt. 2430 von hier aus seine Erklärung. — Und so entwickelt sich eine ganze Kreuzes-Theologie<sup>5</sup>) oder Mystagogie, deren Proben bei Ignatius Eph. 9, im 55. Kapitel der ersten Apologie Justins (vgl. Kap. 60) und namentsich in den vielen mysteriösen Aussührungen und Kreuzesgebeten der apokryphen Apostelakten vorliegen<sup>6</sup>). Doch vielleicht sind diese lehtgenannten Jeugnisse spezisisch gnostischer herkunst. In die gottesdienstliche Sprache des genuinen Christentums sind doch, wie es scheint, zunächst nur vereinzelte Klänge dieser Mythoslogie eingedrungen.

Es ist Mnsteriensprache, die sich in diesen Wendungen über das Camm Gottes, das Blut Christi, das Kreuz entwickelt, und mit dieser Mnsteriensprache fand das junge Christentum in der umgebenden Welt Derständnis und Resonanz. Unter diesem Aspekt haben wir auch alle mehr scheinbar gedankenmäßig ausgebildeten Aussagen über den Tod Christi im wesentlichen zu verstehen. Es ist in alledem keine eigentliche Theologie vorhanden, sondern es sind dankerfüllte Bekenntnisse einer gläubigen Gemeinde zu dem Knrios, der so viel für die Seinen getan hat. So wechseln die Bilder, unter denen man die Bedeutung des Todes sich zu vergegenwärtigen sucht, beständig, und die verschiedensten Bilder stehen friedlich neben einander. Der Tod Christi ist Erlösung, Coskauf (wobei man kast nie genau sagt, wer denn eigentlich das Cösegeld erhält), er bedeutet Sühne und Dersöhnung<sup>8</sup>), er ist Reinigung,

<sup>1)</sup> SibnII. VI 26f.

<sup>2)</sup> X 39ff.; ausdrücklich ausgesprochen ist sie Sibylle VI 26f.

<sup>3)</sup> Dal. Bousset, Antichrist S. 154ff.

<sup>4)</sup> Zu übersetzen "Zeichen der Ausbreitung" d. h. der Arme. Ogl. die oben erwähnten Stellen in den Oden Salomos. Barn. 124 ist das έξεπέτασα τὰς χεϊράς μου Jes. 654 auf das Kreuzeszeichen bezogen. Die Konjektur έπεκτάσεως ist also gar nicht einmal nötig.

<sup>5)</sup> Vgl. den Spott des Celsus (Orig. VI 36) über diese Kreuzesmustik.

<sup>6)</sup> Joh.-Att. 97–101; Martyrium d. Petrus K. 8-9; Andreas=A. (Bonnet II 1 S. 54) K. 14; Thomas A., K. 121. — Ich muß in diesem Jusammmenhang auf eine ausführliche Erörterung dieser Kreuzestheologie verzichten und hoffe sie am andern Ort geben zu können.

 <sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) ἀπολύτρωσις, ἀπολυτροῦν, λύτρον, λύτρωσις, λυτροῦν, λύειν Μέ. 1045 ΚοΙ. 114
 Ερή. 1<sub>7</sub> Hebr. 9<sub>12</sub> I. Pt. 1<sub>18</sub> I. Tim. 2<sub>6</sub> (ἀντίλυτρον) Ti. 2<sub>14</sub> I. Klem. 12<sub>7</sub> (7<sub>4</sub>)
 Apř. 1<sub>5</sub> Barn. 14<sub>5</sub>.

<sup>8)</sup> ίλασμός, ίλάσκεσθαι Hebr. 217 I. 30. 22 410.

Weihe und heiligung¹), er wäscht die Sünden ab²), bringt Sündenvergebung, ist das Opfer für die Sünden³). Er hat die Macht des Todes gebrochen⁴) und die Macht dessen, der Gewalt über ihn hatte; durch Blut, Leiden und Tod hat Christus seine Gemeinde zum Eigentum erworben⁵), hat uns Gott wieder zugeführt⁰), hat uns die große Gnade der µετάνοια geschentt²). Aber immer klingt der eine große Gedanke hindurch: Tod, Blut und Kreuz sind die Mächte, welche das gegenwärtige Christenleben tragen, erhalten und regieren³). Die Christen sind κλάδοι τοῦ σταυροῦ°). — Wehe den doketischen Irrlehrern, welche die Realität des Kreuzes leugnen: καὶ δς αν μὴ δμολογή τὸ μαρτύριον τοῦ σταυροῦ ἐκ τοῦ διαβόλου ἐστίν¹°).

hier empfanden die Christen alle ureigensten Besitz. So sehr der Gedanke von der Notwendigkeit der Sühne durch Opferblut allgemein verbreitet war und so sehr die Anwendung dieses Gedankens auf den Tod Christi dem Zeitalter verständlich war, — diese Kunde, daß ein Wesen gottgleicher Art und herrlichkeit, τὸ σκηπτρον τῆς μεγαλωσύνης τοῦ θεοῦ, hier unten auf Erden erschienen sei und Ceiden und Tod für die Seinen auf sich genommen habe, war etwas Unerhörtes, Neues. Der Gedanke von der urbildsichen Bedeutung des Todes und der Auferstehung eines Gottes und der Satz, daß die Frommen (die Eingeweihten) Leiden, Sterben und Auferstehung der Gottheit im kultischen Zussammenschluß nacherleben, war geläusig und verbreitet (s. o. S. 164 ss.). Aber

 $<sup>^{1}</sup>$ ) καθαρίζειν, καθαρισμός Hebr.  $1_{8}$   $9_{14}$   $(9_{22})$  I. Jo.  $1_{7.9}$  Tit.  $2_{14}$ . ραντισμός, ραντίζειν I. Pt.  $1_{2}$  Hebr.  $12_{24}$  Barn.  $5_{1}$ . αγιάζειν Hebr.  $10_{10}$   $13_{12}$  Eph.  $5_{25}$  Barn.  $5_{1}$ .

<sup>2)</sup> Apk. 714 (15 Kndschrn.)

 $<sup>^3</sup>$ ) Mt.  $26_{28}$  Hebr.  $9_{28}$  I. Jo.  $3_5$  (αἴρειν τὰς ἀμαρτίας); Hebr.  $9_{28}$  I. Pt.  $2_{24}$  (ἀνενεγκεῖν ἀμαρτ.). — Opfer: Hebr.  $10_{12}$  (μίαν ὑπὲρ ἀμαρτιῶν προσήνεγκεν δυσίαν)  $7_{27}$  ( $9_{13}$ ) Eph.  $5_2$  (προσφορά, δυσία) Barn.  $7_{8.5}$ , rgI. Apg.  $8_{82}$ .

<sup>4)</sup> Hebr. 214 II. Tim. 110 Barn. 56 145. In dem Gedanken der Befreiung vom Tode (und namentlich von der Todesfurcht Hebr. 215) klingen Motive der Frömmigkeit der Mysterienreligion hinein. Über den Gedanken der Vernichtung der Herrschaft der alten Mächte s. u. Kap. IX; vgl. Mart. Apollonii 36: διὰ τοῦ παθείν ἔπαυσεν τὰς ἀρχὰς τῶν ἀμαρτιῶν.

<sup>5)</sup> Apg. 2028 Tit. 214.

<sup>6)</sup> I. Pt. 3<sub>18</sub> Hebr. 7<sub>25</sub> Ignat. Trall. 11<sub>2</sub> (εν τφ πάδει αὐτοῦ προσκαλεῖται ήμᾶς).

<sup>7)</sup> I. Klem. 74 vgl. 216.

<sup>6)</sup> Ogl. 3. B. I. Klem. 2<sub>1</sub> 21<sub>16</sub> Ignat. Smyrn. 6<sub>1</sub>, 7<sub>7</sub> 12<sub>2</sub> Polyk. 1<sub>2</sub> (Ignat. E. 1<sub>1</sub> Trall. 2<sub>1</sub> Philab. Prooem. Barn. 7<sub>2</sub>).

<sup>9)</sup> Ignat. Trall. 112.

<sup>10)</sup> Polntarp Phil. 71.

der Predigt von dem für uns leidenden und sterbenden Kyrios, von dem πάθος δεοῦ und αίμα δεοῦ für uns hatte die umgebende Welt nichts gleich Wuchtiges und Starkes entgegenzuseken.

Und zugleich stand diese Predigt in unmittelbarer Derbindung mit Kultus und Praxis. Denn nun verkündete das junge Christentum, daß das eine große Opfer ein für allemal gebracht und kein weiteres blutiges Opfer mehr nötig sei. Aller alter Opferdienst im Judentum wie im heidentum sinkt in seiner Nichtigkeit dahin. Jener ist okià two peddovtwv und dieser ist Dämonenwerk. Der allmächtige und barmsherzige Dater ist ein für allemal versöhnt, und es beginnt der neue Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit.

\* \*

V. Es ist im dritten Kapitel nachgewiesen, wie der Kyrioskult des hellenistischen Urchristentums im hellenistischen Milieu wurzelt und seine nächste Parallele am hellenistischer römischen Regentenkult gewinnt. Diese Beziehungen sind lebendig und wirksam geblieben und haben zu einer weiteren Steigerung des Kyrioskultes geführt, zum Teil so, daß die Christen in energischer Opposition den Anspruch ihres Kyrios auf Alleinherrschaft auf das höchste Maß steigerten, zum Teil aber auch das durch, daß Elemente der religiösen Sprache namentlich aus dem Regentenskult direkt herübergenommen wurden.

Es ist in erster Cinie der Titel Soter=heiland, der hier in Betracht kommt und eine genauere Untersuchung erfordert. Wir sehen diesen Titel bekanntlich erst allmählich in das neutestamentliche Schrifttum einsdringen. Es ist sehr beachtenswert, daß Paulus (in seinen echten Briesen) ihn nur ein einziges Mal gebraucht (Ph. 320), und zwar in einer so spezifisch urchristlich=eschatologischen Wendung, daß uns nichts nötigt, über die Annahme einer Beeinflussung durch die eschatologische Sprache des alten Testaments, in welcher Jahwe als der Goël erscheint, hinüberzugehen. — Späterhin aber mehrt sich der Gebrauch. In den Pastoralzbriesen erscheint der Titel mit bestimmten anderen Wendungen verbunden, die uns später noch beschäftigen werden (II. Tim. 110 Tit. 14 218 35)¹). Dazu gesellt sich ein Kreis vielleicht enger zusammengehöriger Schriftsteller und Schriften. Der Antiochener (?) "Cutas" tennt ihn (Et. 211; Apg. 521 åpxηγός καὶ σωτήρ; 1328)²); ebenso Ignatius von Antiochia

<sup>1)</sup> Daneben wird owrip hier bekanntlich noch öfter von Gott gebraucht.

<sup>2)</sup> Dgl. noch II. Klem. 205: τὸν σωτῆρα καὶ ἀρχηγὸν τῆς ἀφθαρσίας.

(Eph. 11, Magn. Procem. Philad. 92 Smprn. 71); dazu gesellt sich das Petrus= evangelium (IV 13), deffen älteste Spuren wir wiederum bei syrischen Doteten im Sprengel von Antiochien finden'), Polytarp (Procem.), das Martyrium des Polykarp (192). Im johanneischen Schriftenkreis begegnet uns das charakteristische σωτήρ τοῦ κόσμου (442 I 414). Be= sonders häufig ist die Bezeichnung im II. Petrusbrief (11.11 210 32.18). Als der Titel κατ' έξοχήν ist Σωτήρ zuerst in gnostischen Kreisen nach= weisbar. Bereits oben wurde auf die Überlieferung des Irenaeus hingewiesen, daß die Valentinianer den Kyriostitel der Achamoth zuwiesen, dagegen Jesus owrip nannten. Und mit dieser Nachricht stimmt der Tatbestand sowohl in dem Brief des Ptolemaeus an die Flora2), wie in dem Johanneskommentar des Herakleon3) auf das genaueste überein. Auch in den Excerpta ex Theodoto hat man an dem Wechsel von κύριος und σωτήρ geradezu ein Mittel an der Hand, die echt gnostischen Fragmente von andern Studen und von der hand des Bearbeiters zu unterscheiden. Und sehr beachtenswert ist es, daß hier in der Gnosis zuerst bas absolute ὁ Σωτήρ4) (der heiland) ohne Genitiv und ohne einen zweiten Titel auftaucht. Der Sprachgebrauch der mit der Kirche ihre Kompromisse schließenden Valentinianer läßt aber auch auf den Sprach= gebrauch wenigstens in gewissen Kreisen der Großkirche schließen. Um die Mitte des zweiten Jahrhunderts beginnt man also bereits, Jesus weithin als den "heiland" zu bezeichnen.

Bei der Frage nach der Herkunft<sup>5</sup>) dieser erst so allmählich eindringensen Titulatur bietet sich in der Tat in erster Linie der Regentenkultus. Darauf daß die Bezeichnung Soter auf das innigste mit diesem verbunden ist, deuten schon die Namen Ptolemaios Soter, Ptolemaios Euergetes, die offenbar bereits einen religiösen Sinn enthalten. Die Sotervorstellung hat sich dann besonders mit der Verehrung der römischen Kaiser verbunden. Diese waren ja in der Tat die rettenden Mächte, die an Stelle eines schier hoffnungslosen Chaos und einer unsäglichen Vers

<sup>1)</sup> Zeugnis des Serapion v. Antiochia, Euseb. H. E. VI 128 f.

<sup>2)</sup> Dgl. Harnad, Mission u. Ausbreitung des Christentums2 I 892.

<sup>8)</sup> Dölger, Ichthys (Römische Quartalschrift Supplem. XVII) S. 409 (dort vollständiger Nachweis der in Betracht kommenden Stellen).

<sup>4)</sup> Darauf macht Dölger mit Recht aufmerksam a. a. O. 408 ff. – D. versweist noch auf das d σωτήρ in dem neuen Orgrrchinchusfragment (vgl. Istschr. f. neut. Wissensch. 1908 S. 2. 3. 7. 18).

<sup>5)</sup> Ogl. zum folgenden P. Wendland, Soter, Itschr. f. neut. Wissensch. V 335ff. Liehmann, Der Weltheiland 1909; Deißmann, Licht v. Osten S. 275f.; Dölger, Ichthas 406-422 (mit neuem, wertvollem Material).

wirrung Ordnung, Frieden, Ruhe und Gedeihen in die Welt gebracht hatten. Dom Kriege aufatmend lag ihnen der Erdball zu Jüßen. Es ist doch auch hier nicht nur gesinnungsloser Byzantinismus gewesen, wenn man sie in überschwenglichen Tönen als die Wohltäter des gesamten Menschengeschlechts, als die Weltheilande seierte. Eine Inschrift') von Ephesus nennt den Caesar den von Ares und Aphrodite stammenden, offenbaren Gott κοινοῦ τοῦ ἀνδρωπίνου βίου σωτῆρα²). In ganz besonderer und überschwenglicher Weise wandte sich diese Sotersverehrung dem Kaiser Augustus zu. Ich erinnere nur an die bekannte Kalenderinschrift der kleinasiatischen Gemeinden: "Die Vorsehung hat diesen Mann derart mit Kraft erfüllt, daß sie ihn uns und den kommenden Geschlechtern als heiland sandte³)." Und so sehen sich die Zeugnisse für die späteren römischen Kaiser fort\*).

Man wird allerdings auch hier nicht allzu einseitig seinen Blick auf die Parallelen im römischen Kaiserkult einstellen dürfen. Wobbermin<sup>5</sup>) hat seinerseits das Aufkommen des Sotertitels mit dem Wiederausblühen der Mysterienkulte in Verbindung gesetzt. Er stützt sich dabei auf die Nachweise, die Anrich<sup>6</sup>) namentlich aus den orphischen hymnen beigebracht hat. Wendland hat diese Vermutung seiner Zeit abgesehnt. Das Aufblühen der Mysterienkulte salle erst in die Romantit des zweiten nachchristlichen Jahrhundert, und keines von den beigebrachten Zeugnissen gehöre einer früheren Zeit an (S. 353). Es ist das Verdienst Dölgers, den Beweis dasur erbracht zu haben, daß Mysteriengötter auch in früherer Zeit den Titel σωτήρ erhalten haben. Eine Inschrift aus der Zeit des Ptolemaios IV, die in der Nähe von Alexandria gefunden wurde, lautet: υπèp βασιλέως Πτολεμαίου καὶ βασιλίσσης 'Αρσινόης δεῶν φιλοπατόρων Σαράπιδι καὶ "Ισιδι Σωτῆρσιν<sup>7</sup>). Ich füge eine zweite Inschrift

<sup>1)</sup> Die Belege zum folgenden bei Wendland Soter, 342ff.

<sup>2)</sup> Dittenberger, Syllog. 347. Auch die Athener nennen Caesar ihren σωτήρ und edepyetrys Dittenberger 346.

<sup>3)</sup> W. Otto, Augustus Soter, Hermes 45. Bd. 1910. S. 448–460. Ich hebe noch die Inschrift auf der Insel Philae (12/13 v. Chr. Otto S. 449) hersaus: Αὐτοχράτορι Καίσαρι, Σεβαστῷ Σωτῆρι καὶ Ένεργέτη. — Man beachte den bedeutssamen Doppeltitel.

<sup>4)</sup> Beispiele für den Soterkult in Ägypten unter Nero, Hadrian, Caracalla bei Otto a. a. O. 454.

<sup>5)</sup> Religionsgeschichtl. Studien 1896 S. 105—113.

<sup>6)</sup> D. antike Mysterienwesen 1894 S. 47 ff.

<sup>7)</sup> Bulletin de la Société archéologique d'Alexandrie N. Sér. II 2. 1908 p. 170. – (Dölger, Ichthys 4202). Dgl. jest auch Preisigke a. a. Φ. No. 597 (nach Pr. aus den Jahren 216–205).

hinzu, deren Kenntnis ich ebenfalls Dolger verdanke 1) und die zwar nicht für den Citel Σωτήρ, aber für den verwandten Edeργέτης außerordentlich charakteristisch ist. Sie stammt aus der Zeit Ptolemaios III. und lautet: Σαράπιδι καὶ "Ισιδι καὶ Νείλω καὶ Βασιλεῖ Πτολεμαίω καὶ Βασιλίσση Βερενίκη δεοίς Εύεργέταις. Denn hier erscheinen offenbar auch Sarapis und Isis neben dem Königspaar als die wohltätigen Die späteren orphischen hymnen, in denen der Titel σωτήρ eine so ausschlaggebende Rolle spielt, werden ebenfalls ägyptischer herkunft sein. Doch hat Dölger recht, wenn er nun davor warnt, wiederum den Titel einseitig aus den Mnsterienkulten abzuleiten, und wenn er auf dessen weite Verbreitung im griechischen Gottesdienst überhaupt hinweist (S. 420). Und besonders kommt in diesem Busammenhang noch eine Gottheit in Betracht, die nicht zu dem engeren Kreis der Mnsteriengötter gehört, und die doch heilandsgottheit im eigentlichen Sinn genannt werden muß. Das ist der ίατρος-σωτήρ Asklepios. "An den Weihealtären des Heilsgottes stand das Wort σωτήρ in überragenden Buchstaben<sup>2</sup>)." Und damit ist wiederum andrer= seits die Tatsache in Verbindung zu bringen, daß Christus allmählich als der darpos der Menschen<sup>8</sup>) bezeichnet zu werden beginnt. Der Arzt und der Soter sind engverwandte Begriffe.

So begegnen wir auf dem Gebiet der hellenistischen Frömmige feit einem weitverzweigten Soterglauben. In der Verehrung rettender Gottheiten im Mysterienkult, in der Verehrung des Arzt-Heilandes Asklepios, im Kult der römischen Zäsaren sindet er seinen lebhaftesten

¹) Bulletin (j. vor Anm.) N. Sér. II 1 1907 p. 99. (Dölger 389).  $\mathfrak{DgI}$ . auch Preisigke No. 585. Dazu C. I. Gr. 4930b (Philae aus dem ersten vorschristlichen Jahrh.): τὴν μεγίστην δεὰν κυρίαν σώτειραν \*Ισιν. — Preisigke 169 (Abη=dos, Ptolemäerzeit): Σαράπιδι 'Οσείριδι μεγίστω σωτῆρι. 596: Διῖ μεγάλω Σωτῆρι  $\Sigma$ [αράπιδι].

<sup>2)</sup> Dölger 419.

³) Älteste Stelle Ignat. Eph. 72: els λατρός έστιν σαρκικός τε καὶ πνευματικός. Gut hat Dölger für die Gleichsehung von λατρός und σωτήρ auf Klemens Alex. Paidag. I. 12.100 hingewiesen (S. 418). Die Bezeichnung Christi als des Arztes häusig in den apokraphen Apostelakten (Joh.-Akt. 22 108; Phil.-Akt. 41 118; Thomas-Akt. 10 37 143 156): I. Ott "der Katholik" IV. Folge V. 1910 S. 454 – 458. – Für die Schichten, in denen diese Cegenden gelesen wurden, ist eine solche Oppositionsstellung zu dem λατρός-Asklepioskultus besonders verständlich. Celjus stellt den Kult des Soter Asklepios dem Heilandskult der Christen direkt gegenüber (Orig. c. C. III. 3). – Vgl. zum Ganzen Harnad: "Das Evangelium vom Heiland u. v. d. Heilung" aufgenommen in Mission und Ausbreitung des Christentums² I 87—107.

Ausdruck. Es sind verschiedene Motive und Grundstimmungen von verschiedener Höhenlage, die sich mit ihm verbanden. Wenn man die römischen Regenten Heilande nannte, so seierte man sie als Wiedershersteller der bürgerlichen Ordnung, als Bringer des goldenen Friedens; vom Soter Asklepios erhosste man die Heilung leiblicher Krankheit und hülfe in mancherlei Nöten des äußeren Lebens; die owthpsa, die man bei den Mysteriengöttern suchte, endlich bezog sich auf das Jenseits, die advavassa und ein günstiges Geschick im jenseitigen Leben.

Dazu aber kommt nun noch, daß der christliche Soterglaube eine seiner Wurzeln im alttestamentlichen eschatologischen Gedanken von Jahwe dem Erretter (Goël) und Befreier des Volkes Israel haben könnte. Freilich ließe sich gegen diese Annahme einwenden, daß das doch sehr allmähliche und langsame Eindringen des Sotertitels eher auf einen allmählich wachsenden Einfluß der hellenistischen Frömmigkeit und ihrer Sprache hindeuten. Andrerseits sindet sich der Titel — namentlich in den Pastoralsbriesen — häusiger gerade in speziell eschatologischen Zusammenhängen, die auf das alte Testament zurückeuten.

So wird man nur dann mit einiger Bestimmtheit auf eine Entlehnung aus dem hellenistischen Milieu schließen durfen, wenn zu dem Titel Soter noch andre Gründe sachlicher und sprachlicher Natur hinzukommen. An den meisten in Betracht kommenden Stellen treten nun in der Tat derartige beweiskräftige Momente hinzu, und es ist sehr beachtenswert, daß diese uns 3. T. wieder auf den Regentenkult als die nächste Parallele 3um driftlichen Soterkult gurudverweisen. Wenn 3. B. in den johanneischen Schriften (442 I. 414) das feierliche σωτήρ τοῦ κόσμου er= scheint, so ist das ein Titel, der sich speziell, inhaltlich und formell, aus dem Zäsarenkult erklärt1). Sür den Gebrauch von Soter in den Pastoral= briefen wird die Frage entschieden durch die mit diesem Titel eng verbundenen Wendungen, wie ἐπιφάνεια, ἐπιφαίνειν (j. u. S. 299). Außerdem ist es bedeutsam, daß an einigen Stellen gerade dieser Titel in enge Verbindung mit der Bezeichnung Jesu als deós tritt (Tit. 218 II. Pt. Auch wurde bereits darauf hingewiesen, daß in der Apostel= geschichte der Titel σωτήρ mit dem andern άρχηγός 581 (vgl. II. Klem.

<sup>1)</sup> Ogl. 3. B. die Inschrift v. Ephesus auf Caesar, und die Kalenders inschrift der kleinasiatischen Gemeinden auf Augustus. Liehmann, Weltheiland. Deismann, Licht v. Often S. 276.

 $<sup>^2)</sup>$  <code>DgI.</code> noch <code>Petrus=Akt.</code> K. 4: (Simon) deus tu Romanorum salvator. K. 27: (Christus) deus invisibilis et salvator. — <code>Oeòs</code> <code>swthp</code> auf <code>Gott</code> bezüglich <code>Juda 25</code> I. Tim.  $1_1\ 2_8\ 4_{10}$  Tit.  $1_8\ 2_{10}\ 3_4$ . — <code>Ju dem µéyas</code> deòs <code>kai</code> <code>swthp</code> Tit.  $2_{18}\ \text{vgl}$ . <code>Wobbermin a. a.</code> O.  $111_1$ ; <code>Wendland, Soter  $349_2$ .</code>

205) zusammensteht, der dann hebr. 210 (τον άρχηγον της σωτηρίας) und 122 (τὸν τῆς πίστεως ἀρχηγὸν καὶ τελειωτήν) wiederkehrt. Und mit Recht vermutet Wendland, daß hier der Glaube an die segnende heilandsgottheit vorliege, welche das alte bose Reich der chaotischen Unordnung zerstört und der κτίστης (άρχηγός) eines neuen Reiches geworden sei1) (vgl. hebr. 214.). So wird man weiter die Frage aufzuwerfen haben, ob nicht auch die Sassung der Weihnachtsbotschaft bei Lutas: "Euch ist heute der Heiland geboren", mit dem dann folgenden: "Friede auf Erden" in diesem Jusammenhang neue Beleuchtung gewinnt. Das Urteil wird berechtigt sein: "So ist der Begriff des σωτήρ, in dem jüdische und griechische Anschauungen zusammenflossen, eine der Sormen geworden, in denen auch den heiden der Eindruck von der die menschliche Sphäre überragenden Bedeutung Jesu anschaulich gemacht wurde, in die der Gehalt der driftlichen Soteriologie eingegossen wurde2)". Daß der heilandstitel nicht einfach übernommen sondern im Christentum mit neuem Gehalt gefüllt wurde, bedarf taum des Beweises. Ein Stück der Oden Salomos (4112) illustriert die Stimmung, die sich mit dem heilandsglauben der Christengemeinde verband, wohl am besten:

Der Soter, der lebendig macht und unsre Seelen nicht verwirft, Der Mann, der erniedrigt und erhoben ward durch seine Gerechtigkeit, Der Sohn des höchsten erschien in der Vollkommenheit seines Vaters, . . . . Der Gesalbte ist in Wahrheit einer . . . . Der lebendig macht die Seelen in Ewigkeit durch die Wahrheit seines Namens<sup>3</sup>).

Im Jusammenhang damit mag noch darauf hingewiesen werden, daß auch das Wort εὐαγγέλιον, das man lange Zeit als ein ganz bessonderes Gut christlicher Sprachbildung eingeschätzt hat, nunmehr auch als vorchristlich, und gerade auf dem Gebiet des Zäsarenkultus nachgewiesen ist. In der schon so oft genannten Kalenderinschrift der kleinasiatischen Gemeinden sindet sich der Satz: hošev δè τῷ κόσμω τῶν δι' αὐτοῦ εὐαγγελίων ἡ γενέθλιος τοῦ θεοῦ (des Augustus)4). Es ist also wenigstens

¹) Wendland, Soter S. 350 (vgl.  $350_8$  den Hinweis auf die hellenistischen Parallelen).

<sup>2)</sup> Soter 350.

<sup>3)</sup> Nach der übers. von Ungnad-Stärk.

<sup>4)</sup> Ein zweites Beispiel bei Deißmann, Licht vom Osten S. 267. Darauf, daß der Begriff παρουσία ebenfalls im Zäsarenkult nachweisbar ist (Anwesensheit des Kaisers in der Provinz, Deißmann S. 270 f.) soll kein Gewicht gelegt werden. Denn der christliche Begriff παρουσία erklärt sich völlig aus eschatas logischziüdischem Sprachgebrauch.

eine große Wahrscheinlichkeit vorhanden, daß die junge Religion sich auch bei der Zusammenfassung ihrer Botschaft in das schöne Wort εὐαγγέλιον einer geprägten Münze bedient hat 1).

Wir kehren aber noch einmal zu den Pastoralbriefen zurud und Ienken unsere Aufmerksamkeit auf die markanten Stellen, in denen von der emidaveia, dem emidaiveiv des Soter die Rede ist. Die Vorstellung von dem offenbar gewordenen Gott beherrscht den Regentenkult. Der Regent ist der auf Erden erschienene, der greifbare und sichtbare Gott, das lebendige irdische Abbild seines himmlischen Prototyps: είκων ζωσα τοῦ Διός, wie es bereits in der Inschrift von Rosette heißt. In dem Paean, den die Athener dem Demetrios Poliorketes sangen, wird die evapyns emidaveia der Gottheit in ihm gepriesen. Die andern Götter sieht und greift man nicht, er aber ist lebendig gegenwärtig: "Gieb uns Frieden, denn Du bist der Herr2)." Dieselbe Anschauung stedt bereits in dem Beiwort Antiochus Epiphanes, Ptolemaios Epiphanes (Inschrift von Rosette). Caesar wird auf der Inschrift von Ephesus als emidavits deos gefeiert. Ovid besingt den Augustus: ut mihi di faveant, quibus est manifestior ipse (ex ponto I 63)3). hier greifen wir die Zusammenhänge deutlich'). Diese Sprache ist es, die uns in den Pastoralbriefen mit ihrem eigentümlich starken Klang ergreift: "Gott hat uns gerettet seiner Gnade gemäß, die uns in Christus vor aller Ewigkeit geschenkt, jest aber durch die Epiphanie unseres Heilandes Christi Jesu offenbart ist, der den Tod vernichtet und Ceben und Unvergänglichkeit hat aufleuchten lassen"5) (II. Cim. 18 ff.). "Erschienen ist die rettende (σωτήριος) Gnade Gottes allen Menschen" (Tit. 211), dann allerdings eschatologisch: "Wir erwarten die selige hoffnung und Epiphanie ) der herrlichkeit unseres großen Gottes und Beilands Jesu Christi" (218). "Da die Güte und Menschenliebe (φιλανδρωπία) unseres Gott=heilandes (hier ist aller= dings Gott, nicht Christus, gemeint) erschien, rettete sie uns durch das Bad der Wiedergeburt (Tit. 34)". "Ich beschwöre dich vor dem Gott

<sup>1)</sup> Das Wort gehört Jesu Sprache nicht an, aber schon der älteren evangelischen Cradition (s. o. S. 491).

<sup>2)</sup> Athenaeus VI S. 253.

<sup>3)</sup> Deißmann 284, Ramsay the manifest God, Expository Times X p. 208.

<sup>4)</sup> Wendland, Soter 349.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Daß der Tod vernichtet und das Ceben geschenkt wird, ist ein deutlicher Klang aus hellenistischer Mysterienreligion. Noch deutlicher ist das Hebr. 2<sub>14</sub> (Barnab. 14<sub>5</sub>). Doch s. auch oben 298<sub>1</sub>.

<sup>6)</sup> Eschatologisch ist auch der Gedanke I. Tim. 614.

und herrn Jesus Christus, dem zukünstigen Richter der Cebendigen und der Toten, und seiner Epiphanie und seinem Reich. "Klänge der jüdischen Eschatologie und solche aus der hellenistischen Weltheilandszeligion (die übrigens auch in eschatologischem Gewande auftreten kann) klingen hier zu einer eigentümlichen harmonie zusammen, und riesenzgroß, über alles Menschenmaß hinüber, hebt sich die Gestalt des Weltzheilandes Jesus Christus, des offenbar gewordenen Gottes. Es ist kein Zufall, daß das nach dem Ostersest älteste Sest der Christenheit das Sest der "Epiphanie" ist. Das Wort des Johannesevangeliums am Schluß der Erzählung von der Hochzeit von Kana ruht ebenfalls auf diesem Grund: "Er offenbarte seine Herrlichkeit und seine Jünger glaubten an ihn."

Wir besitzen noch eine Schrift im neuen Testament, in der der Christuskult direkt in gegensätzlicher Beziehung zum Caesarenkult empfunden wird. Das ist bekanntlich die Apokalypse des Johannes. Das Tier, das auf den magischen Befehl des Teufels (1218) hier aus dem Meere auftaucht, das von der ganzen Welt mit dem Teufel zusammen angebetet wird, ist das römische Imperium, das die Anbetung von seinen Untertanen fordert. In der römischen Staatsreligion mit ihrem Kultus des lebenden Kaisers sieht der Apokalyptiker die Inkarnation des Satans; in dem Kampf der Christen wider diesen Kultus den letzten großen Entscheidungskampf, die Zeit der furchtbaren Not vor dem Ende. hier gilt es "Geduld und Treue der heiligen" (1310). Dem Tiere gegenüber tritt das Camm, umgeben von den 144000, den Wenigen in der Welt, die das Tier nicht anbeten (141). Diesem Camm allein nebst Gott gebührt Ehre und Anbetung. Zu ihm bekennen sich die himmlischen Chöre der überirdischen Mächte alle. "Würdig ist das Camm, das da geschlachtet ist, zu empfangen die Macht und Reichtum und Weisheit und Kraft und Ehre und herrlichkeit und Cobpreis" (512 712). Seinen Namen tragen dessen Anhänger auf Erden auf der Stirn (141), wie die Anhänger des Tieres dessen Namen und Zeichen tragen (1316). Und nun beginnt der große Kampf: "hier ist Geduld der heiligen von Nöten. - Selig sind, die da im herrn sterben von nun an!" (1418). Der Ausgang des Kampfes aber ist gewiß. Schon sieht der Apokalnptiker (1911 ff.) den himmel geöffnet und auf weißem Rok, umgeben pon seinen weißgekleideten heerscharen, den Sieger im blutbefleckten Gewande dahersprengen. Er heißt König der Könige und herr der

<sup>1)</sup> II. Cim. 41 vgl. 48 II. Klem. 121 (επιφάνεια auf Gott bezogen) 174 (auf Christus).

Herren. Und das Tier wird ergriffen und mit ihm der Pseudoprophet (das Priestertum des Kaiserkultus?), und Tier und Anhänger des Tieres, die sein Bild verehrten und sein Zeichen genommen, werden alle lebend in den Höllenpfuhl geworfen werden. — Hier römisches Imperium und Zäsarenkult — hier der neue Kyrios und seine Gemeinde, das ist das Thema der Offenbarung.

\* \*

VI. So wächst aus der Knriosverehrung der ältesten Christenheit allmählich und mit innerer Notwendigkeit die Vergottung Jesu Aus dem Kyrios wird der δεός Ίησοῦς Χριστός. aufmerkfamen Beobachter kann es nicht entgehen, wie fast alle Linien, die bisher gezogen wurden, auf diesen Endpunkt hinweisen. In gewisser Weise führt schon von dem in der Urgemeinde entstandenen Dogma vom Weltrichteramt Jesu eine Linie hinüber zur Annahme der vollen Gottheit Christi. Der Prediger des sogenannten II. Klemens-Briefes zieht klar diese Solgerung, wenn er zu Beginn anhebt: "Wir muffen von Chriftus denken wie von Gott, als dem Richter der Cebendigen und der Toten." Andrerseits drängt der Parallelismus mit dem Regentenkultus weiter. Es ist eben kein Zufall, daß sich mit dem Heilandstitel auch der Gottesname für Christus einstellt und daß es nun heißt: ὁ μέγας θεὸς καὶ σωτήρ ήμῶν Ι. Χρ. und ἐπεφάνη γαρ ή χάρις τοῦ δεοῦ σωτήριος 1). In einer Umgebung, in der das Dominus ac Deus für jeden römischen Kaiser allmählich offizieller Stil zu werden begann2), konnte das Christentum seinem heros diesen höchsten Würdetitel nicht vorenthalten. Wir wundern uns nicht mehr, wenn das Johannes= evangelium dem Thomas das Bekenntniswort "mein herr und mein Gott" in den Mund legt (2028). Und vielleicht haben wir demgemäß das große Glaubensbekenntnis (178) des hohepriesterlichen Gebets zu übersetzen3): "Darin besteht das ewige Ceben, daß sie Dich als den allein wahrhaftigen Gott erkennen und den Du gesandt hast Jesus Christus (als den allein wahrhaftigen Gott)". So wird der Verfasser resp. der endaultige Redaktor des ersten Briefes diesen Sat sicher bereits verstanden haben, wenn er den Brief schließt: "Und er hat uns die Gesinnung

<sup>1)</sup> Tit. 2<sub>18</sub> 2<sub>11</sub> f. o. S. 299.

<sup>2)</sup> S. o. S. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Wechsel der Person  $(17_{1b} - s)$  dritte Person, dann erste) deutet vielleicht darauf hin, daß in  $17_1 - s$  ein älteres (aus der Liturgie stammendes?) Stück verarbeitet wurde.

gegeben, daß wir den Wahrhaftigen erkennen und in dem Wahrhaftigen seien, in seinem Sohne Jesus Christus. Das ist der wahrhaftige Gott und das ewige Leben").

Aber das hauptmotiv, das hier nach vorwärts drängt, ist eben das praktischekultische. hat der berr Jesus einmal eine solche Stellung im Kultus der Christen bekommen, wie es oben nachgewiesen wurde, bann muß er auch Gott sein. Das ist allgemeines und volkstümliches Empfinden. Nur (einem) Gotte singt man beim Gottesdienst hymnen. Das Urteil des Plinius vom carmen quasi Deo dicere2) spiegelt einfach das naive Empfinden der Zeit wieder. Der herrliche und hochheilige Name, dessen Kraft man in der Taufe herabruft, um den man sich in der Eucharistie sammelt, ohne den kein gottesdienstliches Gebet und keine Dozologie möglich ist, zu dem man in den weitesten Kreisen selbst betet, den man bekennt, für den man kämpft, leidet und stirbt, - das muß der Name Gottes sein, unbeschadet aller berghohen Schwierigfeiten und Paradogien, in die man sich dadurch verwickelt. stedt auch ein Stud monotheistischen Empfindens; Gott allein soll man anbeten und verehren. Diese von allen Reflerionen freie, urfräftige, religiöse Empfindung hat in der Geschichte des dristologischen Dogmas wieder und wieder durchgeschlagen. Es ist kein Zufall, daß der radikalste Leugner der Gottheit Christi, Paulus von Samosata, die "neuen" Christushymnen aus der Kirche entfernt3). Die gefährlichste Waffe, die Athanasius im Kampf gegen den Arius geführt hat, war diese, daß er die kultische Verehrung eines Untergottes - denn so erschien Jesus in der Cehre des Arius - als Heidentum brandmarkte4). "Die

<sup>1)</sup> Ob dagegen die Cesart des Prologs μονογενής deós (B %) die ursprüngs liche ist, möchte ich bezweifeln. Die Deränderung von deòs in viós ist schwerer benkbar für eine spätere Zeit als die umgekehrte. Möglich aber, daß dort einsaches μονογενής ursprünglich ist, und sowohl viós wie deós Zusähe. — Aber auch die Dariante, die sehr alt sein muß, ist bedeutsam für die Geschichte der Christoslogie. — Andere derartige Varianten: die berühmte Fälschung I. Tim. 3.16 deòs εφανερώθη έν σαρκί (allerdings erst im revidierten Text, doch schon von hippolyt c. Noet. K. 17, vielleicht gar von Ignat. Eph. 193 vorausgesetzt); vor allem noch Gal. 220: έν πίστει τοῦ δεοῦ καὶ Χριστοῦ (B D G).

<sup>2)</sup> Vgl. zum folgenden das oben über die urchristliche Hymnologie Aussgeführte.

 $<sup>^3</sup>$ ) Cusebius  $\mathfrak{H}$ . C. VII  $30_{10}$ : ψαλμούς δὲ τοὺς μὲν εἰς τὸν κύριον  $\mathfrak{h}$ . Ι. Χρ. παύσας  $\mathfrak{h}$ ς δὴ νεωτέρους καὶ νεωτέρων ἀνδρῶν συγγράμματα.

<sup>4)</sup> Harnack, Dogmengesch. Η 206. Ατή απαί το Crat. c. Arian, Η 16: διατί οδυ οί "Αρειανοί τοιαῦτα λογιζόμενοι καὶ νοοῦντες οὐ συναριθμοῦσιν ἐαυτοὺς μετὰ τῶν "Ελλήνων; καὶ γὰρ ἐκεῖνοι ὥσπερ καὶ οὖτοι τῆ κτίσει λατρεύουσι παρὰ τὸν κτίσαντα τὰ

von Anfang an überlieferte und auch von den Gegnern nicht beanstandete Anbetung Christi entscheidet schon die Frage: Gott allein ist anzubeten; heidnisch ist es, Kreaturen zu verehren." Gehen wir zurück in das dritte Jahrhundert, so begegnen wir dem Verfasser des kleinen Cabyrinthes, der unter den Zeugen für die Gottheit Christi neben Justin, Miltiades, Tatian, Klemens, Irenaeus und Melito vor allem die von den gläubigen Brüder von Alters her gesungenen Psalmen und Hymnen nennt (s. o. S. 287).

So heißt es denn nun in der Abendmahls=Liturgie der Apostel= lehre - allerdings in einem Stud, welches erst später angeschoben sein tönnte - nicht mehr hofianna dem Sohne Davids, tropdem diese formel durch das Alte Testament und den evangelischen Bericht geweiht war, sondern: "Hosianna dem Gotte Davids" (105). Dem oben zitierten Anfang der Klemens-homilie entspricht ihre Gesamthaltung. Christus hier nirgends geradezu Gott genannt, aber die Personen Gottes und Christi fließen derart ineinander, daß eine Grengscheide nicht mehr zu erkennen ist2). Ein Herrenspruch wird mit devei o deos eingeführt (134) ober als heiliges Gotteswort (Schrift) zitiert (24), ein alttestamentliches κύριος-Wort als Ausspruch Jesu (35). Christus ist als der herr bezeichnet, der uns berufen und erlöst hat (51 82 95). Es wird von einem ποιείν τὸ δέλημα τοῦ Χριστοῦ gesprochen 67. Dem Eingang entsprechend wird 174ff. das Gericht, das Jesus halten wird, geschildert. Im Zusammenhang damit ist von seiner Epiphanie, seiner Herrlichkeit und seinem Reiche, seiner Erlösung, seinem Erbarmen (162) die Rede, und der Spruch Jes. 6628 ist auf sein Erscheinen gedeutet (174). "Dor Allem in dem ganzen ersten Abschnitt der Predigt (bis 95) wird von dem religiösen Verhältnis meistens so gehandelt, als bestände dasselbe wesentlich zwischen den Gläubigen und Christus" 3). Und wiederum wird andrerseits alles das, was von Christus ausgesagt wird, auch von Gott ausgesagt: "Wir sollen über Jesus Christus denken wie über Gott".

πάντα θεόν. εί δὲ οἱ μὲν "Ελληνες ἐνὶ ἀγεννήτω καὶ πολλοῖς γενητοῖς λατρεύουσιν, οὖτοι δὲ ἐνὶ ἀγενήτω καὶ ἐνὶ γενητῷ, οὐδ' οὕτω διαφέρουσιν 'Ελλήνων.

<sup>1)</sup> Euseb. H. E. V 28,4 f.: ψαλμοί δέ όσοι και φδαί άδελφων απ' αρχής δπό πιστών γραφείσαι τόν λόγον τοῦ δεοῦ τὸν Χριστὸν θυνοῦσιν δεολογοῦντες. Beachte hier und im vorhergehenden den Ausdruck δεολογεῖν. κυριολογεῖν und δεολογεῖν fennt bereits Justin als Termini (s. u.). Es ist nicht unmöglich, daß in diesem Zussammenhang bereits der spätere Beiname sür Johannes, & δεολόγος steht, den vielseicht schon Papias kennt (vgl. das bekannte Fragment aus Philippus Sidetes).

<sup>2) 3</sup>ch ichließe mich im folgenden an Harnads Darftellung, Dogmengeich. 41.207 an.

<sup>3)</sup> Harnad a. a. O. 208.

In der gottesdienstlichen Praxis — der II. Klemens ist eben eine Predigt — verschwinden alle Grenzlinien zwischen Christus und Gott. Derartige Beobachtungen ließen sich leicht vermehren, ich verweise im Vorübergehen besonders noch auf große Partien des Barnabasbrieses (s.o.S.272f.)<sup>1</sup>).

Man muß demgegenüber eigentlich darüber erstaunen, wie gering die Bezeugung in der unmittelbaren nachapostolischen Literatur für die Einführung des vollen Gottestitels für Jesus ist. hier hat die religiöse Sprache des Paulus und Johannes mächtig weitergewirkt. Durch sie ist die Bezeichnung "Sohn Gottes" einmal kanonisch geworden, und diese Tradition - vielleicht auch noch eine gewisse instinktmäßige Nachwirfung des bei Paulus sicher vorhandenen starken alttestamentlichen und monotheistischen Empfindens - beschattet und bestimmt den Sprachgebrauch der Gemeinde. Doch hat es damit seine eigene Bewandtnis. Wenn auch über die Geschichte des Sohn-Gottes-Begriffes erst zum Schluß dieses ganzen Abschnittes gehandelt werden kann, so muß doch schon bier darauf hingewiesen werden, daß der Gemeindeglaube aus dem Titel "Sohn Gottes" einfach die Verkündigung von der vollen Gottheit Christi von frühester Zeit an herausgehört hat<sup>2</sup>). Schon in dem Todesurteil, das nach dem evangelischen Bericht der hohepriester über Jesus ausspricht, pulsiert diese driftliche Grundempfindung: Wer sich für Gottes Sohn erklärt (ohne es zu fein), lästert Gott, denn er stellt sich Gott gleich. Entweder Gotteslästerer oder Gott (Gottessohn). Gang offen ist das im Johannesevangelium ausgesprochen. Die Juden - hier natürlich nicht die Juden zu Jesu Cebzeit, sondern die mit der "Kirche" um die Gottheit streitende Synagoge - werfen Jesus vor: "Du, der du ein Mensch bist, machst dich zu Gott". Darauf antwortet Jesus mit dem hinweis auf die Psalmenstelle (828) "ihr seid Götter" und leitet von

 $<sup>^{1}</sup>$ ) DgI. namentlich H. 6 f. 14 16-17 127: δόξα 'Ιησοῦ, δτι &ν αὐτῷ πάντα καὶ εἰς αὐτόν.

<sup>2)</sup> Dölger, Ichthas Röm. Quartalsschr. Supplem. 17 S. 397, verweist zum Beweis dafür, wie lange sich der unbestimmtere Ausdruck Sohn Gottes im moralischen Sinne gehalten habe auf Justin. Apol. I. 22: διδς δε δεοῦ δ 'l. λεγόμενος . . . . εἰ καὶ κοινῶς μόνον ἄνδρωπος διὰ σοφίαν ἄξιος νίδς δεοῦ λέγεσδαι. (Dgl. hier übrigens auch den Satz des Juden bei Celsus (Origines I 57): εἰ τοῦτο λέγεις, δτι πᾶς ἄνδρωπος κατὰ δείαν πρόνοιαν γεγονὼς νίδς έστι δεοῦ, τί ἄν σὰ ἄλλου διαφέροις). Aber Justin redet hier in dem ausgesprochen apologetischen Bemühen, das Irrationale des Christenglaubens rational und plausibel zu machen. Mit dem Titel παῖς δεοῦ, auf den Dölger ebenfalls refurriert, hat es eine besondere Bewandtnis (s. o. S. 682). Ode Salomos 363 (obwohl ich ein Mensch war, bin ich das Licht, der Sohn Gottes genannt) handelt von der Vergottung des Musten im eigentlichen Sinne des Wortes.

hier aus das Recht ab, sich - Sohn Gottes zu nennen (1088 - 88). das Bekenntnis des Blindgeborenen zu Jesus dem Menschensohn (hndfchrn., Gottessohn) folgt das προσεκύνησεν αὐτῷ (988)1). In der großen Verkündigung vom Sohne Gottes am Anfang des hebräerbriefes wird das alttestamentliche Wort (LXX Dt. 3243) "καὶ προσκυνησάτωσαν αὐτῷ πάντες ἄγγελοι θεοῦ" auf den wiederkehrenden Jesus, den прытотокоз Gottes, bezogen2). Im Martyrium des Polykarp heißt es fclantweg τούτον μέν γάρ υιον όντα του θεού προσκυνούμεν (172), und zwar wird dieses προσκυνείν ausdrücklich von der Verehrung der Märtyrer unterschieden3). In der pseudoklementinischen Grundschrift4) wird diese vulgär-katholische Auffassung unter der Maske des Simon bekämpft. Es heißt hier: ὁ κύριος ἡμῶν . . . οὔτε ἐαυτὸν θεὸν εἴναι ἀνηγόρευσεν, υίὸν δὲ θεοῦ τοῦ τὰ πάντα διακοσμήσαντος. Simon Magus Gegenfrage aber lautete charakteristischerweise: οὐ δοκεῖ σοι τὸν ἀπὸ θεοῦ dedv elvai; Wichtig ist hier vor allem auch noch das Zeugnis des Celsus; er betrachtet an zahlreichen Stellen die Citel deós und viós ( $\pi\alpha\tilde{s}$ ) θεοῦ (hier meistens = viòs θεοῦ) als identisch. In dem Zeugnis außenstehender und von weitem schauender treten die großen Linien der Entwickelung einer geistigen Bewegung oft deutlicher heraus.

So rücken also die Begriffe Gott und Gottessohn für die Gemeinde und ihr Derständnis ganz unmittelbar zusammen. Der vids προσκυνη-

<sup>1)</sup> Ich weise in diesem Iusammenhang noch einmal darauf hin, wie das προσκυνείν Jesu in die späteste Schicht der evangelischen Aberlieserung eindringt. Bei Mf. nur einmal 56 (der Besessen von Gadara); bei Mt. 11mal! vgl. bessonders 289.17 Cf. 2452 Anbetung des Auserstandenen, bei Cf. nur an dieser Stelle.

<sup>2)</sup> Man beachte, welche Schwierigkeit diese Stelle dem Origenes περί εὐχῆς 15<sub>8</sub> bereitet!

<sup>3)</sup> Dgl. Marthr. δ. Karpos 5: Χριστιανός είμι, Χριστόν τόν υίδν τοῦ δεοῦ σέβομαι.

<sup>4)</sup> Homil. XVI. 15. Daß etwas derartiges in der Grundschrift gestanden haben (vgl. XVI 15–18) muß, wird durch die Parallelen Rek. II 49 und namentslich III 2–12 bewiesen. Die Rekognitionen bekämpfen in längeren Ausführungen den Gebrauch der Bezeichnungen adτογένητος (αστοπάτωρ) für Gott, welche die Homilien (XVI 16) unbefangen gebrauchen. — Überarbeitet sind auch die Ausführungen der Homilien.

<sup>5)</sup> Origenes c. Celjum II 30 (δεός και δεοῦ viός); IV 2 (Chriften und Juden: of μèν καταβεβηκέναι λέγουσιν, of δὲ καταβήσεσδαι εἰς τὴν γῆν τινα δεόν ἡ δεοῦ viόν); V 2 (δεός μὲν . . . . καὶ δεοῦ παῖς οὐδείς οὕτε κατῆλδεν οὕτε κατέλδοι). Ogl. ges nau dieselbe Formel im Briefe des Abgar (Euseb. H. E. I 136) "Daß Du entsweder Gott selbst und vom Himmel herabgestiegen bist . . . . oder daß Du Gottes Sohn bist."

τός ist Gott selbst, wenn es richtig ist, daß man Gott anbeten soll von ganzem Herzen und Gott allein.

Das erste literarische Dotument, in welchem die halb instinktmäßige, halb traditionelle Scheu, unbefangen von der Gottheit Christi zu reden, nicht bloß gelegentlich, sondern durchweg und prinzipiell aufgegeben ist und alle Schranken durchbrochen werden, sind bekanntlich die ignatianischen Briefe. Wie das mit dem eigentumlich bestimmten Christentum des Ignatius zusammenhängt, wird weiter unten im Zusammenhang erläutert werden. hier soll nur die Tatsache hervorgehoben werden, Ignatius spricht in dem einleitenden Gruß des Epheser= und des Römerbriefes (zweimal) und in der Schlufwendung des Polnkarpbriefes gang unbefangen von "unserm Gotte Jesus Christus". Er ermahnt die Trallianer, sich nicht zu trennen von "bem Gott Jesus Christus" und dem Bischof und den Aposteln (71). Er nennt die Diakonen Diener des "Gottes Chriftus" (Smprn. 101)1). Er fpricht von unferm Gott Jesus Chriftus, ber im Vater ist (Rö. 38), von dem ev σαρκί γενόμενος (andere Cesart έν ανθρώπω) δεός (Eph. 72 stilisierte Bekenntnisformel), von dem δεός ανθρωπίνως φανερούμενος<sup>2</sup>). Er preist Jesus Christus, den Gott τον ούτως ύμας σοφίσαντα (Smyrn. 11). Er scheut nicht mehr vor der ge= waltigen Paradorie des αίμα θεοῦ (Eph. 11)3) und des πάθος θεοῦ (Rö. 68) zurud, ja er scheint bereits daran seine Freude zu haben 1). Er beginnt das feierliche Bekenntnis Eph. 182 mit: "Unser Gott Jesus Christus".

Das alles darf nun aber nicht als vereinzelte und singuläre Er-

<sup>1)</sup> δεός χριστός überwiegend in den Hndschrn. bezeugt. Dgl. den Zusatz Smyrn. 61 το αίμα Χριστού δτι (?) δεού έστιν in einem Certzeugen (Cimoth.).

<sup>2)</sup> Man vergleiche den ganzen Satz (Eph. 198) παλαιά βασιλεία διεφθείρετο δεοῦ ἀνθρωπίνως φανερουμένου εἰς καινότητα άϊδίου ζωής. — Anklang an den feierlichen hieratischen Stil aus dem Kultus des segnenden Heilands-Gottes s. o. S. 298.

<sup>8)</sup> Ogl. den christlichen Interpolator der Testam. d. Patriarchen Cevi 4: επί τῷ πάθει τοῦ ὑψίστου.

<sup>4)</sup> harnact ist geneigt, zwischen δ deós ήμῶν und dem absoluten δ deós einen strengen Unterschied zu machen (Dogmengesch. I 208 Anm.; 2002) und hält das absolute δ deós (Trall. 7. Smyrn. 6. 10.) für kritisch bedenklich. Es soll h. von vornherein zugestanden werden, daß die ganze Vergottung Christi vom Kultus und der Praxis (Jesus Christus "unser" Gott) ihren Ausgang nimmt und sich von dort lehrhaft dogmatisch durchsett. — Auf diese kultische Entwicklung aber kommt es gerade an. Sie bedeutet viel mehr als Cehre und Dogma. Ob Christus deós oder δ deós, δ deòs ήμῶν oder absolut δ deós genannt wird, das ist verhältnismäßig irresevant gegenüber dem solgenschwersten aller Vorgänge, daß sich aus dem Kultus die Vergottung gestaltete.

scheinung betrachtet werden. Dielmehr muß geurteilt werden, daß hier zum ersten Mal in der Literatur etwas in die Höhe steigt, was im massiven Glauben längst vorhanden war.

Dor allem kommt hier das Zeugnis Justins<sup>1</sup>) in Betracht, das wir hier vorgreifend in die Untersuchung hineinziehen. Das Material bietet freilich charakteristischerweise nur der Dialogus, nicht die Apologie. Das hat seinen guten Grund. Justin, der in der Apologie die Vernünftigkeit des Christentums so stark betont, scheut sich natürlich, hier von dem letzten und höchsten Geheimnis des Christentums offen zu reden. Aber im Dialog zeigt er, wie fest und stark er auf dem Boden des unz gebrochenen Gemeindeglaubens steht<sup>2</sup>).

Wieder und wieder steht hier das Bekenntnis zur Gottheit Christi. Und zunächst sei auch hier aller Nachdruck darauf gelegt, daß die Gottheit Jesu für Justin etwas durchaus praktisches bedeutet und gar nicht als theologische Spekulation auftritt. Gottheit und Anbetung gehören für Justin zusammen<sup>3</sup>).

Dialog 38 läßt sich Justin von seinem Gegner vorwerfen, daß er πολλά βλάσφημα vortrage, nämlich den präezistenten, als Mensch erschienenen, gekreuzigten, gen himmel gefahrenen und wiederkehrenden Christus. Jusett aber folgt die Hauptsache "καὶ προσκυνητὸν είναι". Justin faßt das Resultat seines Beweises demgegenüber zusammen K. 63: ὅτι γοῦν καὶ προσκυνητὸς ἐστι καὶ δεὸς καὶ Χριστός . . . οἱ λόγοι οδτοι διαρρήδην σημαίνουσι. Tryphon aber antwortet: Den heiden wolle

<sup>1)</sup> Auf das textlich Unsichere deds 'l. Χρ. Polnk. Phil. 122 soll kein Gewicht gelegt werden. Die vermeintliche Beziehung des τὰ παθήματα αὐτοῦ auf Gott (I. Klem. 21) erledigt sich durch die richtige Cesart έφοδίοις τοῦ Χριστοῦ (lat. syr. cop., δεοῦ nur A). Über die falsche Cesart Apg. 2028 s. o. S. 2702.

<sup>2)</sup> Dem entspricht die andere Beobachtung, daß Justin seine Cogostheologie ganz wesentlich in der Apologie vorträgt, im Dialogos kaum streift. Er hat die beiden Schriften für verschiedene Kreise gedacht und bestimmt. Kaum hat er in ihnen stufenweise den christlichen Heilsglauben entwickeln wollen. — Die Stimmung ist beide Male eine andere. Hätten wir von den andern Apologeten Schriften wie den Dialog mit Tryphon, so würden auch sie sich uns in viel stärkerer Annäherung an den Gemeindeglauben darstellen.

s) Charakteristisch ist es doch auch, daß Justin (Apol. I 6) da, wo er in jener merkwürdigen Weise Gott Vater, den Sohn, das heer der Engel und den Geist zusammenstellt, zunächst ganz allgemein von einem δμολογεῖν spricht. Das bezieht sich auf die Engel (Justin will eben beweisen, daß die Christen, theorestisch betrachtet, keine Atheisten seien).—Erst beim Geist sindet sich die Wendung πνεῦμά τε τὸ προφητικὸν σεβόμεθα καὶ προσκυνοῦμεν.—Auf die προσκύνησιs kommt es ihm in diesem Zusammenhang nicht an. Daher die Verdunkelung des Tatsbestandes.

er diesen herrn und Christus und Gott überlassen, die sich auch nach seinem Namen Χριστιανοί nennten. ήμεῖς δὲ τοῦ θεοῦ τοῦ καὶ αὐτὸν τοῦτον ποιήσαντος λατρευταί ὄντες, οὐ δεόμεθα τῆς ὁμολογίας αὐτοῦ οὐδὲ τῆς προσκυνήσεως. Dial. 68 293B äußert Justin wieder: μήτι άλλον τινά προσκυνητόν καὶ κύριον καὶ θεὸν λεγόμενον ἐν ταῖς γραφαῖς νοεῖτε εἶναι πλὴν τοῦ τοῦτο ποιήσαντος τὸ πᾶν καὶ τοῦ Χριστοῦ. Dann wieder 294 C: (γραφάς) αι διαρρήδην τον Χριστον και παθητόν καί προσκυνητόν καί δεόν άποδεικνύουσιν. In der langen Aufzählung der Würdetitel heißt es Dial. 126: vids ανθρώπου . . . παιδίον . . . Χριστός καὶ θεός προσκυνητός . . . . λίθος, σοφία 1). Oder - Justin kann das auch anders ausdrücken - darauf kommt es an, daß man dem Christus dieselbe run darbringe, wie dem Dater: "Wer von gangem herzen und von ganzer Kraft Gott liebt voll gottesfürchtiger Gesinnung, wird keinen andern Gott ehren. Und (doch) jenen Gesandten (äyyedos) wird er ehren (wie Gott), da Gott es will" (D. 93 323A)2). Auch das beweist die praftische Haltung Justins, daß für ihn die beiden Prädikate kupios und deós so nahe zusammentreten. Das zeigen fast alle bisher angeführten Stellen, besonders aber die wichtige Ausführung D. 56 277 C, wo Justin im hinblick auf Ps. 110 und Ps. 45 von einem δεολογειν<sup>3</sup>) καί κυριολογείν des heiligen Geistes resp. der heiligen Schrift in Bezug auf Christus redet\*). Und wie die Begriffe kupios und deos für ihn gusammentreten, so auch die Bezeichnungen deos und vids deov. wirft den Juden por: έξηρνεῖσθε αὐτὸν είναι θεόν, τοῦ μόνου καὶ άγεννήτου δεοῦ vióv (126 355 C). Und sein eigenes Bekenntnis lautet: ούτε οδν 'Αβραάμ ούτε 'Ισαάκ ούτε 'Ιακώβ . . . είδε τὸν πατέρα καὶ ἄρρητον κύριον τῶν πάντων . . . . ἀλλ' ἐκεῖνον τὸν κατὰ βουλὴν τὴν

<sup>1)</sup> Ogl. etwa noch die Didaskalia (K. 25 Achelis Flemming S. 122): "Wir haben darin festgesetzt und bestimmt, daß ihr Gott Vater den Allmächtigen und Jesum seinen Sohn Christum und den heiligen Geist anbeten sollt" (vgl. K. 3 S. 9).—In den Akten des Pionius 98 antwortet Asklepiades auf die Frage: τίνα σέβη; τὸν Χριστὸν 'Ιησοῦν. Und auf die weitere Frage: οὖτος οὖν ἄλλος ἐστίν (als der vorher bekannte δεὸς παντοκράτωρ) erfolgt die Antwort: οὖχί, ἀλλ' ὁ αὐτὸς δν και οὖτοι εἰρήκασι (anders 164).

<sup>2)</sup> Von hier aus versteht man, was Johannes meint, wenn er davon spricht, daß alle den Sohn ehren sollen, wie sie den Vater ehren, und wenn er drohend hinzusügt: Wer den Sohn nicht ehrt, ehrt auch den Vater nicht (522 f. vgl. 849). — Es handelt sich um die gottesdienstliche Verehrung des Sohnes, den Kernpunkt des Streites zwischen Spnagoge und Kirche (s. o. S 190).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) S. o. S. 287.

<sup>4)</sup> DgI. ποτη etwa D. 34 251 D. βασιλεύς καὶ δερεύς καὶ δεός καὶ κύριος καὶ ἄγγελος καὶ ἄνθρωπος καὶ άρχιστρατηγός καὶ λίθος καὶ παιδίον 36 254 D.

έκείνου καὶ θεὸν ὄντα, υἱὸν αὐτοῦ, καὶ ἄγγελον (D. 127 357 B). Ποφ interessanter ist eine zweite Stelle, in welcher der Christustitel auf der einen Seite den Titeln vids deov und deds andrerseits gegenübergestellt wird. "Daß dieser der Christus Gottes sei, fällt damit nicht hin, wenn ich auch nicht zu zeigen vermag, daß er von Anfang als Sohn des Weltschöpfers war, daß er Gott ist und als Mensch durch die Jungfrau geboren ist" (D. 48 267 C.)1). - Diesen έτερος δεός - ούχ δνόματι μόνον . . . άλλα καὶ ἀριθμῷ (K. 128) findet Justin natürlich auch überall im alten Testament2). Besonders wichtig wurden dabei Stellen, an denen dieses selbst von einem zweiten kupios und namentlich deos zu reden scheint. So verweilt auch Justin gern bei dem viel angezogenen 45. Pfalm, oder etwa bei Pf. 476 ανέβη ὁ θεὸς ἐν ἀλαλαγμῷ, κύριος èv φωνή σάλπιγγος (D. 37)3). Nur darf man nicht annehmen, daß Justin und seine Zeit den δεός προσκυνητός aus dem alten Testament herausgelesen haben. Derartige wichtige Entwicklungen gehen nicht auf dem Wege schriftgelehrten Studiums vor sich. Dielmehr hat man den bereits feststehenden Glauben an den Erepos deós nach rudwärts in das A. C. hineingelesen.

Es gibt mit alledem eigentlich keinen bessern Zeugen für den Gemeindeglauben in Bezug auf Christus als den neuen Gott, als Justin. Wenn dieser Mann, den man geneigt ist, einen Rationalisten zu schelten, der so stark in seinen apologetischen Aussührungen die absolute Vernünftigkeit des Christentums betont, dessen Theologie eigentlich in eine ganz andere Richtung ging, wenn dieser Mann nicht müde wird, wieder und wieder die ungeheure Paradoxie von einem έτερος δεός προςκυνητός zu verkünden, so steht eben hinter ihm die Gemeindetradition, der er sich beugt, oder besser dem hinter ihm die Gemeindetradition, der er sich beugt, oder besser der Gemeindetultus und die gottesdienstliche Praxis, an denen er mit ganzem herzen und trotz aller Betonung des Cogos hängt. Seine Verkündigung des δεύτερος δεός entspringt aus der Frömmigkeit, nicht aus der Spekulation. Seine Spekulation hat

<sup>1)</sup> Ogl. noch D. 61 284 B: υίδς, σοφία, άγγελος, δεός, κύριος, λόγος (!), vgl. 284 C, K. 116 343 B. Don Jojua heißt es: άτε οὐ Χριστὸς δ (!) δεὸς ἄν οὐδὲ υίὸς δεοῦ 113 340 C. — Auch das Paradoron δεὸς καὶ ἄνδρωπος kennt Justin natürlich 3. B. K. 71 297 B. 34 251 D.

 $<sup>^2</sup>$ ) Ganze Serien derartiger Stellen bringt Justin, Dial. 34. 36. 38 f. 63 usw., vgl. besonders auch die langen Ausführungen D. 56 über Gen. 18-19, D. 62 über Gen.  $1_{27}$  usw.

<sup>3)</sup> D. 38. 63 vgl. Hebr. 18. Offenbar bezog schon der Verfasser des Hebräers briefs den vermeintlich angeredeten & decs von auf Christus.

hier wieder abzumildern und umzubiegen gesucht. Doch davon kann erst weiter unten gehandelt werden.

Dem Juftin gesellen wir einen zweiten Zeugen driftlichen Gemeindeglaubens bei. Als Zeugen für die Gottheit Christi nennt das kleine Cabyrinth an letzter Stelle nach Irenaeus den Kleinasiaten Melito θεὸν καὶ ἄνθρωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν (Eufeb. h. E. V. 28,5). Was wir von ihm an Fragmenten besitzen, das berechtigt wohl zu dem Urteil, daß er kaum ein wirklicher Theologe, ein Mann des Gedankens, gewesen ift. Er ift in erster Linie der Aberlieferer des massiven Gemeindeglaubens. So finden wir denn auch bei ihm, wie bei Ignatius die Paradorie ο δεός πέπονδεν ύπο δεξιας 'Ισραηλιτίδος'). Dies durch Anastasius Sinaita aus Melitos Schrift els τὸ πάθος erhaltene Fragment findet sich in einem umfangreichen sprischen Fragment wieder 2), dessen Echtheit deshalb nicht zu beanstanden sein wird (ebensowenig wie die der andern mit ihm eng zusammengehörigen sprischen Fragmente). Gerade diese Fragmente aber sind charakteristisch. Was wir hier haben, ist eben eigentlich keine Theologie, es sind Deklamationen eines Predigers, der in den Unbegreiflichkeiten des driftlichen Gemeindeglaubens schwelgt. Die Fragmente sind so charatteristisch, daß ich es mir nicht versagen kann, einige Stellen aus der lateinischen übersetzung bei Otto, welche deren Stil mir gut wiederzugeben scheinen. hierherzuseten. So heißt es im ersten Fragment:

quidnam est hoc novum mysterium? judex judicatur et quietus est; invisibilis videtur neque erubescit; incomprehensibilis prehenditur neque indignatur; incommensurabilis mensuratur neque repugnat; impassibilis patitur neque ulciscitur, immortalis moritur neque respondet verbum, coelestis sepelitur et \( \lambda id \rangle \) fert.

## Oder im zweiten Fragment:

qui agnus visus est, pastor mansit; qui servus reputatus est, dignitatem filii non denegavit; a Maria portatus et patre suo indutus; terram calcans et coelum implens; puer apparens et aeternitatem naturae suae non fallens; corpus induens et simplicitatem naturae suae divinae non in quantum homo erat, indigens, [coarctans; et non desinens mundum alere, in quantum deus erat.

<sup>1)</sup> Otto, Corpus Apolog. IX. 416, Fragment VII.

<sup>2)</sup> Otto, IX. 429-423.

Und zum Schluß des dritten heißt es nach der Wiedergabe eines langen christologischen bekenntnismäßigen Kerngmas:

auriga Cherubim, princeps exercitus angelorum, Deus ex deo, filius ex patre Jesus Christus, rex in saecula.

Das ist eben hieratisch formulierte Sprache'), hymnus, echte oder nachgeahmte Gemeindeliturgie. hier haben wir tatfächlich den Boben, auf dem die Paradorieen von dem Χριστός προσκυνητός δεός, dem Gott, der gelitten hat und der gestorben ist, dem Gottmenschen, dem deds ek deov, gewachsen sind. Kühle reflektierende überlegung und irgendwie vom Geist hellinistischer Theologie angehauchte Spekulation hat bei ihnen nicht Pathe gestanden. Sie sind gediehen in der beißen Atmosphäre eines enthusiastischen, im gemeinsamen Gottesdienst, in hymnus und Lied sich auslebenden Glaubens. Einem Manne, der sich wesentlich an dieser Stimmung nährte, ist es auch zuzutrauen, daß er von Christus lehrte: "Denn da er Gott war und vollkommener Mensch in einer Person (oadros), hat er seine beiden Naturen (odosa) bewährt", und zwar die Gottheit durch seine Wunder in der dreijährigen Wirksamkeit nach seiner Caufe, die Menschheit in den dreißig Jahren vor der Caufe, in denen er wegen seiner fleischlichen Unvollkommenheit die Wunder seiner Gottheit verbarg, καίπερ δεός άληδης προαιώνιος υπάρχων<sup>2</sup>). Namentlich wenn man hinter dem allen keine Theologie wittert, so sieht man mit Erstaunen, wie hier die vom Kultus und der Liturgie ber bestimmte, por feinen Unmöglichkeiten guruchschreckende Denkweise naiver Gläubigfeit die Entwicklung von Jahrhunderten vorwegnimmt.

Rückwärts fällt nun aber von hier aus ein Licht auf eine Reihe von bekenntnismäßigen Ausführungen des Ignatius. Wenn wir bei ihm lesen (Eph. 7):

εἶσ ἰατρός ἐστιν σαρκικός τε καὶ πνευματικός, γεννητὸς καὶ ἀγέννητος, ἐν σαρκὶ γενόμενος θεός, ἐν θανάτω ζωὰ ἀληθινή, καὶ ἐκ Μαρίας καὶ ἐκ θεοῦ, πρῶτον παθητὸς καὶ τότε ἀπαθής Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ κύριος ἡμῶν —

<sup>1)</sup> Beachte die Stillsierung im fünften Fragmente, das immer wieders holte obros ös, dann lauter Anfänge mit ob. Ogl. zur Stilbeurteilung Norden Agnostos Theos 177 ff.

<sup>2)</sup> Otto IX 415 Fragm. VI. Ogl. über das Fragment harnad, Chronolgie 518: die Echtheit sei aus äußeren Gründen nicht zu bestreiten, gegen den Inhalt hat

oder (an Polyk. 3):

τὸν ὑπὲρ καιρὸν προσδόκα τὸν ἄχρονον, τὸν ἀόρατον τὸν δι' ἡμᾶς ὁρατόν τὸν ἀψηλάφητον,

τὸν ἀπαθῆ τὸν δι' ἡμᾶς παθητόν'),

τὸν κατὰ πάντα τρόπον δι' ἡμᾶς ὑπομείναντα —

Wer wollte da denselben hieratischen Stil und die enge Berührung des Ganzen nach Inhalt und Form verkennen?! Was dei Ignatius und Melito gemeinsam zu Grunde liegt, ist nicht "kleinasiatische Theologie", überhaupt keine Theologie, es ist die Sprache des Christushymnus und des Gemeindeglaubens. Von dort wird also auch das von Irenaeus (IV 4,2) zitierte Wort des Presbyters stammen, das wir fast wörtlich bei Melito wiedersinden: ipsum immensum patrem in filio mensuratum esse<sup>2</sup>), mensura enim patris filius, quoniam et capit eum.

Diese Art von hymnologischer Gemeindetheologie, deren Charakteristikum eben das Schwelgen im Widerspruch ist, mußte schließlich zu einer vollen Dergottung sühren, d. h. der Derdrängung Gottes des Daters resp. der Verneinung jeglichen Abstandes zwischen Dater und Sohn. Was sich hier regt, ist der naive Modalismus, den später die Logostheologen als ihren argwöhnischen und erbitterten Gegner vorfanden. Christus ist der sichtbar und greisbar gewordene Gott, Gottes ewiges und unermeßliches Wesen hat sich in ihm zur Erde geneigt. Das ist aber in keiner Weise zu modernisieren. Hinter diesem Satzteht nicht etwa die Vergegenwärtigung des sittlich religiösen Personenbildes Jesu von Nazareth — daran darf man überhaupt nicht denken — sondern der im Gemeindegottesdienst verehrte Gott! Justin scheint

h. Bedenken, ist aber gegen seine eigenen Bedenken bedenklich. — Coofs Dog-mengesch. S. 151 ist von der Echtheit des Fragments wohl mit Recht über-zeugt. Auch das zweite, oben zitierte sprische Fragment spricht von der simplicitas naturae divinae. — Dieselben paradoren Gedanken hüben und drüben.

<sup>1)</sup> Ogl. noch Melito (Otto 419): invisibilem visum esse set incomprehensibilem prehensum esse et impassibilem passum esse et immortalem mortuum esse et coelestem sepultum esse. — Zahlreiche Beispiele für diesen Stil liesern die apostryphen Apostelgeschichten, vgl. 3. B. die Predigt Petri bei der Agape, Petrusakt. K. 20, vor allem die Thomasakten.

<sup>2)</sup> Aber die bei Melito vorliegenden Christus-Adam-Phantasien und Spe-kulationen soll unten (Kap. X) im Zusammenhang gehandelt werden. Auch die hadessahrt scheint gerade in der Liturgie der alten Kirche eine Rolle gespielt zu haben. Daher mag Melito sie haben (s. o. S. 34).

folde Christen zu kennen, die Christus schon den Cogos') nennen, aber ihn für eine vom Vater unabtrennbare und unabscheidbare Dynamis halten; so wie das Sonnenlicht sich zur Sonne verhalte, so sei das Verhältnis zwischen Gott — Vater und Sohn: δύναμιν αὐτοῦ προπηδᾶν ποιεῖ καὶ, ὅταν βούληται, πάλιν ἀναστέλλει eis έαυτόν. Was Justin hier zu bekämpfen scheint, könnte dieser naive, schon etwas theologisch gefärbte Modalismus') sein, den er uns somit in eine frühe Zeit direkt zu verfolgen möglich machen würde. Ihm gegenüber setzt er seinen προσκυνητός δεός, ετερος ἀριθμῷ οὐ γνώμη (DiaI. K. 128).

Und endlich haben wir noch einen letzten Zeugen für den vulgären Massenglauben der christlichen Gemeinden im zweiten christlichen Jahrhundert. Das sind die apokryphen Apostelakten. Sie sind ihrer eigentlichen geistigen Grundlage nach wahrscheinlich nicht gnostisch häretisch, so sicher auch ein gnostischer Firnis bei manchen von ihnen (Johannesatten, Thomasakten) nicht zu verkennen ist. Sie spiegeln etwa den Dulgärglauben der katholischen Kirche seit der zweiten hälfte des zweiten Jahrhunderts wieder. Es ist wahr, wir können sie nicht gerade direkt als Zeugnisse für das nachapostolische (vorjustinische) Zeitalter verwenden. Aber mit ihren Quellen reicht unsere Literatur in noch frühere Zeiten zurück; und der breite Unterstrom des Massenglaubens pflegt seine Richtung wenig zu verändern. Wie er in der zweiten hälfte des zweiten Jahrhunderts aussah, so mag er auch schon um 100 ausgesehen baben.

Und hier ist Christus eben einfach der Gott geworden<sup>8</sup>). Er ist der neue Gott, die neue Erscheinung des neuen Gottes<sup>4</sup>), der lebendige Gott<sup>5</sup>), er allein der Gott der Wahrheit<sup>6</sup>), ja er selbst der Vater der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dgl. die charakteristische, aus hellenistischer Allegorese stammende Begründung: λόγον καλούσιν έπειδή καὶ τὰς παρὰ τοῦ πατρὸς ὁμιλίας φέρει τοῖς ἀνθρώποις (358 AB). So sei diese Dηnamis auch der Engel, der vorübergehend den Patriarchen erschien, und werde auch ἀνήρ oder ἄνθρωπος genannt, weil der Vater in derartige beliebige Gestalten sich verwandelnd den Menschen erscheine (s. u. Kap. IX).

<sup>2)</sup> Juzugestehen ist, daß J. auch jüdische Gegner, eventuell alexandrinische Cogosspekulationen im Auge haben könnte.

s) Und zwar auch, wenn gleich hier noch seltener, in den Paulusakten, die dem übrigen Corpus der apokryphen Akten gegenüber eine Sonderstellung einnehmen. Dgl. Paulus= u. Thekla=Akten K. 29: Mein Gott, du Sohn des Allerhöchsten, 42 Mein Gott und Gott dieses Hauses . . . J. Chr. Gottes Sohn. Mart. d. Paulus K. 4: Für einen König kämpfen wir . . der vom himmel ist, für den lebendigen Gott, der . . . als Richter kommt (vgl. das folgende).

<sup>4)</sup> Thomas-Aften 123. 5) Petrus-Aften K. 2. 6) Th.-A. 25.

Wahrheit¹), Dater der höhe²), wahrhaftiger und alleiniger Gott³), das verborgene Geheimnis, Gott aus Gott⁴), die Gottheit, die um unseretzwillen in einem Menschenbilde erschien⁵), der Du in der höhe wohnst und jett in der Tiese gefunden wirst³), die Größe, die zur Knechtschaft herabstieg²), unser Gott Jesus Christus³). An ihn werden im Durchzschnitt die Gebete gerichtet³), in erster Linie die Sakramentsgebete: "o Gott Jesus Christus, in Deinem Namen habe ich eben geredet, und er ist gezeichnet worden mit Deinem heiligen Zeichen", so heißt es im Tausgebet der Petrusakten (K.5); "herr Gott barmherziger Dater, Erlöser Christus", heißt es in einem andern¹o). Stärker kann der naive Modaslismus nicht zum Ausdruck kommen. Und er kommt auch hier in der unressektierten Sprache des Gebets zum Ausdruck.

Und endlich mag hier zum Schluß das Zeugnis des heidnischen Beobachters Celsus hergestellt werden. Er hat in seiner Beurteilung des Christentums, wie schon bemerkt, die Linien etwas grob gezogen. Aber mit seiner Auffassung vom Christusglauben der Christen wird er mit Bezug auf den durchschnittlichen Gemeindeglauben recht behalten. Ihm ist in der Tat Christus der bei den Christen angebetete Gott<sup>11</sup>), darauf kommt er wieder und wieder zurück. Schon oben wurde darauf hingewiesen, daß für ihn decs und deov vics (παις) im Munde der Christen dasselbe bedeutet<sup>12</sup>). Denn die Christen beten ja diesen Gottessohn an und widmen ihm spezifisch göttliche Verehrung: δ ὑπο Χριστιανῶν προσκυνούμενος καὶ θαυμαζόμενος <sup>13</sup>) θεός (I 51 S. 10216). τὸν δὲ καὶ αὐτῶν ὡς ἀληθῶς εἰδώλων ἀθλιώτερον καὶ μηδὲ εἴδωλον ἔτι, ἀλλ' ὄντως νεκρὸν σέβοντες καὶ πατέρα ὅμοιον αὐτῷ ζητοῦντες <sup>14</sup>) (VII36). Wie kann ein Gott sich fürchten, verraten, von den Seinen verlassen, gefangen und verurteilt werden? Weshalb hat er, wenn er Gott war,

<sup>1)</sup> Th.=A. 26. 2) Th.-A. 143. 3) Joh.=Att. 43. 4) Th.=A. 47.

<sup>5)</sup> Th.=A. 80. 6) Th.=A. 37. 7) Joh.=A. 77. 8) Joh.=A. 107.

<sup>9)</sup> Petr.-A. 18: "Wir wollen darum unsere Kniee vor Jesus beugen". — Freilich — beinahe dasselbe Stadium des Christuskultus ist auch schon bei Paulus, Phil. 20 ff., erreicht. 10) Akt. Tho. 97.

 $<sup>^{11}</sup>$ ) Daß Origenes mit dieser Auffassung des Celsus nicht ganz einverstanden ist, versteht sich von selbst; vgl. II 9. III 41.62.

<sup>19)</sup> S. die Stellen oben S. 3055 dazu etwa II 9, III 41 u. ö.

<sup>18)</sup> Das δαυμάζειν hat hier etwa dieselbe Bedeutung, wie Apk. 138 178 (ansbetende "Bewunderung" des Tieres, "andächtiges Staunen"), vgl. Jo. 520.

<sup>14)</sup> DgI. II 8 (von den Juden) êπεὶ μὴ πεπιστεύκασιν &ς εἰς δεὸν Ἰησοῦν. DgI. II 49 διότι τοῦτον οὐ νομίζομεν δεόν.

sich keine besseren Jünger ausgesucht, wie kann ein Gott mit zu Tische liegen und wiederum Schmerzen leiden? Seine Wunderwerke bezeugen den Goeten, nicht den Gott; daß ein Gott unter den Menschen wandle, ist ganz unglaublich — das alles schleudert Celsus ironisch spottend den Christen entgegen oder läßt diese Vorwürfe durch den dialogisierenden Juden erheben.

So schließen sich die Beweise von allen Seiten zusammen. Und es möge zum Schluß noch einmal darauf hingewiesen werden: Der Glaube des alten Christentums an die Gottheit Christi erwächst gang und gar aus der gottesdienstlichen Verehrung des kúpios. demgegenüber nicht darauf hinweisen, daß in der Cat die religiöse Sprache in dem das Christentum umgebenden Milieu mit dem Titel "Gott" sehr freigiebig gewesen sei"). Der Vergleich trifft nicht gu. Wenn die Christen von ihrem Gott Jesus Christus redeten, so haben sie dieses Prädikat ihm eben nicht in der Weise einer überschwenglichen Cobpreisung in rhetorischer Bildersprache gegeben. Für sie stand hinter diesem Citel eine sehr starte und greifbare Realität, der alltägliche dristliche Gottesdienst, in dessen Mittelpunkt der προσκυνούμενος δεός und kúpios Ingous Xpigtós stand. Wenn Justin von dem Etepos deós (προσκυνητός) spricht der nicht γνώμη wohl aber αριθμῷ von Gott verschieden sei, so sei er sich vollständig bewußt, daß er und der Glaube, den er vertrat, dem Christus damit eine erzeptionelle und einzigartige Stellung

<sup>1)</sup> II. 8. 20. 21. 23. 38. 49. 74. Dgl. III. 41 62 IV. 5 VII. 53.

<sup>2)</sup> Harnack, Dogmengesch.4 S. 209 verweist zum Beweise auf Tertullian Apologet. 10 11. Man kann auch auf die Ausführungen in den Pseudoklementinen(Rekogn, II. 42 ho. XVI. 14 XVIII. 4) über die Art, wie das alte Testament pon Gott und Göttern spricht, hinweisen (Ausführungen, die hier unter dem Gesichtspunkt der Verteidigung der Monarcie Gottes gemacht werden). Gang besonders charakteristisch ist hier die XVII. Homil. des Aphrahat (Texte u. Untersuch. III. 3.4 S. 279-289), welche Dölger, Ichthas S. 400, in diesem Zusammenbang beibringt. Um den judischen Dorwurf zu widerlegen, daß die Chriften einen Menschensohn Gott nennen, verweist A. auf eine ganze Reihe alttestaments licher Stellen, in denen Menschen Götter genannt werden, und rechtfertigt er gar die Prostnnese Jesu mit dem hinweise auf die Sitte der Adoration der herrscher. Aber das alles ist eben doch ausgesprochen apologetisch und trifft die eigentliche Stimmung des Gemeindeglaubens nicht. Hermas Vis. I 1 7, wo Hermas gu seiner herrin sagt: οὐ πάντοτέ σε ως δεαν ήγησαμην, deutet vielleicht dieser bochft feltsame Ausdrud auf eine hellenistische Quelle. Der Diognetbrief, deffen Zeugnis X 6 in diesem Zusammenhang immer wieder angeführt zu werden pflegt, ift ein singuläres Erzeugnis von höchst umstrittenem Datum; vgl. Joh. Att. 27 (Bonnet II 1,1668f.)

gebe. Als wirkliche Parallelen kommen nur diejenigen Erscheinungen innerhalb der antiten Welt in Betracht, bei welchen sich mit dem Pradikat der Gottheit der Kultus verbindet'). Derartige Erscheinungen sind in der Cat vorhanden. Über den Regentenkult ist bereits zur Genuge gesprochen. Daneben tommt etwa die kultische Derehrung in Betracht, welche philosophische Schulen ihrem haupt und Stifter zu Teil werden ließen. Den gnostischen Sekten wurde göttliche Verehrung ihrer Schulhäupter häufig vorgeworfen. Kultische Verehrung des Bildes Christi und daneben der Bilder griechischer Philosophen fand Irenaeus bei den Karpokratianern (I 25,6). Von einem Kult in Kephallenia zu Ehren des Sohnes des Karpokrates Epiphanes weiß Klemens (Stromat. III 2.5)2) zu berichten. Die Simonianer verehrten den Simon und die Helena als ihren kupios und ihre kupia (s. o. S. 117). Hellenen, Christen, Keper werfen sich mit Vorliebe derartige Menschenverehrung und Menschenvergötterung gegenseitig vor\*). Aber es mag doch in diesem Zusammenhang noch einmal darauf hingewiesen werden, daß im Martyrium des Polyfarp (178) gegenüber dem Dorwurf der göttlichen Verehrung der Märtyrer die scharfe Grenzlinie gezogen wird: τοῦτον μέν γάρ υίον ὄντα τοῦ θεοῦ προσκυνοῦμεν, τοὺς δὲ μάρτυρας ὡς μαθητὰς καὶ μιμητὰς τοῦ κυρίου άγαπῶμεν άξίως ἕνεκα εὐνοίας ἀνυπερβλήτου.

In dieser Aufzählung könnte man noch länger fortfahren<sup>4</sup>), und doch schwächt man mit alledem die ungeheure Bedeutung der religions-

<sup>1)</sup> Ogl. zum folgenden die bedeutsamen Ausführungen Harnacks a. a. O. 1381. Unter dem oben berührten Gesichtspunkt gehören aber nicht hierher alle die Zeugnisse, in denen von dem Weisen (später dem Frommen, dem Mustagogen) als dem desos ändownos und geradezu als einem desos geredet wird. Auch nicht — wenigstens nicht direkt — die Tatsache, daß das Vergottungsideal aus der hellenistischen Frömmigkeit in die christliche eindringt (hippolyt Refut. X. 34: γέγονας δεός; s. o. Kap. IV und weiter unten Kap. X). Das ausgesprochene Vergottungsideal im Christentum ist jünger als Kyrioskult und Verehrung des Gottes Christus. — Wie seine Aufnahme in die christliche Frömmigkeit das Christusdogma zum Teil wieder rationalisiert, wird weiter unten (Kap. X) noch besprochen werden.

<sup>3)</sup> Doch liegt hier wahrscheinlich eine einfache Verwechselung des Epiphanes mit einer Mondgottheit (δεός Επιφανής) zu Grunde.

<sup>3)</sup> Ogl. Lucian, Peregrinus Proteus K. 11 (Verehrung des Peregrinus durch die Christen); Cäcilius b. Minucius Felix Octav. IX. 10 (Verehrung der Priester bei den Christen); Antimontanist bei Euseb. H. E. VI. 8,6 (Verehrung der Propheten bei den Montanisten). — Noch anderes bei Harnack I<sup>4</sup> 139.

<sup>4)</sup> Eine wirkliche und höchst interessante Parallele liegt im Manichäismus vor. Mani ist, wie wir jest wissen, im Kult seiner Gemeinde der angebetete

geschichtlichen Tatsache nicht ab, daß das älteste Christentum den Unriostult in das Zentrum seiner Religion aufnahm und daß aus dem Knrioskult der Glaube an die Gottheit Jesu erwuchs. Man macht damit den Dorgang nur historisch verständlich; alle jene Beobachtungen beweisen nur immer wieder von neuem, daß das Christentum mit der Ausgestaltung des Kyrioskultus seiner Zeit und seinem Milieu den Tribut zahlte, daß es bis in sein Zentrum hinein von hellenistischer grömmigteit bedingt ist. Die Beobachtungen beweisen nicht, daß die parallelen Erscheinungen im Christentum etwas verhältnismäßig Akzidentielles und Peripherisches seien. Im Gegenteil, das Christentum hat ja den Kyrioskult in seiner gangen eigenartigen Wucht und Kraft erst ausgebildet, ihm wurde der kupios der eine, neben dem es keinen andern gibt, der έτερος δεός προσκυνητός, derjenige, dem seine Würdestellung neben Gott allein zukommt. Innerhalb jener (formal) gegebenen Grundform entwidelte es seine originale Kraft; hier wirkte der impulsive Anstoß, ber von der Person Jesu von Nagareth ausgegangen war, mächtig weiter, hier auch - in dieser Betonung des els kopios - der alttestamentliche urfräftige Monotheismus - freilich so, daß nun um so schärfer das Paradoron und das alle kommenden Geschlechter qualende Rätsel des δεύτερος δεός heraustrat.

\* \*

VII. Dies alles nun, der Kyrioskult in der ganzen breiten Massenhaftigkeit seiner Erscheinungen und die Verehrung des Gottes Jesu Christi bis zur fast völligen Ineinssetzung mit Gott dem Vater, hat sich beinahe ohne theologische oder gedankenmäßige Reslexion vollzogen. Es ist nicht gemacht und geschaffen, es ist geworden und gewachsen. Daher stammt auch die große Einheitlichkeit und Gleichförmigkeit in der Entwickelung. Daher die Möglichkeit, das alles auf eine Fläche aufzutragen. Derzgebens sehen wir uns, soweit wir blicken können — auch die Gnosis, soweit sie christlich berührt ist, differiert an diesem Punkte kaum — verzgebens sehen wir uns nach einer Opposition gegen diese Entwicklung um. Nirgends sinden wir etwa eine Polemik, die sich gegen den Christus-

Herr und Gott geworden. S. W. K. Müller, Ein Doppelblatt aus einem manischälschen Hymnenbuch 1913, S. 20ff. 3. 259: Dich will ich segnen, Nazd Mar Mani. 3. 269: O Gott unverletzlicher Mari Mani; 3. 307: Gott Mari Mani; 3. 375. 379: leuchtender Gott Mari Mani. Ogl. 3. 233. 263; auch flügel, Mani S. 96.

fult richtet, also die hier vorliegende Entwickelung an der Wurzel angreift. Wollen wir uns zum Bewuftsein bringen, eine wie ungeheure Entwidelung das Christentum hier durchgemacht hat, so muffen wir in erster Linie auf die Polemit mit dem Judentum achten, wie sie ihre flassische Ausdrucksweise etwa im vierten Evangelium oder im Dialog Justins mit Trophon gefunden hat1). hier tritt es am klarsten heraus, wie fremd und mit welcher inneren Abneigung der alttestamentliche Monotheismus der Vergottung des Sohnes, der kultischen Verehrung desselben, der gangen Verkündigung von dem έτερος δεός προσκυνητός gegenüberstand. Aber innerhalb des genuinen Christentums spüren wir nichts von hemmenden und sich entgegenstemmenden Kräften; das läßt darauf schließen, mit einer wie innerlichen Notwendigkeit sie sich vollzogen hat. -Dielleicht würden die Dinge anders liegen, wenn das paläftinensische Judenchristentum nicht mit der Zerstörung Jerusalems, wie es scheint, allen Einfluß auf die weitere Entwickelung verloren hätte und zu einer Sette im Ostjordanland geworden wäre. Vielleicht würden wir doch noch nachweisen können, daß dieses Judendristentum nicht in den alls gemeinen Strom der Entwickelung fortgeriffen wurde, wenn unsere Nachrichten bei den Kirchenvätern nicht gar so dürftig wären. - Abgeseben von einer vereinzeltnen Wendung bei Justin2) tauchen die Nachrichten über die Oppositionsstellung der Judenchristen in der Christologie erst bei Irenaeus auf, und sind hier von höchst dürftiger und allgemeiner Natur. Und auch die späteren Notizen der Kirchenväter führen uns über die armselige Skizze des Irenaeus, wenn wir von den Nachrichten über das gnostisierende Judenchristentum absehen, nicht gar weit herüber. So finden wir denn hier in der Tat eine polemische Haltung gegen die entscheidenden Behauptungen, in denen die kirchliche Christologie ausmündete. Seit Irenaeus gehört die Behauptung zum ehernen Bestand der Polemit gegen die Keger, daß die Ebioniten die

<sup>1)</sup> Ogl. die Ausführungen Harnacks Texte u. Unters. XXXIX 1, 1913, S. 47ff.: Judentum u. Judenchristentum in Justins Dialog mit Trypho. H. hat hier ein Thema angeschlagen, dessen weitere Ausführung sehr lehrreich wäre. Ogl. namentlich S. 73ff.

<sup>2)</sup> Die "τινές", welche nach Justin D. 48. 267 D zwar zugeben, daß Jesus der Christ sei, aber ἄνδρωπον έξ άνδρώπων γινόμενον sind Judenchristen. Denn es ist hier έκ τοῦ ὑμετέρου γένους zu sesen. Ogl. die Kollation des Ms. von Paris in der angegebenen Schrift Harnacks S. 93 ff. — "Doch hat Justin diesen Punkt nicht zu einem entscheidenden Kontroverspunkt gemacht" (Harnack Dogmengesch. 3201; s. überhaupt die Ausführungen 310 ff.).

wunderbare Geburt leugnen. In den Klementinischen Homilien findet sich eine interessante Polemik gegen das Dogma von der Gottheit Christi und ein Versuch, zwischen den Begriffen Gottessohn und Gott eine Grenze zu ziehen (Hom. XVI. 15 f. s. o. S. 305). Aber das alles trifft nicht die Anfänge und das Jundament der christlichen Bewegung. Und die Frage, ob und wie weit das genuine (resp. auch das gnostisch bestimmte) Iudenchristentum sich auf den Boden des Kyrioskultus der hellenistischen Gemeinden gestellt haben, muß aus Mangel an allen genaueren Quellen unbeantwortet bleiben<sup>1</sup>).

Innerhalb der Großfirche aber haben wir hier eine Einheitlichkeit und Kontinuität der Entwicklung sondergleichen. Die theologischen Differenzen, die man hier zu finden gemeint hat, und die in der Cat auch vorhanden sind, sind von einer außerordentlich geringen Tragweite. die einen mehr "adoptianisch" in ihrer Christologie dachten und die andern eine mehr "pneumatische" Christologie vortrugen, ist, wenn sich diese Scheidung überhaupt strifte durchführen läßt, von gang geringem Belang, da doch für beide Richtungen Jesus der im Kultus verehrte Kyrios war. Ob man die gegenwärtige Würdestellung des Kyrios (Theos) auf seiner uranfänglichen präexistenten Wesenheit beruhend dachte, oder ob man annahm, daß ein Mensch (durch die Einsenkung einer übernatürlichen Wesenheit) zu gottgleicher Würde erhoben sei, für die Praxis und den Kultus kam das schließlich auf eins hinaus. beiden Vorstellungen lagen gleicherweise innnerhalb der Vorstellungsmöglichkeiten für die hellenistische Welt, in der das Christentum sich bewegte. Wir werden später die Gründe zu erwägen haben, wie es gekommen sei, daß die erstere Auffassung über die letztere auf der gangen Cinie gestegt hat. Aber gum Wesentlichen und gum Kern der Entwickelung gehört das alles zunächst nicht.

<sup>1)</sup> Man beachte, daß die Grenzübergänge hier sließende sind. Heilungen im Namen Jesu und eine Taufe im Namen Jesu (?) wird auch das Judenschristentum von frühester Zeit an gehabt haben. Aber von da dis zu der Einstührung des Khriosfultus in das Zentrum der Frömmigkeit ist immer noch ein langer Weg. — In der judenchristlichsgnostischen Grundschrift der Pseudoklementinen ist der eigentliche Titel für den Christus der wahre Prophet nicht der κύριος, obwohl hier natürlich die übsiche Terminologie in den uns erhaltenen Quellen an vielen Stellen eingedrungen ist. Im hebräersEvangelium ist die Benennung d κύριος an mehreren Stellen eigedrungen (dagegen nicht in den Fragmenten des Ebioniten-Evangeliums bei Epiphanius, aber hier ist das zur Beobachtung stebende Material sehr schmaß.

1. Dennoch muß an dieser Stelle ein turger überblick über die driftologischen Reflexionen, welche in diesem Zeitalter die eigentliche und folgenschwere prattische Grundlegung driftlicher Frömmigkeit begleiten und umspulen, gegeben werden. Auf zwei Linien werden sich von vornherein derartige Reflexionen bewegen; es wird sich einmal die Frage erheben, wie sich die Größe des im Kultus verehrten Knrios zu dem einen Gott und Vater verhalte. Es ist charafteristisch für das nachapostolische Zeitalter, daß sich die eigentliche Reflexion an die fem Puntte noch faum zu regen begonnen hat. Man läßt eben beide Größen ruhig neben einander stehen; auf der Linie etwa paulinisch-johanneischer Gedanken faßt man beinahe überall die beiden unter dem Bilde des Daters und des Sohnes zusammen1). Man stellt somit auf der einen Seite Christus als den Sohn gang eng in seinem Wesen und seiner Würde Gott zur Seite und sucht doch beide wieder voneinander als Vater und Sohn zu differenzieren. Freilich haben wir andrerseits bereits geseben, wie schon im nachapostolischen Zeitalter die Begriffe Gott und Gottessohn wieder zusammenfließen. Sur die breite Masse verschwanden hier wiederum die feinen Unterschiede und Abgrengungen. Bekenntnisse eines naiven Modalismus, wie, daß der Sohn der sichtbar gewordene Dater sei, daß der unmegbare und ungreifbare Dater im Sohn meßbar und greifbar geworden sei (s. o. S. 312), werden weithin Anklang gefunden haben. Daneben wird der noch einfachere und naivere Glaube, wie er sich 3. T. in den apokryphen Apostellegenden, vor allem auch bei den Gnostikern, Marcion u. a. zeigt: der Glaube an den neuen Gott Christus, bei welchem dann der Glaube an Gott den Vater gang und gar verdrängt und aufgesogen wird, sich jest bereits Bahn gebrochen haben. Aber das alles liegt noch friedlich nebeneinander, noch hat die eigentliche Reflexion mit ihrer zersetzenden und spaltenden Wirkung kaum begonnen<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Übrigens hat der Titel vids deov nicht unbedingt geherrscht. Es ist doch bedeutsam, daß er in der Apg. nur ein einziges Mal (921) bei der Zusammensfassung der Predigt des Paulus begegnet. Er sehlt ferner in Jakobus, I. Pt., II. Pt., Jud. Brief, in der Apokalppse (Ausnahme 218), im I. (!) und im II. Klemens (I. Klem. 364 ist Zitat aus dem Hebräerbrief). Bei Ignatius tritt der Titel schon wieder vor der Bezeichnung mit Gott zurück.

<sup>2)</sup> Aber die Logostheologen stießen auf die instinktive Abneigung dieses "naiven Modalismus", der sich dann später im Kamps mit der Logostheologie zum restektierten theologischen Modalismus gestaltete, wenn man überhaupt bei diesen resoluten Vertretern des Gemeindeglaubens von einer Theologie reden darf. Besons ders charakteristisch ist hier Tertullians Zeugnis adv. Prax. 3.: Simplices quique, ne

2. Mehr schon hat die andere Frage die Gemüter und die Gedanken beschäftigt. In welchem Verhältnis steht die göttliche Wesenheit, welche man in dem Kyrios Jesus als gegenwärtig verehrt, zu der irdischen Erscheinung Jesu von Nazareth?

Eines stand dem nachapostolischen Christentum, namentlich je schärfer es sich von der gnostischen Bewegung abzusondern begann, bereits mit dogmatischer Sicherheit sest: daß das göttliche Wesen des Christus nicht auf Erden als Scheinwesen (als Engel oder Phantasma), sondern in greisbarer und menschlicher Realität erschienen sei.

Das drückte man, so aut man konnte mit der formel aus, daß Christus im fleisch erschienen sei. Die johanneischen Schriften sind mit dieser Formulierung vorangegangen. Es heißt "das Wort ward Fleisch""). Und jeder wahre Christ muß bekennen, daß Christus im fleisch gekommen sei2). Diese Frontstellung gegen den Dotetismus nimmt Ignatius energisch auf. Zwei von seinen Briefen, der an die Trallianer und der an die Smyrnaeer, sind gang wesentlich gegen diese Irrlehren gerichtet. Aber auch sonst durchzieht diese Polemit seine Briefe. Die beiden charafteristischen Bekenntnisse, Trall. 9 und Smyrn. 1, haben durch diesen Kampf ihr Gepräge erhalten. Und gebraucht Ignatius hier gern die Formel άληδως έγεννήδη, έσταυρώδη, άπέδανεν<sup>8</sup>), so begegnen wir an anderen Stellen der charakteristischen Betonung der σάρξ Jesu. Im Bekenntnis des Epheserbriefes (7) heißt es els ίατρὸς σαρκικός τε καὶ πνευματικός, έν σαρκὶ γενόμενος θεός. Man soll Jesus als den σαρκοφόρος bekennen (Smyrn. 52). Gern redet er von einer ενωσις σαρκική και πνευματική der Christen mit ihrem herrn (Magn. 13). Das Bekenntnis der Johannesbriefe hat Polykarp verbunden mit einem

dixerim inprudentes et idiotae, quae major pars semper credentium est, .... non intelligentes unicum quidem (sc. deum) sed cum sua οἰκονομία esse credendum, expavescunt ad οἰκονομίαν... itaque duos et tres iam jactitant a nobis praedicari, se vero unius dei cultores praesumunt ... monarchiam, inquiunt, tenemus. (Das Pochen auf den Monotheismus ist bereits reflettiert und theologisch. Der Monotheismus war nicht das ursprüngslich treibende Interesse, sondern der Glaube an den neuen Gott.) — Sehr charakteristisch in diesem Sinn Noet (bei hippolnt g. Noet 1 f.): τί οὖν κακὸν ποιῶδοξάζων τὸν Χριστόν (δοξάζω fast = ἀποθεοῦν) . . . Χριστὸς ἡν θεὸς καὶ ἔπασχεν δι΄ ἡμᾶς αὐτὸς ὧν πατήρ.

<sup>1)</sup> Jo. 114. Antidoketisch ist es auch, wenn Joh. in der Leidensgeschickte betont, daß Jesus sein Kreuz selbst (nicht Simon v. Kyrene) getragen habe 1917 (gegen die bekannten gnostischen Spekulationen von der Kreuzigung Simons).

<sup>2)</sup> I. Jo. 42-8 II. 7. 
3) Dgl. πάθος άληθινόν Ερή. Procem.

Bekenntnis zum μαρτύριον σταυροῦ (Realität des Kreuzesleidens; Phil 71)1). Der Verfasser des Barnabasbriefes betont zu immer wiederholten Malen das Erscheinen Jesu im Fleisch'). Wenn er allerdings die Meinung ausspricht, daß Chriftus im fleisch habe erscheinen muffen, um seine den Menschen sonst unerträgliche Gottheit zu verhüllen, so grenzt das wiederum nahe an Doketismus (510)3). Kurg faßt der homilet der zweiten Klemensschrift das Bekenntnis zusammen & Χριστός ων μέν τὸ πρώτον πνεύμα έγένετο σάρξ (96)4). Eine ganz eigentümliche Christologie trägt der Verfasser oder ein Aberarbeiter des hirten des hermas ) vor. In fünstlicher Ausdeutung des Gleichnisses von dem getreuen Knecht und seinem Sohn deutet er den im Gleichnis neben dem Knecht genannten (eingetragenen) Sohn auf den heiligen Geist, den Knecht auf die σάρξ, den fleischesleib, den er getragen hat. hier ist also etwa eine Christologie vorausgesett, wie sie im II. Klemens vorgetragen wird. Die Pointe der Deutung ist die Betonung der engen Verbundenheit der σάρξ Jesu mit seiner pneumatischen Wesenheit. Die σάρξ soll Miterbe seiner herrlichkeit auch nach der Auferstehung sein, so soll auch das Fleisch der Christen an der Auferstehung teilnehmen, und daher sollen sie es rein und unbeflect bewahren (vgl. Il. Kl. 145).

Mit dieser energischen Betonung des Fleisches Christi entsernt man sich allmählich immer weiter von der Auffassung des Paulus. Nach ihm ist Christus freilich ev δμοιώματι σαρκός άμαρτίας (den Ausdruck hat niemand, soweit ich sehe, von Paulus übernommen) erschienen. Aber was hier vor sich ging, war nach Paulus gleichsam eine widernatürliche Derbindung, aus welcher der Tod den Christus selbst und uns nach ihm befreit hat (s. o. S. 162f.). Nun aber wird die σάρξ in ganz andrer Weise

<sup>1)</sup> Er spricht in diesem Zusammenhang (Ceugnung der leiblichen Auferstehung) von einem μεδοδεύειν τὰ λόγια τοῦ κυρίου πρὸς τὰς ίδιας έπιδυμίας.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 5<sub>1.6</sub> 6<sub>7.9</sub> 7<sub>5</sub> 12<sub>10</sub> (der Leib σκέδος τοῦ πνεύματος 7<sub>8</sub>).

<sup>3)</sup> Weitere Spuren eines naiven Doketismus bei harnad, D.-Gefch. 2152.

<sup>4)</sup> Umgekehrt ist das Bekenntnis I. Tim. 3<sub>16</sub> (vgl. auch I. Pt. 3<sub>18</sub>) orienztiert, δs εφανερώθη έν σαρκί, εδικαιώθη έν πνεύματι. Der Vergleich ist lehrreich. Er zeigt, wie der Akzent allmählich von der Posteristenz auf die Präezistenz verlegt wurde. Ähnliche Auffassung von dem Verhältnis des Geistes und Sleisches in Christus in den Paulusakten (Briefwechsel mit den Korinthern 3<sub>14</sub>). Hier verbunden mit dem Dogma von der wunderbaren Geburt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ich fasse hier nur die überaus künstliche Deutung Similit. V 64-71. (vgl. auch 71b-4) ins Auge, für deren Charakter als eines angeschobenen Nachstrages neuerdings auch I. v. Walter eingetreten ist. (Issa. f. neut. Wissensch. XIV. 2 S. 133 ss.).

noch ein integrierender Wesensbestandteil des Jesus Christus und die Dereinigung von Fleisch und Geist ein großes, für den gegenwärtigen christlichen Glauben bedeutsames Mysterium. Damit hängt zusammen, daß man nunmehr nicht nur von der κοινωνία τοῦ σώματος im Abendmahl zu reden beginnt, sondern den Genuß der σάρξ Christi betont. Das Johannes-Evangesium ist auch hier vorangegangen (655 ff.)¹). Ignatius folgt und betont an zahlreichen Stellen den Genuß der σάρξ Jesu in der Eucharistie. Besonders klar werden die Zusammenhänge hier in der Polemik gegen die Doketen bei Ignatius Smyrn. 71: εὐχαριστίας καὶ προσευχῆς ἀπέχονται διὰ τὸ μὴ ὁμολογεῖν τὴν εὐχαριστίαν σάρκα είναι τοῦ σωτῆρος ἡμῶν l. Χρ. Auch die Betonung der sarkischen Auferstehung sowohl Jesu wie der Gläubigen hängt damit zusammen²). Immer weiter und weiter entfernte man sich in allen diesen Aussaliungen von dem kühnen Spiritualismus des Paulus.

3. Wenn aber die wahrhaftige und reale leiblich-menschliche Wirklichkeit Jesu feststand, wie hat man sich dann weiter die Dereinigung des höheren göttlichen und des niederen sarkischen Elementes (dessen was Paulus den vids δεού κατά σάρκα und κατά πνεύμα nannte) zu denken? hier treffen wir auf die Gegensätze, die man etwa mit den Termini "adoptianische und pneumatische Christologie" zusammzufassen pflegt. Es wurde bereits darauf hingewiesen, wie wenig, praktisch angesehen, diesen theoretischen Differenzen eine wesentliche Bedeutung gutam. Es muß noch hingugefügt werden, daß die Gegenfage hier gar nicht so klar und so greifbar sind, wie sie im ersten Augenblick erscheinen. Man wird doch 3. B. Paulus sicher als Vertreter einer pneumatischen Christologie gelten lassen, und doch redet er in der programmatischen Stelle Phil. 2 von einem ὑπερυψοῦν, das Gott dem Chriftus hat zu Teil werden lassen, spricht von der Einsetzung eines Sohnes Gottes in Macht (Röm. 1:), kennt also doch schließlich wieder eine mit der Erhöhung sich vollziehende viodesia des Christus. Sicher hat für ihn also der vorweltliche Jesus (den er sich gang unbestimmt ev popon deov nach Analogie eines Engelwesens (?) denkt) nicht dieselbe Würde= und Machtstellung wie der posteristente. So ware um-

<sup>1)</sup> Dahin gehört auch Jo. 1984, im Vergleich mit I. Jo. 56-8.

<sup>2)</sup> Jo. 2030 u. 2034—39, Cf. 2439—43 liegen auf derselben Linie, wie Ignatius ad Smyrn. 3 (71), nur daß an letzterer Stelle alles doppelt und dreisach unterstrichen ist. Ogl. auch die eben besprochene Überarbeitung von Hermas Similit. V. Betonung der sarkischen Auferstehung: I. Klem. 23—28. II. Klem. 84 f. 91 145. Barn. 56.

gekehrt selbst da, wo man etwa von der Auferstehung Jesu als seiner Einsehung zum Sohne Gottes oder von der Geburt des Sohnes Gottes in der Tause spricht, die Annahme einer präexistenten Wesenheit Jesu nicht schlechthin ausgeschlossen. Für uns scheinbar ganz differente Vorstellungen haben hier, wie es scheint, friedlich nebeneinander gelegen.

Will man aber überall da schon von pneumatischer Christologie reden, wo der Gedanke der Präezistenz sestgehalten ist, so wird man urteilen dürsen, daß die erstere Auffassung die unbedingte Herrschaft von Anfang an gehabt und behalten hat. Das war ja kaum anders möglich. Denn wenn es richtig ist, daß schon das christologische Dogma der Urgemeinde sich in dem Titel Menschensohn zusammensfaßte, und daß man hier mit dem Titel die damit zusammenhängende jüdische Messianologie einfach übernahm, so wäre damit der Präezistenzsgedanke von frühester Zeit her gegeben und läge in diesem Punkte in der johanneischspaulinischen Theologie gar keine Neuerung vor. So hat denn der Mythos von einem himmlischen Geistwesen, das sich in diese Welt der Niedrigkeit eingesenkt und aus ihr sich mächtig, sebendig und kräftig wieder erhoben hat, von Ansang im Christentum geherrscht.

Man wird demgegenüber nur von "adoptianischen" Neben» und Unterströmungen reden dürsen. Wenn Cukas den Petrus in seiner ersten Rede noch mit dem Gedanken schließen läßt, daß Gott diesen Jesus zum Herrn¹) und Christus gemacht hat (236), so wird man gut tun sich zu erinnern, daß auch Paulus von einem dpiodeis vids deov ev dvváuer redet. Wenn Cukas und der Versassen, diesen also als die Adoption Jesu zum Gottessohn auffassen (Apg. 1338 Hebr. 16), so wird man deshalb zum mindesten dem Hebräerbrief (aber auch kaum Cukas) eine pneumatische Christologie nicht abstreiten dürsen; die Gedanken liegen noch ungeklärt nebeneinander.

Das größte Gewicht wird man in diesem Zusammenhang auf den altdristlichen Tausbericht und auf die bedeutsame Rolle, welche dieser in der Überlieserung der ältesten Christenheit gespielt hat, legen dürsen. Es ist oben (S. 57) bereits ausgesprochen, daß der Tausbericht unserer ältesten evangelischen Überlieserung, wie sie im Markus-Evangelium vorliegt, bereits durch und durch legendarisch und in seiner Entgegensetzung der christlichen Geistestause und der johanneischen Wassertause, sowie in seinem künstlichen Weissagungs-

<sup>1)</sup> Der Ausdruck "κύριον" και Χριστόν beweist, daß "Cukas" hier seine Theologie, nicht die der Urgemeinde vorträgt.

beweis für die Gestalt des Vorläufers von dogmatischer Tendeng bestimmt sei. hier muß die Frage erhoben werden, ob nicht diese dogmatische Tendeng noch weiter und tiefer greift. Was hat benn der Evangelist (resp. die Tradition, der er folgt) damit sagen wollen, wenn er diesen Taufbericht an die Spițe seines Evangeliums gestellt hat? Sicher hat er uns nicht über die Entstehung und Entwickelung des messianischen Bewußtseins und einen inneren Vorgang im Geistesleben Jesu aufklären wollen, wie das moderne Ausleger noch immer in diesen gang naiv dogmatischen Bericht hineinlesen möchten. Der Evangelist oder sein Vorgänger hat sich und seinen Cesern hier vielmehr die Frage beantworten wollen, wie das göttliche Element, das nach ihm nicht erst seit der Auferstehung, sondern schon zu Jesu Lebzeiten in ihm wirksam war, sich mit der menschlichen Erscheinung Jesu von Nazareth verband. Er steht auf dem Boden des paulinischen: ὁ δè κύριος τὸ πνεθμά έστιν. Sur Paulus ist dieser Satz ganz wesentlich und fast allein an der Wirklichkeit des erhöhten herrn orientiert, daneben spielt in seine Theologie der abstratte Präeristenzgedanke hinein (der übrigens auch für Mark. keineswegs ausgeschlossen ist). Der Evangelist aber zieht in jene paulinische Gleichung die gesamte irdische Wirksamkeit Jesu ausdrücklich hinein und stellt die dogmatische Theorie von der vollen Einigung des Geistes mit Jesus an den Anfang der evangelischen Erzählung. Noch deutlicher als der Markusbericht wird diese Anschauung durch eine Reihe von Traditionsvarianten zur Taufüberlieferung zum Ausdruck gebracht. Ich erinnere an die Taufstimme, die uns in einem Nebenzweig der überlieferung des Lukas erhalten ist'), mit der deutlichen Charafterisierung des Taufvorganges als einer Adoption: "Du bist mein Sohn, ich habe dich heute gezeugt." Besonders charafteristisch ist hier der Bericht des hebraer-Evangeliums: descendit fons omnis spiritus sancti et requievit super eum et dixit illi: Fili mi in omnibus prophetis expectabam te, ut venires et requiescerem in te. Tu es enim requies mea, tu es filius meus, primogenitus, qui regnas in sempiternum²).

<sup>1)</sup> D. vet lat. Justin, vgl. das Ebioniten-Evangelium Epiphanius H. 30,13. Daß diese Aberlieserung sekundär ist, wird wohl schon dadurch bewiesen, daß das Psalmwort noch in der älteren Tradition auf die Auserstehung Jesu bes 30gen wird (s. o. S. 324).

<sup>2)</sup> Hieronymus in Js. comment. IV. (zu 112). Ob das sogenannte Hebräers Evangelium die Geburtsgeschichte bereits gekannt habe, wage ich nicht zu entsscheiden. Hier ist durch die neuesten Untersuchungen von Schmidtke, judenchristl. Evang. 1911 und H. Wait, d. Evang. d. 12 Apostel, Ishar. f. neut. Wissensch.

Bedeutsam ist es endlich, daß das sogenannte Ebioniten-Evangelium, das sich im übrigen nach den Berichten der Kirchenväter eng an das Matthaeus-Evangelium angelehnt haben wird, nach der ausdrücklichen Aussage des Epiphanius (H.  $30^{13}-14$ ) mit der Perikope vom Täuser und der Tause begann und besonders ausführlich bei der Erzählung von der Tause Jesu verweilte.

Stehen wir mit diesen überlieferungen schon wieder auf judendriftlichem Boden, so läßt sich doch andererseits nachweisen, daß die Auffassung der Taufe als eines Vorganges von fundamentaler Bedeus tung für die Person Jesu lange Zeit lebendig geblieben ift. Besonders charatteristisch sind in diesem Zusammenhang die Auseinandersetzungen Justins mit Tryphon im Dialog K. 87f. Auf den Einwand des Juden, δαβ sich die Annahme, daß der Christos δεός προυπάρχων σαρκοποιηdeis fei, nicht mit der Vorstellung seiner Erfüllung mit dem Geift vertrage, antwortet Justin: νουνεχέστατα μέν καί συνετώτατα ήρώτησας (314 C). Er erkennt also hier ein ernstliches Problem an, das offenbar auch die dristlichen Kreise beschäftigt, und bemüht sich nun in längeren Auseinandersetzungen, diese Aporie zu lösen. Nach ihm bedeutet das herabkommen (Ruhen) der göttlichen Geisteskräfte auf Jesus die Tatsache, daß mit ihm die Prophetenkräfte des alten Testaments in ihrer Wirksamkeit aufgehört haben. Die Taufvorgänge und die Taufstimme bedeuten nicht, daß Jesus zum Messias geworden, sondern daß er als solcher bekannt geworden sei: τότε γένεσιν αὐτοῦ γίνεσθαι τοῖς ἀνθρώποις, ἐξ ὅτου ἡ γνῶσις αὐτοῦ μέλλει γίνεσθαι  $(316 \ D)^1$ ). Die hier von Justin bekämpfte und damit vorausgesetzte Anschauung von der Bedeutung des Taufvorganges läft sich auch sonst noch belegen. Noch in einer Reihe späterer Zeugnisse erscheint die Taufe als der Moment der Wiedergeburt Jesu selbst<sup>2</sup>). Damit hängt es weiter zusammen, daß in dem ältesten uns erreichbaren formulierten

XIII 1912 S. 338-348, XIV 1913 S. 38-64, 117-132, alles in Fluß geraten. Doch erscheint es mir sehr wahrscheinlich, daß die Fragmente 1 und 2 bei Preuschen Antilegomena S. 4 nicht zum Hebräers-Evangelium gehören.

<sup>1)</sup> Auch bei Klemens, Ekl. prophet. 7. liegt ein Versuch vor, die Annahme einer Bedeutung der Taufe Jesu für seine eigene Person zu beseitigen: καὶ διὰ τοῦτο ὁ σωτήρ έβαπτίσατο μὴ χρήζων αὐτός, ἴνα τοῖς ἀναγεννωμένοις τὸ παν ὕδωρ ἀγιάση (vgl. Euchologion d. Serapion 19; Şunt, Didasc. et Constit. apost. II. 180). Derselbe Gedante übrigens bereits bei Ignat. Eph. 182: δς έγεννήθη καὶ έβαπτίσθη, ἵνα τῷ πάθει τὸ ὕδωρ καθαρίση.

<sup>2)</sup> Vgl. Heitmüller, Im Namen Jesu 2791.

christologischen Kerngma') die Erwähnung der Taufe Jesu als ein fester Bestandteil begegnet, um dann erst später zu verschwinden. Auf das sowohl in gnostischen wie in kirchlichen Kreisen nachweisbare Theologumenon, daß mit der Taufe und auf Grund der Taufe erst die Wundertätigkeit Jesu begonnen habe, wurde bereits oben (5. 258) hingewiesen. Das stärkste Zeugnis für die Rolle, welche die Taufe Jesu in der altdristlichen Reflexion über die Person Jesu gespielt hat, bietet uns aber die Gnosis. Es ist bereits nachgewiesen, wie weit verbreitet das Theologumenon von dem Herabkommen einer höheren Wesenheit (des Christus) auf Jesus bei der Taufe in gnostischen Kreisen war, und wie die Gnostiker diesen Gedanken benutt haben, um ihre gang und gar mythologische Gestalt des Erlösers mit Jesus von Nazareth zusammenzubringen und so mit der kirchlichen Christologie ihren Kompromiß zu schließen (s. o. S. 257). Das setzt aber voraus, daß, als die Tauftheorie der Enostiker geschaffen wurde, die entsprechende Betrachtung von einer fundamentalen Bedeutung der Taufe in kirchlichen Kreisen weithin anerkannt war.

Wenn nun weiter im Zusammenhang damit in gnostischen Kreisen (s. o. S. 257) der Tauftag Jesu als ein hohes Sest durch eine pannnchische Seier<sup>2</sup>) geseiert wurde, und wenn andrerseits namentlich in den Kirchen des Orients dis tief in das vierte Jahrhundert hinein und noch darüber hinaus als das eigentliche Geburtssest Jesu der Tauftag, das Sest der Epiphanie (6. Januar) galt, so wird sich daraus schließen Iassen, daß schon im zweiten Jahrhundert die Gnostifer mit ihrer Seier des Taufsestes nicht allein gestanden haben, sondern daß hier eine alte über die gnostischen Kreise hinübergreisende kultische Tradition vorliegt. — So zeugt denn auch der altchristliche Kultus für die Bedeutung, welche in der ältesten Aufsassung der Taufe Jesu zugekommen ist; Taufe und Epiphanie waren für die alten Christen in weiten Kreisen identisch.

Aber es muß noch einmal betont werden, das alles ist Unterströmung innerhalb der kirchlichen Christologie geblieben. Die "pneumatische" Christologie blieb in absoluter Vorherrschaft; die hier vorliegenden Differenzen und Schwierigkeiten wurden weithin gar nicht empfunden. Von einer ausgeführten und durchdachten "adoptianischen" Christologie ist in diesem Zeitalter nicht eine einzige Spur zu sinden.

<sup>1)</sup> Ignatius Eph. 182. Smyrn, 11.

<sup>2)</sup> Hiemens Stromat. I 21 146 εορτάζουσι προδιανυκτερεύοντες εν άναγνώσεσι.

<sup>3)</sup> Es ist charakteristisch, daß harnad, der auf diese Christologie einen so starken Akzent legt, doch zugestehen muß, daß sie vollskändig nur in einem Werk

Die wirklichen Adoptianer, die zu Beginn des dritten Jahrhunderts auftreten, sind einzelne "Theologen" gewesen, die sich auf turze Zeit einen gewissen Anhang zu erwerben wußten, aber deren rationale, auf Schriftstudium und quellenvergleichender Arbeit ruhende Bedenken machts los an dem ehernen Gang in der Entwickelung der Dinge zerschellen mußten. Das gilt sowohl von den Alogern¹) wie von den römischen Adoptianern. Wenn letztere sich (nach Euseb. H. E. V. 283) für ihre Anschauung auf die Tradition beriefen, die erst seit Victors Zeit abgesändert sein soll, so beweist dies Urteil nur, daß theologische Richtungen immer Mittel und Wege sinden, die Tradition als auf ihrer Seite bes

enthalten fei, nämlich im hirten des hermas. Aber die Ausführungen des hirten sind für eine Geschichte der Christologie faum brauchbar. In dem bereits oben S. 322 besprochenen Zusat V. 64 - 71 liegt überhaupt keine adoptianische, sondern eine ausgesprochen pneumatische Christologie vor (die odot Jeju der δούλος seines πνεύμα). Dann findet sich in der gangen Deutung des Gleich. nisses die Unterscheidung zwischen bovdos und vids überhaupt nicht mehr, abgesehen von dem auch tertfritisch faum haltbaren Satz: & de vide ro nveupa ro äγιόν έστιν (V. 52 nur in L1 erhalten). Sonst wird eben der δούλος des Gleichs nisses einfach auf den vids gedeutet. Somit wird auch in dem ursprünglichen Gleichnis der Sohn Gottes keinen Plat gehabt haben. Dielleicht ift fogar die gange Episode von den Freunden und Beratern Gottes (nebst der Erwähnung des Sohnes und Erben) V. 28-8 11b von derfelben hand eine geschoben, welche die gefünstelte Deutung V. 64-71 hingufügte. Die Einfügung der Deutung der "Freunde" auf Engel in der ersten halfte der Auslegung des Gleichnisses hatte bann die Dublette veranlaßt, daß die Engel einmal als die χάρακες, einmal als die φίλοι, erscheinen V. 58 (vgl. Grosse-Brauckmann, de compos. Past. Hermae, Dissert. Götting. 1910 S. 48 ff.). Ursprünglich standen im Gleichnis nur zwei handelnde Personen: Gott und der Unecht, und der Knecht ist erst in der zweiten Auslegung V. 4f. auf Jesus (den Sohn) gedeutet. Bu alledem hat ein Bearbeiter die fünstlichen Reflerionen über das Derhältnis von πνεύμα und σάρξ Jesu eingebracht. Der "Adoptianismus" des Hermas aber hängt an der einen tertlich unsicheren Glosse: δ δè viòs τὸ πνεύμα τὸ ἄγιόν εστιν. Dieser Sat ist freilich auch Simil. IX. 1, wiederholt. Aber dieser Ders stellt eine fünstliche Naht bar, burch welche Simil. IX. (Dublette zu Disio III.) nach: träglich mit dem gangen verbunden ift. Außer in Simililudo V. findet sich der Terminus vios überhaupt nur noch Vis. II. 28 Simil. VIII. 32 (Glosse!) 111 und (passim) Simil. IX.

<sup>1)</sup> Dgl. über sie Epiphanius 51,18 τῶν νομιζόντων ἀπὸ Μαρίας καὶ δεῦρο Χριστὸν αὐτὸν καλεῖσθαι [και νίὸν θεοῦ?] καὶ είναι μὲν πρότερον ψιλὸν ἄνθρωπον, κατὰ προκοπὴν δὲ εἰληφέναι τὴν τοῦ νίοῦ τοῦ θεοῦ προσηγορίαν. Ικ stelle diese theologischen Aboptianer in diesen Jusammenhang, trohdem sie die wunderbare Geburt anerkannten. Denn sie sind in ihren Gedankengängen noch wesentlich an dem Tausvorgang und seiner dogmatischen Deutung orientiert. Harnack, D. Gesch. 4 709 f.

findlich zu erweisen. Das alles hat für den großen Gang der Entwickelung kaum eine Bedeutung. Im übrigen hat, soweit wir sehen, keiner jener Theologen die Art an die Wurzel gelegt und eine wirkliche Revision der kultischen Derehrung Christi gefordert, sie haben sich alle darauf beschränkt, gar zu irrationale Erscheinungen, vor allem die völlige Vergottung 1) Christi, an einer Entwickelung zu bekämpfen, deren Wurzeln viel tiefer lagen, und die so durch die Bekämpfung gar nicht erreicht wurde.

Jene Anschauung von der Bedeutung der Tause Christi, als der Geburtsstunde des Gottessohnes, ist von Ansang an streng genommen ein Fremdkörper in der Entwickelung geblieben. Schon Johannes weiß mit der Tause Jesu nichts mehr anzusangen und gestaltet sie zu einer Offenbarung an Johannes den Täuser über den von Beginn her eingeborenen Gottessohn um. Justin steht mit einiger Verlegenheit vor diesem Rudiment einer älteren Spekulation. Sie scheint aber erst verschwunden oder ganz in den Hintergrund gedrängt zu sein, als die Gnostiker sie zu dem Mythos von dem auf Jesus bei der Tause hers untersteigenden Christus ausbauten<sup>2</sup>).

4. So taucht denn nunmehr eine neue Auffassung von dem ins Sleisch-Kommen des Gottessohnes auf, die sich besser mit der von Anfang an herrschenden, supranatural metaphysisch gerichteten Christologie zu versbinden imstande war. Der Begriff Sohn Gottes erhält ein naturhaftes, vergröbertes, dem einsachen Derstande — namentlich auf dem Boden hellenistischer Mythologie — naheliegendes Derständnis. Es entsteht das Dogma von der wunderbaren Geburt. Es ist verhältnismäßig recht jungen Ursprungs. Weder dem ältesten Evangelisten, Martus, noch

<sup>1)</sup> Auch an diesem Punkt zeigen sich noch charakteristische Schwankungen: Hippolyt Philos. VII. 35: δεον δε ούδεποτε τούτον γεγονέναι δέλουσιν έπι τή καδόδω τού πνεύματος, έτεροι δε μετά την έκ νεκρών άνάστασιν.

<sup>2)</sup> Könnte nicht auch die Legende von der Derklärung aus einer derartigen dogmatischen Tendenz wie der Tausbericht anfänglich hervorgegangen sein? Daß sie gewissermaßen eine Dublette zu letzterem ist, ist lange erkannt. — Wir hätten hier dann vielleicht den ersten (und älteren) Versuch einer Zurückdatierung der Erhöhung Jesu zum Gottessohn in das irdische Leben Jesu. — Jedenfalls hat diese Legende eine Rolle in der christlichen Phantasie gespielt. Vgl. die Ausführungen II. Pt. 112 ff., Exc. ex Theodoto c. 4—5 (vgl. hier die Deutung der Szene als einer Erfüllung von Mt. 91). Petrusscht K. 20. Joh.scht. 90. — Eine Parallese zur Verklärungsszene (aber in die Zeit nach dem Erdenleben Jesu verlegt) findet sich Pistis Sophia K. 5 ff., und hier bedeutet die Verklärung in der Tat Vergottung.

Paulus1), noch dem vierten Evangelium2) war es bekannt. Die Stamms bäume Jesu in unsern beiden ersten Evangelien stehen damit in unheilbarem Widerspruch. Im neuen Testament sind Matthäus und Lukas mit ihren Geburtslegenden<sup>s</sup>) die einzigen Zeugen. Und in der Lukas-Erzählung hängt das Dogma an zwei Versen (184 - 86), bei deren Berausnahme der Zusammenhang der Darstellung von einem groben Anstok befreit wurde. - Erst mit Ignatius beginnen die Zeugnisse reich licher zu fließen. Ignatius kennt bereits ein driftologisches Kernama, in welchem die Geburt aus der Jungfrau eine feste Stelle hatte4). Nun heißt es: ὁ γὰρ θεὸς ἡμῶν Ι. ὁ Χρ. ἐκυοφορήθη ὑπὸ Μαρίας κατ' οἰκονομίαν θεοῦ ἐκ σπρέρματος μὲν  $\Delta$ αβὶδ $^4$ ) πνεύματος δὲ ἁγίου ( $\mathfrak{E}\mathfrak{p}\mathfrak{h}$ ,  $18_2$ ) $^5$ ). Charakteristischer noch für das Verständnis des Dogmas ist das "kai ek Mapías kai ek deov" (Eph. 72). Nun gewinnt auch der Terminus υίος ανδρώπου (neben υίος δεοῦ) einen neuen, seinem Ursprung ganz entfremdeten Sinn, wenn es heißt: τῷ κατὰ σάρκα ἐκ γένους Δαβίδ, τῷ υἱῷ ἀνθρώπου καὶ υἱῷ θεοῦ<sup>6</sup>). Diesem Aufkommen des Dogmas von der wunderbaren Geburt erst in den letzten Dezennien des ersten Jahrhunderts entspricht die Tatsache, daß von den älteren Gnostitern?) eigentlich nur die valentinianischen Schulen und deren unmittelbare Vorläufer, die sogenannten Barbelognostiker, diese Anschauung akzeptiert und so gut es ging mit ihren Grundanschauungen zu der Lehre verbunden haben, daß der wunderbar bereitete Leib des Erlösers durch den Mutterleib der Maria wie durch einen Kanal hindurchgefahren

<sup>1)</sup> Rö. 18 f., Gal. 44.

<sup>2)</sup> Entscheidend ist 118 (der Abschreiber, der ds έγεννήθη korrigierte, sah das schon), bedeutsam aber auch 728 ff.

<sup>3)</sup> Daß bei beiden die Legende von der wunderbaren Geburt in Widersspruch mit den Stammbäumen steht, bedarf des Beweises nicht. Neuerdings hat von Soden sogar den Wortsaut des syr. sin. zu Mt. 116, der den Widerspruch klar hervortreten läßt: Ίωσὴφ δὲ, ῷ ξμνηστεύθη παρθένος Μαριάμ, ἐγέννησεν Ἰησοῦν τόν λεγόμενον Χριστόν, in den Text aufgenommen.

<sup>4)</sup> Es ist bemerkenswert, daß sich die Betonung des ke σπέρματος Δαβίδ zunächst neben der Jungfrauengeburt hält, vgl. Eph. 202 Trall. 9 Smyrn. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) DgI. Eph. 19<sub>1</sub> Trall, 9 Smηrn. 1<sub>1</sub> (υίὸν θεοῦ κατὰ θέλημα καὶ δύναμιν θεοῦ γεγεννημένον).

<sup>6)</sup> Ogl. Eph. 203 u. ö. Barnabas 1210 (ohne Beziehung zur wunderbaren Geburt) ούχὶ υίὸς ἀνθρώπου άλλὰ υίὸς τοῦ δεοῦ. — Ogl. Tertullian, adv. Marc. III. 11 IV. 10.

<sup>7)</sup> Selbst die (Aloger und die) römischen Adoptianer, welche das Dogma von der wunderbaren Geburt akzeptierten, legen noch immer allen Akzent auf die Taufe Jesu s. o. S. 328 f.

sei<sup>1</sup>). – Daß endlich für Justin<sup>2</sup>) und die von ihm schon vorausgesetzte Bekenntnisformel die Geburt aus der Jungfrau zum eisernen Bestand gehört, bedarf weiter keines Beweises<sup>3</sup>).

Es ist deutlich, daß dieses Dogma sich nicht als irgendwie notwendige Folgerung aus der Präeristenzlehre, resp. aus der metaphysischen, paulinisch, johanneischen Christologie begreifen läßt. Die Motive seiner Aufnahme lassen sich taum genauer feststellen. Die volkstümliche Phantasie wird hier in Anlehnung an den Begriff des Sohnes Gottes gearbeitet haben. Dielleicht mag zu der so überraschend schnellen Derbreitung in weiten Kreisen die Erwägung beigetragen haben, daß mit ihr der Auseinanderreifzung des Christus und des Jesus durch den gnostischen Caufmythos am besten gewehrt wurde. Darin stellt sich die Cehre von der Jungfrauengeburt als eine Parallelbildung zur Cehre von der Taufe heraus, daß wiederum das Pneuma (Gottes) als der wirksame Saktor bei dieser gedacht wird (Mt. 120 Cf. 185). Wie nach der Cehre von der Taufe Jesu sich das Pneuma auf ihn herabsenkt und den Sohn Gottes erzeugt, so empfängt nunmehr die Jungfrau Maria4) vom heiligen Geist. In dem allen wirkt das δ δè κύριος τὸ πνεῦμά ἐστιν des Paulus noch immer nach. Im übrigen stellt, wie gesagt, das Dogma eine volkstümliche Vergröberung der Idee des überweltlichen Gottessohnes dar, eine Vergröberung, die am besten deutlich wird, wenn wir uns das ignationische kai ek Mapias kai ek deov und die neue Gegenüberstellung Menschensohn - Gottessohn vergegenwärtigen. Man wird

<sup>1)</sup> Dielleicht ist aus diesem Grunde im römischen Taussprabel das & . . . Maplas napdevov siziert, während vorher noch bei Justin (hahn, Bibliothef d. Symbole<sup>8</sup> §. 3) auch das διά gebräuchlich ist: (vgl. harnack, Chronologie I. 531). Dgl. Petr.=Att. 7: deus filium suum . . . per virginem protulit. (Briefswechsel d. Paulus m. d. Korinth. 314: "Gott sandte den heiligen Geist in Maria in Galiläa . . . und sie empfing im Leibe den heiligen Geist").

<sup>2)</sup> Harnad bei Hahn, Bibliothek der Symbole3 § 3.

<sup>3)</sup> Es mag noch auf die merkwürdigen apokryphen Zitate, die (neben Jes. 713) Petr. Akt. K. 24 erscheinen, hingewiesen werden. "In den letzten Zeiten wird ein Knabe vom heiligen Geist geboren werden; seine Mutter kennt keinen Mann, und es sagt auch keiner, daß er sein Dater ist." "Sie hat geboren und nicht geboren." "Wir haben weder ihre (?) Stimme gehört (Ascensio Jes. 11,13), noch ist eine Hebamme dazu gekommen." Das folgende Zitat ist bereits völlig gnostisch.

<sup>4)</sup> Ogl. oben δie πνεθμα-σάρξ-Spetulationen im II. Klem. und im Hirten des Hermas. — Ogl. Tertullian, adv. Marc. III. 16 spiritus creatoris, qui est Christus. — Später bei den Apologeten tritt der Cogos an Stelle des Pneuma. Justin, Apol. I. 33. Tatian Or. 7. s. u. Kap. IX.

sich deshalb auch der Folgerung nicht entziehen können, daß auf diese Dulgärtheologie des jungen Christentums Einflüsse des umgebenden hellenistischen Milieus eingewirkt haben. Die Dinge liegen so klar, daß es keinen Iweck mehr hat, hier noch Parallelen zu häusen und alle Cegenden von wunderbar geborenen Gottessöhnen herbeizutragen. Das ist ja auch längst geschehen und braucht nicht wiederholt zu werden ).

Es moge aber in diesem Zusammenhange wenigstens auf eine religionsgeschichtliche Parallele hingewiesen werden, die sowohl für die überlieferung von der Caufe Jesu, als auch für die Aufnahme der Legende von der wunderbaren Geburt in Betracht kommt. Es ist bereits des öfteren von dem alten Tauffest der Christenheit am 6. (10.) Januar die Rede gewesen. Es läßt sich nun aber nachweisen, daß am 6. Januar das fest der Epiphanie des Dionnsos gefeiert wurde. Plinius berichtet unter Berufung auf den römischen Konsul Mucianus, daß am 5. Januar auf der Insel Andros ) im Tempel des Vater Liber alljährlich eine Quelle mit Weingeschmack fließe (Hist. Nat. II. 106,11). Der Bericht des Pausanias (VI. 261) bestätigt das: "Auch die Andrer sagen, daß ihnen jährlich bei dem Dionnsosfest der Wein von selbst aus dem heiligtum ströme". Wenn Plinius am andern Orte (XXXI. 13) davon spricht, daß zu Andros an je "sieben bestimmten Tagen dieses Gottes" aus dem Quell des Vater Liber Wein fliese, so werden wir mit großer Wahrscheinlichkeit vermuten durfen, daß hier von einem hebdomadischen Sest des Gottes die Rede ist, das am 5. Januar begann. Es wird weiter wahrscheinlich, daß das Sest mit einer Nachtfeier also erst am Abend des 5. Januar begann. Das scheint zunächst die parallele Kultüberlieferung von Elis zu bezeugen, die uns wiederum Pausanias (VI. 261) erhalten hat. Danach verehren die

<sup>1)</sup> Ogl. die Zusammenstellung bei Petersen, Die wunderbare Geburt des Heilandes, Rel. Volksd. I. 17 1909. Für die Annahme, daß die Rezeption der wunderbaren Geburt durch die jüdische Messianologie vermittelt sei, haben wir die jeht keinen Anhalt in der Aberlieferung. — Der Hinweis auf versschollene alttestamentliche Anklänge an solchen Mythos genügt nicht. Für die Beurteilung kommt es natürlich auf eins hinaus, ob die Herübernahme direkt oder auf dem Umwege eines vom Judentum rezipierten Mythos erfolgte.

<sup>2)</sup> Ähnliche überlieferungen haben wir von der Insel Teos. Ogl. das Material bei Nilsson, Griech. Seste S. 291–293; de Jong, D. antike Mysterienswesen S. 168ss.; vgl. zum ganzen auch Arnold Meyer, Entstehung u. Entw. d. Weihnachtssestes 1913², vor allem auch Usener, Weihnachtssest 1911² und Cumont, Le Natalis Invicti Extr. des Comptes rendues des séances de l'Ac. des Insc. et belles lettres 1911 p. 292ss.

Bewohner von Elis vor allem den Gott Dionysos, und "sagen auch, der Gott besuche sie am Sest der Thysen". An diesem Sest der Epiphanie des Gottes, dessen Datum leider nicht angegeben ist, werden zu Beginn drei Kessel in eine Kapelle des Gottes leer niedergelegt, und dann die Türen zur Kapelle versiegelt. Am andern Tage sindet man dann die leeren Kessel mit Wein gefüllt. Das Sest der Epiphanie des Dionysosscheint also danach mit dem in der Nacht stattsindenden Wunder zu besginnen').

Dazu gesellt sich nun weiter die Beobachtung, daß uns in der Cat in späterer spnkretistischer überlieferung das Sest der wunderbaren Geburt (Epiphanie) eines Gottes am 6. Januar begegnet, das mit einer Vigil (in der Nacht vom 5. auf den 6. Januar) begann. interessanten Bericht hat uns Epiphanius haer. 5122 aufbewahrt. Alexandrien im Koreion, einem großen Tempel der Kore, wird unter Gefängen und flötenspiel an dem genannten Datum eine pannychische Seier veranstaltet und am andern Morgen nach dem hahnenschrei trägt man ein mit goldenen Kreugen versehenes, nacht auf einer Bahre thronendes Gottesbild in feierlicher Prozession siebenmal um den Tempel mit dem Ruf: "Zu dieser Stunde hat heute Kore (das heißt die Jungfrau) den Aion geboren." Wer dieser anonyme Gott-Aion ist, zeigt uns die parallele Kultüberlieferung der arabischen Hauptstadt Petra (und von Elusa in der Nähe von Gaza), die uns Epiphanius in demselben Zusammenhang überliefert. Dort feierte man am selben Tage das Geburtsfest des ebenfalls jungfräulich geborenen Gottes Dusares (bessen Name μονογενής (!) τοῦ Δεσπότου bedeuten soll2), als dessen jungfräuliche Mutter eine arabische Göttin mit verschieden überliefertem Namen<sup>8</sup>)

<sup>1)</sup> Die hier sich bietenden Parallelen zum Wunder der Hochzeit von Kana sind bereits oben S. 75 besprochen.

<sup>2)</sup> Ogl. bereits die an diesen Namen anknüpfende Kombination bei Chenne, Bible Problems 1904 S. 74.

<sup>3)</sup> Epiphanius Χααμοῦ, in der unten zu besprechenden Parallelüberlieserung des Kosmas v. Jerusalem Χαμαρᾶ, — ein Scholion zu dem Kosmas-Tert χαβαρα. Johannes Damascenus de haeresibus I. 111 (Migne Patr. Gr. XCIV.764) redet von einer 'Αφροδιτη, ην δη Χαβάρ (Χαβέρ) τῆ ἐαυτῶν ἐπωνόμασον γλώσση, ἄπερ σημαίνει μεγάλη. (Κηαδίτ in der Cat — groß.) Wie Clemen (Christentum und Mysterienreligion S. 63) seine Behauptung, die Notiz des Epiphanius stamme nur aus einem sprachlichen Mißverständnis, wirklich beweisen will, sehe ich gegenüber der hier vorliegenden weitverzweigten überlieserung nicht ein. Clemen scheint sich dabei wesentlich auf Wellhausens Ausführungen über Epiphan. H. 5122, Skizzen und Dorarbeiten III. 46, zu stützen. Doch vgl. dagegen W. Robertson Smith, Relig. d. Semiten, übers. v. Stübe, S. 40.

genannt wird. Dusares aber ist nun derjenige Gott, der allgemein mit dem griechischen Dionnsos identifiziert wird!1). Und somit hätten wir nun das mit einer Pannnchis beginnende Sest der Epiphanie (der wunderbaren Geburt) des Gottes Dionnsos-Dusares am 5./6. Januar festgelegt. Freilich ist dabei noch zu überlegen, daß die eleusinische, orphische Kultüberlieferung den Mythos einer (jungfräulichen) Geburt oder Neugeburt des Dionnsos eigentlich nicht tennt. (Denn der Mythos der Geburt des Dionnsos aus der Semele, die nirgends als Göttin er-Scheint, fann hier taum in Betracht tommen.) Aber bennoch tonnen wir wenigstens in späterer Aberlieferung auch diesen Bug innerhalb des in Betracht kommenden Milieus nachweisen. In der sogenannten Naassenerpredigt begegnet uns eine eigentümliche (wohl sekundare) eleusinische Kultüberlieferung: Danach soll bei der Nachtfeier in Eleusis der hierophant2) beim Sackelichein (ύπὸ πολλφ πυρί) geschrieen haben: ίερὸν ἔτεκε πότνια κοῦρον Βριμώ Βριμόν [τουτέστι ἰσχυρὰ ἰσχυρόν]. Das ist eine genaue Parallele zur Kultfeier im Koreion in Alexandreia und in Petra-Elusa<sup>8</sup>). Es mögen sich hier übrigens zu der griechischen Kultüberlieferung orientalische Motive hinzugesellt haben. beutet noch eine weitere Überlieferung hin, die ebenfalls in überraschender Weise in diesen Zusammenhang einrückt. Kosmas von Jerusalem hat uns in seiner συναγωγή καὶ έξήγησις ων έμνήσθη ιστοριών ο desos Γρηγόριος folgende außerordentlich wichtige Notiz überliefert4): ταύτην ήγον ἐκπάλαι δὲ τὴν ἡμέραν ἑορτὴν ελληνες, καθ ἡν ἐτελοῦντο κατά τὸ μεσονύκτιον ἐν ἀδύτοις τισὶν ὑπεισερχόμενοι, ὅθεν ἐξιόντες ἔκραζον: ή Παρθένος έτεκεν, αύξει φως. Leider läft es sich nicht sicher ausmachen, welche huépa der Verfasser im Auge hat<sup>5</sup>). Er mag be-

<sup>1)</sup> Ju dem Gotte Aion, den die Alexandriner im Koreion verehren, ist zu vergleichen Suidas (s. v. Heraiskos I 872 ed. Bernhard): τὸ ἄἰρθητον ἄγαλμα τοῦ Αίῶνος . . . δ ᾿Αλεξανδρεῖς ἐτίμησαν Ὅσιριν ὄντα καὶ Ἦλδωνιν δμοῦ. — Φſiris aber ist widerum Dionnsos.

<sup>2)</sup> hippoint Refut. V. 8 p. 16466.

<sup>3)</sup> Der Zug mag erst irrtümlich auf die alte Kultseier von Eleusis überstragen sein. — Diese Kultübersieserung liegt dann wieder in gnostisch = christslicher Überarbeitung vor, wenn es weiter unten in der Naassenerpredigt (S. 16694) mit Beziehung auf Jes. 714 heißt, daß die Jungfrau μακάριον Αίωνα Αιώνων geboren habe.

<sup>4)</sup> Migne P. Gr. XXXVIII. p. 342 ff. Ich verdanke diese und die folgens ben Notizen dem Aussatz Cumonts, Le Natalis invicti (a. a. O.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Unmittelbar vorher geht eine Anspielung auf jene merkwürdige Cesgende, die im Zusammenhang in der Έξήγησις τῶν ἐν Περσίδι πραχθέντων (Bratke, Ein Religionsgespräch am hof der Sassaniden, Leipzig 1899) erhalten ist. Man

reits in dieser späten Zeit an das Geburtssest Christi am 25. Dezember gedacht haben. Aber zugleich beruft er sich für seinen Bericht in unverkennbarer Weise auf die oben von uns besprochene Stelle des Epiphanius: ταύτην . . . την έορτην και Σαρρακηνούς άγειν τῆ παρ' αὐτῶν σεβομένη 'Αφροδίτη, ήν δὲ Χαμαρᾶ . . . . προσαγορεύουσι. — Da aber andrerseits das Kultwort bei Kosmas in charakteristischer Veränderung erscheint (αὔξει φῶς), so ist vielleicht anzunehmen, daß dem Kosmas zwei Kultüberlieserungen ineinander gestossen, daß dem Kosmas zwei Kultüberlieserungen ineinander gestossen sind, die beide von der wunderbaren Geburt eines Gottes handeln und die auf verschiedene Daten fallen. Das αὔξει φῶς¹) scheint dabei auf die wunderbare Geburt eines Sonnengottes hinzuweisen. Auch von hier aus dürste sich weiter die Vermutung ergeben, daß die Idee der wunderbaren Geburt sich erst im Orient mit der Kultseier des Dionηsos-Dusares in späterer Zeit verbunden haben könnte.

Aber wie dem sein möge, so läßt sich nun die Dermutung nicht mehr ganz abweisen, daß die Seier des alten christlichen Sestes der Episphanie am 6. Januar aus einer Übertragung aus dem Kultus des Dionnsos entstanden ist. Die Wahrscheinlichkeit steigert sich erheblich, wenn wir aus der lebendigen Schilderung der aquitanischen Pilgerin (Aetheria)<sup>8</sup>) hören, daß das spätere christliche Sest der Epiphanie (und zwar als Geburtssest, nicht als Taussest) bereits mit einer Vorseier am Vortage des 6. Jan. begann. Man zog von Jerusalem nach Bethlehem, um dort die nächtliche Seier, besonders die Mitternachtsmesse in der Geburtshöhle<sup>8</sup>) abzuhalten und kehrte dann in seierlicher Prozession

beachte, daß hier zum Schluß nach dem Bericht von der wunderbaren Empfängnis der Quelle (Pege) und dem Sturz der Götterbilder Dionnsos ohne das übsliche Gesolge von Sathrn erscheint und den alten Göttern ihren Sturz verkündet. Sollte hier ebenfalls die Parallele Dionnsos-Christos vorliegen? Auch hier handelt es sich übrigens um eine heilige Pannnchis. — Über die auch fügepa ergibt sich leider aus dem Zusammenhang nichts.

<sup>1)</sup> Cumont weist zu dem abzei φωs auf den Kalender des Astrologen Anstiochus (Boll., griech. Kalender, I. Sitzungsd. Afad. Heidelb. 1910 S. 16) hin. Da ist zum 25. Dezember vermerkt: 'Ηλίου γενέθλιον, αβξει φως. — Dazu ist dann weiter das bezügliche Kultwort: χαιρε νύμφιε, χαιρε νέον φως, das Firmicus Maternus, de error. profan. relig. XIXI, I überliesert hat, zu vergleichen. Dieterich, Mithrassliturgie S. 214 bezieht es auf Dionnsos (vgl. dazu Wobbermin, Relig. zgesch. Studium 16 ss.). — Auch hier rückt also die Gestalt des Dionnsos in den Zussammenhang ein. — Abrigens scheint auch Klemens Alex. das Kultwort: χαιρε φως zu kennen (Protrept. XI. 114, s. o. S. 2104).

<sup>2)</sup> S. darüber Usener, Weihnachtsfeste S. 208ff.

<sup>3)</sup> Dgl. hieronymus, epist. 58 ad Paulinam, Migne P. L. XXII. Sp. 581

nach Jerusalem zurück. Da haben wir die charakteristische Feier der Pannnchis vom 5. zum 6. Januar! Und die Kultüberlieserung von Jerusalem ist deshalb so besonders wichtig, weil in Palästina, Sprien, Ägypten (vgl. die Parallelen in Alexandria, Petra, Elusa) jene Kultwörtragung ihren Ursprung gehabt haben wird.

Nun aber hat das Epiphaniassest in der Christenheit eine uralte überlieserung für sich. Wir sinden es, wie schon gesagt, bereits bei den Basilidianern'), also in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts. Damit wären wir nahe an die Entstehungszeit auch der Legende und des Dogmas von der wunderbaren Geburt herangekommen. Freilich kann gegen diese Kombination eingewandt werden, daß der 6. Januar zunächst als der Taustag Jesu gegolten habe, und nicht als der Tag der wunderbaren Geburt. Aber die spätere kirchliche Tradition hat doch eben am 6. Januar auch die Geburt des Herrn geseiert. Was aus dem Kult des Dionnsos herübergenommen wurde, wird zuerst die Epiphanie am 6. Januar, die man auf die Taufe als die Geburtsstunde Jesu bezog, gewesen sein. Eine zweite Etappe war es dann, daß man aus demselben Kultmilieu den Gedanken der Geburt aus der Jungfrau übernahm.

Die Verehrung des Gottes Dionysos läßt sich rings um Palästina herum nachweisen. Von der Verehrung des Dionysos Dusares in Petra und Elusa ist bereits die Rede gewesen. In Caesarea, Damastus, Stythopolis, in der Haurangegend ist sein Kult nachzuweisen. Die Gründung von Stythopolis<sup>3</sup>) wird mit der Legende des Dionysos zusammengebracht, ebenso diesenige von Damastus und von Raphia<sup>3</sup>). Diessach erscheint Dionysos auf den Münzen phönizischer Städte (Sidon, Berytus, Tyrus, Orthosia usw.)<sup>4</sup>). Die Anschauung, daß die Juden den Dionysos verehrten, scheint eine gewisse Verbreitung gehabt zu haben<sup>5</sup>).

über Cammuştult in der Höhle von Bethlehem: et in specu, ubi quondam Christus parvulus vagiit, Veneris amasius plangebatur.

<sup>1)</sup> Das verschiedene Datum 10. und 14. Tybi, dem wir in der gnostischen überlieferung begegnen, mag wohl dadurch entstanden sein, daß die Seier des Dionnsossestes eine hebdomadische war.

<sup>2)</sup> Plinius Hist. Nat. V. 18.74.

<sup>3)</sup> Ogl. das Material bei Schürer, Gesch. d. jüd. Dolsese, für Caesarea (II 35), Damaskus (II 37 56), Skythopolis (II 38 56), Hauran (II 44), Raphia (II 55).

<sup>4)</sup> Vgl. Baudissin, Adonis u. Eschmun S. 231-241.

b) Ogl. Plutarch, Symposion V. 6 (Thema: τίς ὁ παρὰ 'lovδαίοις δεός). — Oon Tacitus wird die Anschauung als Unsinn abgetan, Hist. V. 5. — Lydus, de

So wird auch der Dionnsoskult in erster Linie ein Rivale des palästinensisch sprischen Urchristentums gewesen sein. Der Apologet Justin macht selbst auf teuflische Nachahmungen christlicher Glaubensmomente im Kult des Dionnsos aufmerksam<sup>1</sup>). Des Dionnsos Symbol ist der heilige Weinstock, und die mit diesem Symbol zusammenhängende Bildersprache (vgl. Didache 9 f., Joh. 15<sup>2</sup>)) hängt vielleicht mit dem Dionnsoskult zusammen. Jedenfalls ist die Legende der Hochzeit von Kana, wie bereits hervorgehoben wurde, eine Übertragung einer dionnsianischen Kultlegende auf Jesus.

Es wäre also nach alledem die Möglichkeit zu erwägen<sup>8</sup>), ob nicht gerade die Cegende von der jungfräulichen Geburt des Dionnsos= Dusares, des véov hws, die nächste Veranlassung zur Ausbildung des Dogmas von der wunderbaren Geburt gegeben hat<sup>4</sup>).

mensibus IV. 53 (ebenfalls eine Abhandlung περί τοῦ παρ' Ἑβραίων τιμωμένου δεοῦ; allen Antworten vorauf steht die Identifikation mit Osiris und Dionηsos). — In den Versen des Cornelius Cabeo (wahrscheinlich aus dem 1. nachchristl. Jahrh.) bei Macrobius, Saturnal I. 18,19 wird "Jao" mit Hades Zeus Helios und Jakchos (so statt Jao zu lesen) identifizirt. (Jao, Gott der Juden nach Cydus 1. c. IV. 51). — Vgl. Papyrus Parthey, Abh. d. Berl. Akad. 1866 S. 128 3. 300.

<sup>1)</sup> Apol. I. 54, Dialog. 69.

<sup>2)</sup> Weinel, Neutestam, Theologie S, 516.

<sup>3)</sup> Robertson Smith, (Relig. d. Semiten, übers. von R. Stübe 1899 S. 40 Anm. 35) sieht in der jungfräulichen Muttergöttin bei Epiphanius Haer. 51, 22 die arabische Allat, in dem Sohnesgott Dusares die Gottheit des Morgen-Er beruft sich dabei auf Herodot I. 131, III. 8 und namentlich auf Hieronymus, der in der Dita des Hilarion den Tempel einer Denus in Elusa erwähnt, die dort verehrt wurde "ob Luciferum", und in seinem Kommentar 3u Amos 5 direkt behauptet, daß bei den Arabern der Morgenstern als eine männliche Gottheit erwähnt werde. Ich füge das ausdrückliche Zeugnis des Johannes Damascenus, de haeres. I. 111, Migne P Gr. XCIV Sp. 764 hingu: οὖτοι (bie Araber) προσκυνήσαντες τῷ ἐοσφόρῳ ἀστρὶ καὶ τῆ Αφροδίτη, ἢν δὴ Χαβάρ (Χαβέρ) τη έαυτῶν επωνόμασαν γλώσση, ὅπερ σημαίνει μεγάλη (j. o. S. 3333). (Ausführ: liche Nachweise über den männlichen Charafter des Morgensternes [Azizos] in dem in Betracht tommenden Milieu auch bei Dussaud, Rev. Archeolog. 1903 I. 128 – 133. Ich erwähne das alles, um darauf hinzuweisen, daß von hier aus vielleicht auch die Wendung Apk. Jo. 2216 έγω είμι . . . δ αστήρ δ λαμπρός δ πρωϊνός verständlich wird (vgl. das rätselhafte δώσω αὐτῷ τὸν ἀστέρα τὸν πρωϊνόν 228).

<sup>4)</sup> Aus den sonstigen Geburtslegenden bei Matthäus und Cutas wird sich nichts für die wunderbare Geburt erschließen lassen, denn jene waren eher da als diese.

## Kapitel VIII.

## Die Ausgestaltung des Christentums auf Grund des Christus-Kultus und seine verschiedenen Typen.

I. Es wird sich in diesem Abschnitt darum handeln, nachzuweisen, was der Christuskultus für den gesamten Ausbau des christlichen Cebens und der christlichen Grundüberzeugungen bedeutete. Die Frage stellen heißt auch zugleich auf charakteristische Verschiedenheiten in den Formen und Chpen, welche das Christentum des nachapostolischen Zeitalters angenommen hat, stoßen. Es gibt Erscheinungen des nachapostolischen Zeitalters, in denen die christliche Religion sich ganz und gar als Kultus des neuen Gottes darstellt, und es gibt wiederum andere, in denen das Kultelement gegenüber dem allgemeinen Religiösen und Moralischen so start in den hintergrund tritt, daß man Mühe hat, es überhaupt nachzuweisen.

Im allgemeinen wird man allerdings urteilen muffen, daß der Kultus in einer Weise das altdristliche Leben beherrscht hat, in die wir uns nur noch von ferne hineinversetzen können. Der Gottesdienst und die gottesdienstlichen Zusammenkünfte begleiteten das alltägliche Ceben der Christen. Man gewinnt aus Pauli Schilderung I. Kor. 11 den Eindruck, daß die Christen sich täglich zur gemeinsamen Mahlzeit des κυριακόν δείπνον zusammenfanden. Das wird auch später so ge= blieben sein, als allmählich der Sonntag, die kupiakh huépa, seinen bervorragenden Plat im Kultus bekam und der sonntägliche Gottesdienst der Gemeinde feierlich ausgebildet wurde, wie es uns als früheste Zeugen etwa die Zwölfapostellehre (K. 14), Justin (I. 67), der Bericht des Plinius an Trajan (stato die) zeigen. Die Zwölfapostellehre gibt die Dorschriften für die gottesdienstlichen Mahlzeiten besonders (9-10) neben der Regelung des sonntäglichen Gottesdienstes. Wohin wir schauen, finden wir die Mahnung, daß die Christen möglichst häufig gusammenfommen sollen'), auch in einer Zeit, in der die geregelten sonntäglichen

<sup>1)</sup> DgI. Didache 162: πυκνώς συναχθήσεσδε ζητούντες τὰ ἀνήκοντα ταῖς ψυχαῖς ήμων. Dazu die Parallele bei Barnab. 410: μὴ καθ' ἐαυτοὺς ἐνδύνοντες μονάζετε . . . ἀλλ' ἐπὶ τὸ αὐτὸ συνερχόμενοι συνζητεῖτε περὶ τοῦ κοινῷ σύμφεροντος. (Dielleicht stammen beide Stellen aus der gemeinsamen (jüdischen?) Grundschrift, die auch in den ersten Kapiteln der Didache benutht ist. Hennecke, neutest. Apokr. S. 185); II. Klem. 173: πυκνότερον προσερχόμενοι πειρώμεθα προκόπτειν ἐν ταῖς ἐντολαῖς τοῦ κυρίου. Ignatius Eph. 13. Dgl. Magn. 4. Eph. 202. Crall. 122. I. Klem 291.

Jusammenkünste längst eingerichtet sein werden. Noch Origenes ermahnt die Gläubigen sehr lebhaft, täglich zum Gottesdienst ad puteos scripturarum zu kommen und läßt die Einrede, daß man ja an den Sest= tagen zur Kirche komme, nicht gelten!<sup>1</sup>)

Also möglichst an jedem Tage versammelten sich die dristlichen Gemeinden, wenigstens ein großer Teil der ihr Angehörigen. Und weithin waren ihre Versammlungen mehr als einfache Zusammenkunfte. sie waren gemeinsame feierliche Mahlzeiten, welche die Teilnehmer sozial und religiös auf das allerinnigste und engste mit einander verbanden. Am Abend (kupiakov deīnvov) wird man sich in der Regel versammelt haben. Den Tag über waren die Christen, zumeist den ärmeren Ständen angehörig, bei ihrer Arbeit in der Zerstreuung im harten Frondienst der "Welt" gewesen. Von harter Arbeit her2) aus der Vereinsamung kamen die einzelnen dann zur kolvwvia, zur christlichen Gemeinschaft. Da wurde in ihnen etwas Neues und Wunder= bares lebendig, der Geist der Gemeinschaft erfaßte sie und hob die einzelnen über sich selbst hinaus. Wenn Paulus zu immer wiederholten Malen betont, daß die Christen ein Leib seien, sowohl in ihrer Derbindung mit dem erhöhten herrn als auch in der Gemeinschaft unter einander, so hat er damit eine Grundstimmung des frühchristlichen Zeitalters getroffen. In den gottesdienstlichen Zusammenkünften empfand man sich in der Tat als das "Soma", als ein einheitliches Gefüge von unerhört innigem Zusammenhang. Der Geist flammte auf, Propheten traten auf und redeten in visionärer, geheimnisvoll ekstatischer Weise von den furchtbaren Geheimnissen der Zukunft, von den seligen Freuden des himmelreiches3), oder sie enthüllten verborgene Vorgange im Ceben der Gemeinde und in den einzelnen Seelen4). Zungenredner lallen in

Pseudoklem. Diamartyr. Jak. 9. — Ogl. den Hermas Simil. IX. 263 ausgesprochenen Tadel: μή κολλώμενοι τοις δούλοις του δεου, άλλά μονάζοντες απολλύουσι τας έαυτων ψυχάς.

<sup>1)</sup> Homil. in Genes. X 2, (Migne P. G. XII 215 ff.), vgl. Schermann, Ägnptische Abendmahlsliturgie 1912 S. 34 ff. In den tirchlichen Verordnungen der Pseudoklementinischen Homilien (aus der Zeit des Calixt) heißt es III. 69: πρὸ δὲ πάντων . . . συνεχέστερον συνέρχεσθε είθε καθ΄ ώραν, έπει γε ἐν ταις νομισμέναις της συνόδου ήμέραις. — Mart. d. Apollonius K. 9 ist von einem täglichen Gebet für den Herrscher κατά πρόσταγμα δικαίας ἐντολης die Rede, das wird sich auf den täglichen Gottesdienst der Christen beziehen.

<sup>2)</sup> Mit Recht bezieht man das άλλήλους εκδέχεσθε I Kor. 1188 auf die ärmeren Brüder, die von der Arbeit fommen.

<sup>3)</sup> Vgl. schon II. Kor. 26 ff., vor allem Ignat. Trall. 5.

<sup>4)</sup> I. Kor. 1424 f. (215). Besonders charakteristisch Ignatius Philad. 7.

unverständlichen Cauten höchster Verzudung und Begeisterung. Wunderfräfte regen sich, Kranke werden geheilt und Dämonen ausgetrieben 1). Gebete werden von der ganzen Gemeinde gemeinsam und laut gesprochen2) im Namen des herrn Jesu; in hymnen und Wechselgefängen zu Ehren "Gottes und des Cammes" lodert die Begeisterung empor. Alles, was die Christen an neuer religiöser und sittlicher überzeugung haben, verdanken sie der Cehre und der Vermahnung in diesen Gottesdiensten. In der feierlichen handlung der Eucharistie erlebt man die Gegenwart des herrn, das "Maranatha", die κοινωνία τοῦ αίματος καὶ τοῦ σώματος Χριστού. Mit Stolz und Freude führt man die eben durch die Taufe aufgenommenen Christen zu diesem großen und wundersamen Geheimnis. Mit der Seier der Eucharistie vor allem verbindet sich die sittliche Bucht. Kein unwürdiger, niemand insbesondere, der mit seinem Bruder einen Zwist hat, darf zum Tische des herrn kommen<sup>3</sup>). verbinden sich Sündenbekenntnis und Sündenvergebung mit dem driftlichen Gottesdienst, obwohl freilich ihrer zentralen Stellung andere Instanzen (die Auffassung der Taufe als des von Sünden reinigenden Sakramentes, die Überzeugung von der Unvergebbarkeit grober Sünden) von Anfang an entgegenwirkten4). - Ja aus dem Gottesdienst erwächst die ganze Verfassung der urchristlichen Gemeinden. Die έπίσκοποι und διάκονοι sind in allererster Linie Kultbeamte der Gemeinden gewesen; sie haben die Enthusiasten und Pneumatiker, die freien Propheten und Cehrer aus der Leitung des Gottesdienstes verdrängt; und in der Leitung

<sup>1)</sup> Paulus I. Kor. 12<sub>0</sub> (vgl. 12<sub>28.30</sub>) rechnet die Krankenheilungen und ενεργήματα δυνάμεων offenbar zu den Erscheinungen des gottesdienstlichen Cebens.
I. Kor. 54 soll die versammelte Gemeinde das Wunder des παραδοῦναι τῷ σατανῷ vollbringen. Die σημεῖα τοῦ ἀποστόλου, deren er sich rühmt, haben offenbar Bezug auf
das (gottesdienstliche) Gemeindeleben (II. Kor. 12<sub>12</sub> Rö. 15<sub>10</sub>). Weitere Beispiele
in den Aussührungen unten über Ignatius. Wenn die Exorzismen von Anfang an zum Bestand des gottesdienstlichen Cebens gehörten, erklärt sich die
Derbindung des Exorzismus mit der Taufe am besten.

<sup>2)</sup> Justin Apol. I 65: κοινάς εὐχὰς ποιησόμενοι . . . εὖτόνως (vgl. das συντόνως in der Aufforderung zum großen (Diakon)=Gebet Apost. Konst. VIII. 10) Ι. 67 ἔπειτα ἀνιστάμεθα κοινή πάντες καὶ εὐχὰς πέμπομεν.

<sup>3)</sup> Didache 106 et τις άγιός έστιν έρχέσδω, εί τις ούκ έστι μετανοείτω vgl. namentlich K. 14. Ignat. Trall. 82 fährt unmittelbar nach einer deutlichen Anspielung auf das Abendmahl (σάρξ und αίμα 'l.) fort: μηδείς ύμων κατά τοῦ πλησίον (τι) έχέτω. Dgl. die Ermahnungen des Diakon in sämtlichen großen Liturgien unmittelbar vor der Anaphora, 3. B. Const. Apost. VIII 12.

<sup>4)</sup> Starke Betonung der έξομολόγησις Didache 14; vgl. die ausführliche Exomologese im Gemeindegebiet I. Klemens 59. S. u.

des Gottesdienstes fanden sie das Zentrum ihrer Tätigkeit. — Und endlich - das ganze soziale Gefüge des driftlichen Gemeindewesens ist vom Gottesdienst her bestimmt und regiert. Als die driftlichen Gottes= dienste allmählich aufhörten, gemeinschaftliche Mahlzeiten zu sein, und die Agape sich von der eucharistischen Seier gang löste, blieb dem Gottesdienst der Charakter der sozialen Fürsorge im weitesten Make gewahrt. Er tritt unter den Gesichtspunkt der dvoia1), wahrscheinlich an Stelle der Beisteuer zur gemeinsamen Mahlzeit tritt die freiwillige Oblation von Gaben, das dem alttestamentlichen Kult entsprechende neutestamentliche Opfer. Der Bischof nimmt die Gaben entgegen2) und waltet über deren Verteilung an die Witwen, die Armen und die Kranken, die Gefangenen und auch die Fremden; denn die hidogevia ist das Band, das den gemeinsamen Organismus der einzelnen Gemeinden, die Kirche, umfaßt und gusammen= hält. Daneben behalten die Agapen den Charafter ausgesprochen caritativer Veranstaltung8), und auch über sie erstreckt sich die Machtbefugnis des Bischofs gang und gar. Das hauptcharakteristikum der häretiker ift, daß sie sich von den gemeinsamem Zusammenkunften fernhalten, und wiederum an der Cehre wird vor allem das als trennend empfunden, was im Gottesdienst trennt4). So steht der Gottesdienst gang und gar im Zentrum des religiösen Cebens der neuen Religionsgemeinde, von ihm aus laufen die Linien nach allen Seiten, alles ist von hier bedingt und bestimmt. Der Kultus ist das herz des gesamten soziologischen Gebildes, von dem aus sich der gesamte Blutumlauf dieses Körpers reguliert, und über dem Gottesdienst mit allen seinen Kräften waltet

 $<sup>^{1)}</sup>$  Didache 14, vgl. vor allem die entscheidenden Aussührungen des Irenaeus über die neutestamentlichen Oblationen IV.  $17_{5}-_{6}$ .  $18_{2}-_{4}$ .

<sup>2)</sup> Deutlich erscheint dieser Vorgang bei Justin I 67 als der Schlußakt der eucharistischen Seier. Dort auch die Angaben über die Verwaltung der Gaben durch den Bischof.

<sup>3)</sup> Ogl. vor allem die lehrreiche und beste Schilderung der Agapen in der sogenannten ägyptischen Kirchenordnung (Kap. 17[47] – 22[52], Junk, Didasc. et. const. apost. II 112). Daneben Tertullian Apologet. 39. — Cehrreich ist auch die (Witwens) Agape PetrussAkt K. 20ff. — Geistvoll übersett E. Schwarz das Fragment des Hebr.sEvang. numquam laeti sitis, nisi cum fratrem vestrum videritis in caritate: Ihr sollt kein Fest seiern, es sei denn, daß ihr euren Bruder bei der Agape sehet. Ischen. In neut. Wissensch. 1906 S. 1.

<sup>4)</sup> Dgl. Smyrn. 62, 71 und weitere Belege unten in den Ausführungen über Ignatius. Die ältesten Spaltungen unter den Christen werden durch die Frage des είδωλόθυτα φαγείν herbeigeführt; vgl. Irenaeus IV. 18,5 ήμῶν δὲ σύμφωνος ή γνώμη (Σεhre!) τῆ εὐχαριστία καὶ ή εὐχαριστία βεβαιοί τὴν γνώμην.

der eine Knrios Jesus Christos, viel mehr als Gedanke, Dogma und Idee, eine immer wieder greifbare, lebendige Wirklickeit.

\* \*

II. Wir haben einen flassischen Zeugen für diese Ausbildung der driftlichen Religion als einer vorwiegenden tultischen grömmigkeit oder sagen wir noch bestimmter als eines Kultus, der durch den Kyrios und Theos Jesus Christus bestimmt wird. Das ist kein anderer als der Bischof Ignatius von Antiochia. Und wir werden ihn als einen vollgültigen Zeugen betrachten durfen. Denn wenn auch seine Briefe in mancher hinsicht - so auch in der Frage des monarchischen Epistopats - eine überraschend schnelle Entwickelung des Christentums zeigen, so hat man in der Cat keinen irgendwie erheblichen Grund, die Echtheit der sieben unter seinem Namen erhaltenen Schreiben zu bezweifeln. Auch an der herkömmlichen Datierung der Briefe innerhalb der Regierungszeit Trajans (Euseb. H. E. III. 34ff.) wird man wahrscheinlich festzuhalten haben 1). Dem Ignatius stellt sich in der Cat das Christentum in seinem Zentrum als eine organische Kultgemeinschaft dar, in welcher der Christos der bestimmende Saktor ist. "Daher ziemt es sich für euch, mit der Meinung des Bischofs zu geben . . Denn in eurer Einmütigkeit und harmonischen Liebe wird Jesus Christus besungen (ἄδεται)2). Und werdet Mann für Mann ein Chor, daß ihr zusammenklingend in Einmütigkeit in der besonderen Tonart Gottes in Einheit mit einer Stimme dem Vater durch Jesus Christus lobsinget, auf daß er euch höre und euch in eurem Wohlverhalten als Glieder seines Sohnes erkenne. ist ja euch nüglich in untadeliger Einheit zu sein, damit ihr an Gott jeder Zeit Teil habet" (Eph. 421). Wieder und wieder spricht Ignatius diese überzeugung aus, daß die Einfügung der Gläubigen in den firchlichen, im Bischof sich zusammenfassenden Organismus ihre Gemeinschaft mit Gott und Christ darstellt. Die Gläubigen sollen in untrennbarer Vereinigung mit dem Gott Jesus Christus und dem Bischof und den Derordnungen der Apostel sein (Trall 7). "Denn die zu Gott und Jesus Christus gehören, die sind mit dem Bischof, und soviele ihrer

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Harnack, Chronologie I 406, nach Abwägung aller Instanzen: "Die Ignatiusbriefe und der Polykarpbrief sind echt, und sie sind in den letzten Jahren Trajans verfaßt (110-117) oder vielleicht einige Jahre später (117-125)".

<sup>2)</sup> Ebenso läuft die Ermahnung δοξάζειν l. Χρ. derjenigen zur einmütigen Unterwerfung unter den Bischof parallel: Eph. 22 vgl. Rö. 22: ἴνα ἐν ἀγάπη χορὸς γενόμενοι ἄσητε τῷ πατρὶ ἐν l. Χρ. 42 λιτανεύσατε τὸν Χρ.

Buße tun und zur Einheit der Kirche kommen, die gehören Gott, auf daß sie Jesus Christus gemäß leben" (Philad. 3). "Wo der Bischof erscheint, dort soll die Menge sein, ebenso wo Jesus Christus erscheint, ist die katholische Kirche" (Smyrn. 82). "Haltet euch an den Bischof, damit auch Gott sich zu euch halte" (an Polyk. 61)<sup>1</sup>).

Die Verfassungseinheit aber bedeutet vor allem gottesdienstliche Einheit und kultischen Jusammenhang: "Es soll ein Gebet, ein Bitten. ein Sinn (voos), eine hoffnung in Liebe und untadeliger Freude sein, das stellt Jesus Christus dar (ö eoriv 1. Xp.) . . . . Alle sollt ihr (wie) zu einem Tempel Gottes eilen, zu einem Altar, zu dem einem Jesus Christus, der von dem Vater ausgegangen ist, und in einem ist und zu einem zurückehrt" (Magn. 7). Als eine heilige gottesdienstliche Prozession stellt sich die Christengemeinde seinen Augen dar: "Ihr seid alle Weggenossen, Gottesträger, Tempelträger, Christusträger, heiligtumsträger, in allem geschmudt mit den Verordnungen Jesu Christi" (Eph. 92). In dem πυκνότερον συνέρχεσθαι eis εύχαριστίαν θεοῦ καὶ eis δόξαν stellt sich diese Einheit und dieser Jusammenhang am besten dar (Eph. 13). Diese gottesdienstliche Einheit der Christen hat eine wundersame Kraft. "Die Kräfte des Satans werden vernichtet und sein Verderben durch die Einmütigkeit eures Glaubens aufgelöst" (Eph. 13)2). Scheinchristen sind diejenigen, die ohne den Bischof etwas tun, d. h. die gottesdienst= lichen handlungen verrichten. "Derartige Ceute haben kein gutes Gewissen, weil sie ihre Zusammentunfte nicht genau dem Gebote gemäß halten "(Magn. 4).

Und diese gottesdienstliche Einheit und Einmütigkeit kommt vor allem in der gemeinsamen zeier der speziellen sakramentalen handlungen in Betracht. Das prägt sich schon in der immer wiedersholten Mahnung aus³), daß man nichts "tun" solle ohne den Bischof (und die Presbyter). Das prophetische Wort, das Ignatius in mitten der Philadelphier plöhlich ausgestoßen haben will, beginnt: χωρίς τοῦ ἐπισκόπου μηδὲν ποιεῖτε (Philad. 72). Es ist das Ideal des guten Christen, ἐντὸς τοῦ δυσιαστηρίου zu sein. "Der innerhalb des

DgI. ποάη Ερή. 51: ὑμᾶς μακαρίζω τοὺς ἐνκεκραμένους αὐτῷ ὡς ἡ ἐκκλησία
 Χρ. καὶ ὡς Ι. Χρ. τῷ πατρί, ἵνα πάντα ἐν ἐνότητι σύμφωνα ἡ. — βἡίἰαὸ. 21: ὅπου δὲ ὁ ποιμήν ἐστιν, ἔκεῖ ὡς πρόβατα ἀκολουθεῖτε.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) DgI. Ερή.  $5_{2}$ : εί γὰρ ένὸς καὶ δευτέρου προσευχή τοιαύτην ἰσχὺν ἔχει, πόσφ μᾶλλον ή τε τοῦ ἐπισκόπου καὶ πάσης τῆς ἐκκλησίας.

<sup>3)</sup> Magn. 4. 7<sub>1</sub>. Trall. 2<sub>2</sub>. 7<sub>1</sub>. Smprn 8<sub>1</sub>. 9<sub>1</sub> δ λάθρα Επισκόπου τι ποιῶν τῷ διαβόλφ λατρεύει.

Altars ist, ist rein; d. h. wer ohne Bischof und Presbyter und Diakon etwas tut, ift an seinem Gewissen befleckt" (Trall. 72). Deutlicher noch heißt es im Epheserbrief: "Wenn einer nicht innerhalb des Altars ist, entbehrt er des Brotes Gottes" (Eph. 52). "Ihr sollt dem Bischof gehorchen . . . und ein Brot brechen, das ist Medizin der Unsterblichfeit" (Eph. 202). Oder: (eine Eucharistie) "ein fleisch unseres herrn Jesu Christi, ein Becher gur Einheit mit seinem Blute, ein Altar" (Philad. 41). Nur die Eucharistie soll für gültig (pefaia) gehalten werden, die unter dem Bischof geschieht (Smyrn. 81). Ohne den Bischof soll man nicht taufen, noch die Agape feiern (Smprn 82)1). Gang in diesen Zusammenhang gehört auch die fast in allen Briefen wiederkehrende Polemik gegen die Irrlehrer. Ihre Abspaltung ist vor allem verderblich, weil sie die Einheit des Kultus stört. Das ist das schlimmste an der Irrlehre der Dofeten: "Sie enthalten sich der Eucharistie und des gottesdienstlichen Gebetes, weil sie nicht bekennen, daß die Eucharistie das Fleisch unseres Erlösers Jesus Christus sei" (Smyrn. 70). "Sie fümmern sich nicht um die "Agape"), nicht um Witwen und Waisen, nicht um Verfolgte, Gebundene und Befreite, nicht um hungernde und Dürstende" (62).

Überhaupt, im Sakrament<sup>8</sup>) ist der Christus seiner Gemeinde nahe. Von der Unio mystica in der Eucharistie strömen die Kräfte auf das gesamte Gemeindeleben über. Das Brot, das die Christen brechen, ist Medizin der Unsterblichkeit, es bedeutet: ζην έν 'Ιησοῦ Χριστῷ διὰ παντός (Ερh. 20).

Wenn Ignatius (Crall. 8) mahnt: erneuert euch (ἀνακτίσασδε έαυτούς)<sup>4</sup>) im Glauben, dem Fleisch des Herrn, und in der Liebe, dem

<sup>1)</sup> Beachte, daß von den Diakonen gesagt wird: Sie seien nicht Diener von "Speis und Trank, sondern Diener der Kirche" Trall. 28. Damit soll nicht gesagt werden, daß die Diakonen nicht in erster Linie Speise und Trank zu verwalten gehabt hätten, sondern daß sie in diesem äußerlichen Dienst das geistige Gut der Kirche verwalten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Beachte auch hier die Zusammenhänge des Gottesdienstes mit der sozialen Fürsorge (s. o. S. 341).

<sup>3)</sup> Demgegenüber wird die durch den Epistopat garantierte reine Cehre nur selten betont, etwa Magn. 62 ἐνώθητε τῷ ἐπισκόπω... εἰς τύπον καὶ διδαχήν ἀφθαρσίας. Die Polemit gegen die Irrlehrer spielt freilich in allen Briefen ihre Rolle. — Aber der Hauptgesichtspunkt bleibt, wie oben hervorgehoben, der des praktischen Jusammenschlusses im Kultus. Die Worte διδαχή, διδασκαλία, διδάσκειν finden sich den Ignatianen nur an einigen wenigen Stellen (s. Register in der Ausgabe von Jahn).

<sup>4)</sup> Rö. 78 spricht Ignatius den Wunsch aus, am himmlischen Sakrament teilzunehmen. (τὸ αίμα αὐτοῦ), δ έστιν ἀγάπη ἄφθαρτος — himmlische Agape.

Blut des herrn, so darf man nicht auf Grund dieser Stelle auf eine spiritualisierende Auffassung des Sakraments schließen. Es spricht sich hier das lebendige Gefühl aus, daß von dem gemeinsamen Sakramentskultus aus alle geistigen Gnadengaben für die Gläubigen strömen. Die "Agape" der Christen schafft die brüderliche Liebe. Das Blut Christi, mit dem die Christen sich im Sakrament einen, ist eine gegenwärtig wirksame Macht. So ist es zu erklären, wenn es im Anfang des Epheserbrieses von den Christen heißt: ἀναζωπυρήσαντες έν αίματι θεοῦ τὸ συγγενικὸν ἔργον τελείως ἀπηρτίσατε<sup>1</sup>).

überall tritt uns dasselbe Bild vor Augen. Christentum ist Christus= kultus, eine Christengemeinde ist ein Kultverein, der sich um die Derson Christi konzentriert. Die Bischöfe und Diakonen sind die Kultbeamten. ohne welche dieses neue Religionsgebilde nicht mehr denkbar ist. gemeinsamen Kultus konzentrieren sich alle Kräfte der neuen Religion und strömen von hier aus ins alltägliche Leben über, hier erleben die Christen ihre Einigung mit fleisch und Blut Christi, und die früchte dieser Einigung sind Glaube und Liebe. "Alle nun, die ihr die gemeinsame göttliche Gesinnung empfangen habt (δμοήθειαν θεοῦ λαβόντες), sollt ihr einander in Ehrfurcht betrachten (evrpeπeode), und keiner soll den Nächsten in natürlicher Weise anschauen, vielmehr in Jesus Christus sollt ihr einander lieben" (Eph. 62). Im Mittelpunkt des ganzen neuen Cebens und Webens aber steht der Knrios Christos. Die Christen sind κεκτημένοι ἀδιάκριτον πνεῦμα, ὅς ἐστιν I. Χρ. (Magn.  $15)^2$ ). Und in diesem Zusammenhang gewinnt es eine ganz besondere Bedeutung, daß in immer wiederholten Wendungen Ignatius bereits von dem Gott3) Jesus Christus redet. Christus ist der neue Gott des neuen Kultvereins.

Es mag noch einmal der starke und deutliche Abstand von der paulinisch-johanneischen Frömmigkeit hervorgehoben werden. Die großen geistigen Konzeptionen des Paukus sind hier beinahe ganz ver-

<sup>1)</sup> Dgl. ήδρασμένους εν άγάπη εν τῷ αἴματι Χρ. Smητη  $1_1$ . — ἡν ἀσπάζομαι εν αἵματι Ι. Χρ. Philab. Prooem. — εάν μὴ πιστεύσωσιν εἰς τὸ αἴμα Χρ. Smητη  $6_1$ . — (ἀσπάζομαι) εν δνόματι Ι. Χρ. καὶ τῆ σαρκὶ αὐτοῦ καὶ τῷ αἴματι, πάθει δὲ καὶ ἀναστάσει Smητη.  $12_2$ . — an Polητ.  $6_2$  werden βάπτισμα, πίστις, ἀγάπη, ὑπομονή als Schutzwaffen des chriftlichen Lebens genannt. Hier ist ein Dergleich mit dem Dorbild dieser Stelle Eph.  $6_{12}$  ff. Iehrreich.

<sup>2)</sup> DgI. Œρħ, 32 I. Χρ. τὸ ἀδιάκριτον ἡμῶν ζῆν. 51 τοὺς ἐνκεκραμένους αὐτῷ (sc. τῷ ἐπισκόπῳ) ὡς ἡ ἐκκλησία I. Χρ. καὶ ὡς Χρ. τῷ Πατρί. 111 ἐν I. Χρ. εὐρεθῆναι εἰς τὸ ἀληθινὸν ζῆν. 153 πάντα οὖν ποιῶμεν ὡς αὐτοῦ ἐν ἡμῖν κατοικοῦντος, ἵνα ὧμεν αὐτοῦ ναοί.

<sup>3)</sup> S. d. Nachweise im größern Zusammenhang oben S. 306.

schwunden oder völlig reduziert. Christus ist nicht mehr in erster Linie Träger des neuen persönlichen, sittlich-religiösen Lebens, sondern das Sundament des Kultus und des ganzen gottesdienstlichen sakramentalen Gefüges, und erst in zweiter Linie des neuen Lebens, insofern dieses von dort seinen Ausgangspunkt nimmt. Das stolze Selbstbewußtsein, der gespannte Individualismus des Pneumatikers, das Charakteristikum der paulinischen Frömmigkeit, ist zwar nicht ganz verschwunden. Es hat sich zum Teil in der ekstatischen Märinrerfreudigkeit des Bischofs gehalten. Aber im gangen ist hier an Stelle des pneumatischen Subjektivismus die objektive Größe der um den Bischof im Kultus organisierten Gemeinde getreten. Und dem entspricht es, daß, während bei Paulus das sakramentale Element zwar bereits vorhanden ist, aber durch das sitts lich persönliche niedergehalten wird, die Frömmigkeit des Ignatius schlechtbin sakramental musteriös bestimmt erscheint. Bei Ignatius ist das Korrelat des neuen Gottes Christus der Organismus der um den Bischof im Kultus organisierten Gemeinde.

\* \*

III. Aber es läßt sich die Frage auswersen, ob Ignatius wirklich als ein Thpus für die Geschichte des Christusglaubens im nachapostolischen Zeitalter anzusehen ist, oder ob wir es hier nur mit einer singulären Erscheinung zu tun haben. — Nun ist freilich zuzugeben, daß der Bischof von Antiochien in manchen Dingen eine dem allgemeinen Stand der Dinge gegenüber fortgeschrittene Entwickelung des Christentums darstellt. Der monarchische Episkopat und seine zentrale Stellung, die starke Betonung der Gottheit Christi, der sakramentale Grundzug der Frömmigkeit sind Erscheinungen, die beweisen, daß Ignatius der Entwickelung seiner Zeit voraneilt. Wir werden mit dem Urteil nicht sehlgehen, daß in den Ignatianen sich die schnellere Entwickelung des Christentums im Osten (Sprien und Kleinasien) wiederspiegelt.

Aber neben Ignatius treten andere Erscheinungen, die beweisen, wie stark die gottesdienstlichen Zusammenhänge und die Stimmungen kultischer Frömmigkeit das Ganze der christlichen Religion und die Stellung des Kyrios Christos in diesem Ganzen bestimmen und besherrschen.

In erster Linie steht hier der sogenannte Hebräerbrief, vielleicht eine alte anonyme Homilie, die erst künstlich in einen Brief umz geschaffen ist. Man kann ja eigentlich die Ausführungen dieser Homilie in ein Schlagwort zusammenfassen: Insoos darneeds trys duodoras huw.

Schon am Ende von Kap. 2 steht nach einem längeren Procemium svekulativen Charakters, das wesentlich bestimmt ist, die Erhabenheit des viós (άρχιερεύς) über die Engelwelt nachzuweisen, das Stichwort der barmherzige und getreue hohepriester; Kap. 3 nimmt dann das Thema von dem hohenpriester "unseres Bekenntnisses" auf. Aber der Vergleich mit dem Sührer des alten Bekenntnisses veranlaft den Redner zu einem längeren warnenden Ruckblick auf das alte Volk und seinen Unglauben (37 – 418). Unmittelbar nachdem der Exturs beendet ist, ertönt wieder das Motiv: "Da wir nun einen großen Hohenpriester haben, der die himmel durcheilt hat, laft uns festhalten am Bekenntnis" (414). Nun beginnt 51ff. die Parallele Christus = Melchisedet. Wiederum wird das Thema - περί οδ πολύς ήμιν ο λόγος και δυσερμήveutos (511), - unterbrochen, und der Derfasser (Redner) überlegt bei sich die Frage, ob die Leser auch reif für die Geheimnisse sind, die er ihnen mitteilen will. Sie sind es eigentlich nicht. Aber es ist doch Zeit, endlich einmal die Anfangsgründe1) zu verlassen und sich der Voll= endung (τελειότης)2), d. h. der Mitteilung der höheren Mnsterien que zuwenden. Und das ist (620) die Cehre von Jesus: κατά την τάξιν Μελχισεδέκ άρχιερεύς γενόμενος είς τὸν αίωνα. Und nun beginnt das herzstück des Briefes, der Cehrvortrag über diesen hohenpriester. Seine geheimnisvolle, überirdische Abstammung (απάτωρ αμήτωρ), seine Erhabenheit über den Ahnherrn des alten Bundes und über das alttestamentliche Prieftertum, seine Bestätigung durch einen göttlichen Eidschwur, seine ewige herrschaft, seine Sündlosigkeit, sein höherer Dienst im himmlischen heiligtum, welcher der Tatsache entspricht, daß er der Mittler eines höheren Bundes ist, sein Eingang in das himmlische Beiligtum durch die ein für allemal vollzogene Opferdarbringung nicht des Tierblutes, sondern seines eigenes Blutes, — das alles wird nun in breiter und fräftiger Darstellung ausgeführt  $(7_1 - 10_{18})$ . Vor allem ist dabei aber noch das eine bemerkenswert. Die Darstellung gilt dem gegenwärtigen Hohenpriester, der jest vom himmel her als Mittler des neuen Bundes waltet. Das große, einmal vollzogene Opfer, in

<sup>1)</sup> Man beachte, daß auch d rifs dexifs rou Χριστού doyos wesentlich sich auf Fragen des Kultus bezieht: "Buße von toten Werken und Glauben an Gott (d. h. in diesem Zusammenhang Abwendung vom heidnischen Gottesdienst und hinwendung zur christlichen Gemeinde), Cehre über Tausen(!) und Handaussegung (!) "Dann "Auserstehung von Toten und ewiges Gericht"; die neue Kultgemeinde gewährt Sicherheit über das Geschick im Jenseits.

<sup>2)</sup> Aber téleios und teleióths s. o. S. 2393.

dem dieser hohepriester sich selbst dargebracht hat, tritt unter den Gessichtspunkt der Vorbedingung seiner jezigen Würdestellung. Der Tod hat, wie bei Paulus, in diesem Zusammenhang schlechthin Beziehung auf die Vergangenheit: δανάτου γινομένου els ἀπολύτρωσιν τῶν ἐπὶ τῷ πρώτη διαδήκη παραβάσεων (916). Nun hat sich das Tor des zweiten höheren Bundes mit seinen Verheißungen ewigen Erbes geöffnet, und über diesem zweiten Bund waltet der hohepriester ewiglich in der Weise Melchisedets und verbürgt den Seinen dauernd den Eingang in das himmlische heiligtum.

Und nun erst verstehen wir die volle Wucht des Gedankens, mit dem der Redner fortfährt (1019ff.): "Da wir nun solche Zuversicht zum Eingange in das (himmlische) heiligtum haben . . . und einen (solchen) hohenpriester, . . . so lakt uns das Bekenntnis unserer Hoffnung unbeugsam festhalten" . . . und "wir wollen unsere Versammlungen nicht verlaffen, wie einige pflegen." Mit furchtbarem Ernst weist er, wie ichon 64ff., darauf hin, daß ein solcher Abfall1) von der Gemeinschaft eine unvergebbare Sünde bedeutet. Man tritt den Sohn Gottes, zu dem man sich bekannt hat und den man nun verleugnet, mit Sugen, man frevelt gegen den Geist der Enade, der namentlich im driftlichen Gottes= dienst seine Gaben reichlich ausschüttet (1020). Und wie er 64ff. den unvergebbaren Frevel an der Taufe (τούς απαξ φωτισθέντας), dessen man sich durch Abfall schuldig macht, hervorgehoben hat, so sagt er hier in unverkennbarer Anspielung auf das Abendmahl, daß man das Blut des Bundes durch solchen Abfall gemein macht. Die Christen sollen der Tapferkeit früherer Tage sich erinnern und nicht feige ihre Sache im Stich lassen. Der Glaubenshelden früherer Tage gedenkend, sollen sie sich um ihren heros scharen: άφορωντες είς τὸν τῆς πίστεως άρχηγὸν καὶ τελειωτήν 'Ιησοῦν, der ihnen im tapferen Erdulden der Leiden porangegangen ist (122). Sie sollen sich bewuft sein, daß sie zur ecclesia triumphans gehören, zum himmlischen Jerusalem mit seinen Myriaden von Engeln, mit seiner Sestversammlung und Gemeinde der Erstgeborenen, deren Namen im himmel geschrieben sind, den Geistern der vollendeten Gerechten, und zu dem Mittler des neuen Bundes Jesus (1222ff). Sie follen daran denken - wieder und wieder werden die kultischen Zu= sammenhänge betont - daß sie ein δυσιαστήριον2) haben, von dem die

 $<sup>^1)</sup>$  In dem bewußten Abfall von der Religionsgemeinde besteht das ekousiws áhaptávein hetä tö daßein thn énsynwsin ths áhaptías  $10_{26},$  ebenso wie das papamesein in  $6_6.$ 

<sup>2)</sup> Beachte auch die Betonung des Abstandes des alttestamentlichen vom

"Ieltdiener" zu essen nicht das Recht haben (1310). Wie das Sündsopfer im alten Israel außerhalb des Cagers dargebracht wurde, so ist Jesus außerhalb der Tore gestorben (1311ff.): τοίνυν έξερχώμεθα πρὸς αὐτὸν ἔξω τῆς παρεμβολῆς (1318). Sie sollen durch Jesus Gott ihre Cobopfer darbringen, indem sie sich zu seinem Namen bekennen (1316 f.). Iesus Christus gestern und heute und derselbe in Ewigkeit.

Man muß sich diesen gangen Zusammenhang vergegenwärtigen, um zu erfassen, wie stark hier der kultische Gesichtspunkt dominiert. Gang klar tritt es auch hier heraus: das Christentum ist der neue Kultverein mit seinen gottesdienstlichen Versammlungen, seinem duoiaorispior und seinen heiligen handlungen (Sakramenten). Über diesem Kultus aber waltet der apχιερεύς της όμολογίας Jesus. Es ist noch nicht, wie bei Ignatius, der Gott, welchem dieser Kultus gilt, es ist der μεσίτης, der άρχηγος της πίστεως1) und der Frommen wirksames Vorbild; die Menschlichkeit dieses hohenpriesters, der in allen Studen (nur mit Ausnahme der Sünde) uns gleich geworden, auf daß er Mitleid mit uns haben könnte, der in seinen Erdentagen Proben dieser Menschlichkeit zur Genüge abgelegt hat, ist ein Lieblingsgedanke des Verfassers<sup>2</sup>). Aber dieser Jesus ist doch der überweltliche Sohn Gottes, an Herrlichkeit allen Engeln und überirdischen Wesen weit überlegen, der von seinem heiligtum, das er siegreich betreten, vom himmel her regierende und waltende apxiepeus. Der Kultmittler wird auch hier selbst Gegenstand der gläubigen Derehrung, beide Betrachtungsweisen lassen sich gar nicht mehr von einander trennen. Die Psalmstelle: διά τοῦτο έχρισέ σε ὁ θεός, ὁ θεός σου έλαίω αγαλλιάσεως wird der Verfasser schon in dem Sinne verstanden haben, in dem man sie später verstand: "Deshalb hat Dich, o Gott, Dein Gott gesalbt." - Und so wird er auch den Anfang: o dpovos vou ó deós auf Jesus") bezogen haben (1.f).

neutestamentlichen Opfer. Jene werden nur dargebracht έπὶ βρώμασιν καὶ πόμασιν καὶ διαφόροις βαπτισμοῖς, — dieses reinigt das Gewissen von toten Werken zum Dienst des Iebendigen Gottes  $9_{10.14}$ , vgl. das οὐ βρώμασιν (βεβαιοῦσδαι)  $13_9$ . — Auch die διδαχή βαπτισμών  $(6_9)$  wird sich auf den Unterschied der jüdischen Waschungen und der christlichen Taufe beziehen.

<sup>1) 86 915 1294; 129 (</sup>ἀρχηγός); über die religionsgeschicktlichen Zusammenshänge dieses letteren Ausdrucks s. o. S. 297. Charakteristisch ist auch der Satz 211 δ τε γὰρ ἀγιάζων καὶ of ἀγιαζόμενοι εξ ἐνὸς πάντες, δι' ην αἰτίαν οὖκ ἐπαισχύνεται ἀδελφοὺς αὐτοὺς καλεῖν. — Im Musterienwesen gehören Weisepriester (Mustagoge) und Geweiste wiederum als Brüder zusammen. — Auch in den Musterienzreligionen erlebt man Befreiung von der Todesfurcht wie die Christen Hebr. 215.

<sup>2) 210</sup>ff. 218 415f. 57f.

<sup>3)</sup> Unmittelbar porher geht: πρός δε τον υίον (sc. λέγει).

Ein ganz anderes Bild zeigt der erste Klemensbrief. Er steht mit seiner Frömmigkeit in Zusammenhängen, die weiter unten besprochen werden sollen. Dom Kultus und Sakrament ist in ihm sehr wenig die Rede, das Christentum erscheint hier wesentlich als geläuterter Gottesglaube und als gereinigte neue Sittlichkeit. Aber hier und da zeigt sich doch eine andere Grundstimmung, und zwar immer da, wo zugleich bestimmte und greisbare kultische Zusammenhänge vorliegen. — Es ist das Derdienst von Drews, darauf aufmerksam gemacht zu haben, daß in Kap. 34¹) des Briefes deutliche Anklänge an die Abendmahlsliturgie vorliegen. Auf das "Heilig, Heilig, Heilig" in der Abendmahlsliturgie spielt der Verfasser wohl an, wenn er nach dem Zitat von Dan. 710 und Jes. 68 fortsährt: καὶ ήμεῖς οὖν ἐν ὁμονοία ἐπὶ τὸ αὐτὸ συναχθέντες τῆ συνειδήσει ὡς ἐξ ἐνὸς στόματος βοήσωμεν πρὸς αὐτὸν εἰς τὸ μετόχους γενέσθαι τῶν μεγάλων καὶ ἐνδόζων ἐπαγγελιῶν αὐτοῦ (34₁)²).

Es ist kein Zusall, wenn nun fast unmittelbar in diesem Zusammenhang (K. 36) Christus in einer überschwänglicheren Weise geseiert wird, als wir es sonst bei dem Versasser gewohnt sind. Er wird der άρχιερεύς τῶν προσφορῶν ἡμῶν, der προστάτης καὶ βοηθός τῆς ἀσθενείας genannt. Also auch hier ist Christus nicht der hohepriester, der in der Vergangenheit sein Opfer gebracht hat, sondern der, der über dem gegenwärtigen Kultus der Gemeinde waltet, ihr Patron. Dann heißt es weiter:

διὰ τούτου ἀτενίζομεν εἰς τὰ ὕψη τῶν οὐρανῶν,

διὰ τούτου ἐνοπτριζόμεθα τὴν ἄμωμον καὶ ὑπερτάτην ὄψιν αὐτοῦ,

διὰ τούτου ἠνεώχθησαν ἡμῶν οἱ ὀφθαλμοὶ τῆς καρδίας,

διὰ τούτου ἡ ἀσύνετος καὶ ἐσκοτωμένη διάνοια ἡμῶν ἀναθάλλει εἰς τὸ [θαυμαστὸν αὐτοῦ φῶς,

δια τούτου ήθέλησεν δ δεσπότης τῆς αθανάτου γνώσεως ήμας γεύσασθαι. Und wir gehen vielleicht nicht irre, wenn wir auch hier Klänge aus oder mindestens Anklänge an Abendmahlsliturgie vermuten. Alles wird lebendiger, wenn wir die Erfahrungen, die hier gerühmt werden, auf die Begeisterung und den Enthusiasmus des christlichen Gottesdienstes beziehen. Die Wendung: "Durch ihn wollte der Gebieter uns unsterbliche Erkenntnis kosten lassen", erinnert direkt an die Abendmahlsgebete der Didache"). Schon längst ist hervorgehoben, wie sich dann bei Be-

<sup>1)</sup> Drews, Studien 3. Gesch. d. Gottesdienstes hft. 2-3 S. 13.

²) Vielleicht ist auch das in späterer Abendmahlsliturgie häufig zitierte Wort I. Kor. 20 bereits Reminiszenz an die Liturgie.

s) Beachtenswert ist es, daß umittelbar darauf 362 ff. eine ausführliche Reminiszenz gerade aus dem Hebräerbrief folgt.

[prechung der Parteistreitigkeiten (40 ff.) der Derfasser an die alttestamentliche Kultsprache anschließt. Gott, Christus, die Apostel, die Bischöfe und die Diakonen bilden ihm eine große heilige und unzerstörbare Einheit; wehe dem, der sie durch Unbotmäßigkeit stört. Die Apostel sind die Kristweres (431). Die durch sie Eingesetzten sind deitsouppycoavtes außumtwes two moipus tou Kristoup (443). – Und wieder am Schluß des großen Gedets, in dem Klemens zum guten Teil das römische Gemeindegedet wiedergibt, heißt es: σοι έξομολογούμεθα δια τοῦ άρχιερέως και προστάτου των ψυχων ήμων 'Ιησοῦ Χριστοῦ! 618 (vgl. 624)¹).

Gehen wir von Ignatius, dem Hebräer- und dem Klemensbrief wiederum noch etwas weiter zurück und ganz nahe an das paulinische Zeitalter heran, so zeigt ein Vergleich des Epheser- mit dem Kolosserbrief, wie schnell und stark auch hier die kultischen Zusammenhänge der christlichen Religion und damit die Würdigung Jesu als des kultischen Hauptes seiner Gemeinde in den Mittelpunkt der Betrachtung rücken.

Sowohl im Kolosserbrief, wie im Epheserbrief wird in dem großen hymnologischen Abschnitt von Anfang an der Gedanke betont, daß Christus das haupt seiner Kirche sei. Aber während dieser im Kolosserbrief durch den weiteren überboten wird, daß das gesamte göttliche Pleroma in Christus Wohnung nahm, um die Welt zu versöhnen, gipfelt der hymnus des Epheserbriefes gang und gar in dem Sag: καὶ αὐτὸν ἔδωκεν κεφαλήν ύπερ πάντα τη εκκλησία (122 f.). Und die εκκλησία, nicht die himmlische Aeonenwelt wird als das Pleroma des Christos angeschaut. während die Fortsetzung des Kolosserbriefes durch den einfachen Erlösungsgedanken beherrscht ist und durch den Gegensatz gegen die gnosti= sierende Annahme mittlerischer Mächte, schreibt der Verfasser des Epheser= briefes, obwohl er vielfach mit den Mitteln des Kolosserbriefs arbeitet, über den ganzen folgenden Abschnitt (21 — 321) das Thema: "die Kirche und ihr haupt". Er feiert deren wunderbaren Organismus, der die beiden bisher getrennten hälften der Menschheit in sich vereint. Der Kreuzestod Christi, der nach dem Kolosserbrief die zwischen Gott und dem Menschen stehende Schuldschrift des Gesetzes auslöscht, bekommt hier

<sup>1)</sup> Dgl. noch Ignatius Philad. 91: Christus (im Gegensatz zu den Priestern des alten Bundes) δ άρχιερεύς δ πεπιστευμένος τὰ άγια τῶν άγιων (Tür für Abraham, Isaaf und Jakob und die Propheten). — Dgl. das Gebet des Polnkarp (ebenfalls mit starken Anklängen an die Citurgie) Martyr. Polnk. 143 αίωνιος και έπουράνιος άρχιερεύς. Ι. Pt. 54: ἀρχιποιμήν. Endlich Polnk. Phil. 122 δ αίωνιος άρχιερεύς δεός (Cat. dei filius) l. Χρ.

den Endzweck, die trennende Mauer zwischen Juden und heiden niederzureißen (214). So hebt sich, auf dem Grunde der Apostel und Propheten, gegründet auf den Eckstein Jesus Christus, der neue stolze Bau vor der Seele des Verfassers (220). Das vor allen Weltzeiten verdorgene Geheimnis Gottes, die vielkältige Weisheit Gottes, — hier in der Kirche sind sie offenbar geworden (310). Die Engel schauen bewundernd zu; in Christus aber laufen alle die Häden dieser geheimnisvollen göttlichen Veranstaltung zusammen! Und wieder zum Schluß dieses Abschnittes, nachdem er vorübergehend einen mehr subjektiv klingenden Ton — κατοικήσαι τὸν Χριστὸν ἐν ταις καρδίαις ὑμῶν — angeschlagen, lenkt der Verfasser den Blick auf den großen neuen Gesamtbau; seine Ceser sollen schauen: τί τὸ πλάτος καὶ μῆκος καὶ ΰψος καὶ βάδος (310). Eine charakteristische Dozologie¹) schließt das Ganze: αὐτῷ ἡ δόξα ἐν τῷ ἐκκλησία καὶ ἐν Χρ. l. εἰς πάσας τὰς γενεὰς τοῦ αἰῶνος τῶν αἰώνων.

Und von neuem sett der Verfasser mit einer Betrachtung dieses Wunderwerkes Christi ein: εν σωμα καί εν πνεύμα . . . είς κύριος, μία πίστις, εν βάπτισμα<sup>2</sup>) (45). Die Geschenke, welche der zum himmel Aufgefahrene den Menschen verliehen hat (nach Di. 6810), bezieht er auf die Leiter und Sührer des neuen Organismus, die Apostel und Propheten, Evangelisten, hirten und Cehrer (48-11). Und so ist hier das aus dem Kolosserbrief (219) entlehnte Bild von dem neuen Ceib mit seinem wunderbaren Gefüge, dessen haupt Christus ist, mit einer ganz andern Plastik herausgearbeitet (413 - 16). Die folgenden paränetischen Ausführungen sind von allgemeiner ethischer Haltung und denen des Kolosserbriefs eng verwandt. Kirchliche Gesichtspunkte werden nur hier und da angeschlagen3). Aber das Ganze ist wiederum - hier in direkter Anlehnung an Kolosser - gekrönt durch eine Idealschilderung des Gefüges des dristlichen Gottesdienstes  $(5_{18} - {}_{20})^4$ ). Die "Haustafel" (522 - 60) ist in Anlehnung an den Kolosserbrief geschaffen, aber die Ausführungen über die Cheleute gibt dem Verfasser charakteristischer Weise noch einmal Veranlassung, auf sein Lieblingsthema zurückzukommen. das große Geheimnis: Christus und Kirche<sup>5</sup>)! Wenn er endlich zum

<sup>1)</sup> über deren weitere Nachwirfung s. o. S. 2862.

<sup>2)</sup> Kol. 215 nur: εκλήθητε εν ενὶ σώματι.

<sup>3)</sup> DgI. 429 (άγαθός λόγος πρός οίκοδομήν). 512 (das charakteristische έλέγχειν).

<sup>4)</sup> Über das ἄδοντες καὶ ψάλλοντες τῷ κυρί $\varphi$  ( $[t. \vartheta ε \bar{\varphi})$  [. o. S. 286.

<sup>5)</sup> Über den alten Mythos, der hier auf Christus und die Kirche angewandt ist ("das Geheimnis ist groß, ich deute es auf Christus und die Kirche" E. 582) s. o. S. 248. Ogl. noch etwa Ignat. E. 17 (51); II. Klem. 14; die rätsel-

Schluß die Waffenrüstung der Christen schildert, so sind es wesentlich die objektiven Mächte, die über dem Ganzen der Kirche walten: "die" Wahrheit, die Gerechtigkeit, das Evangelium, der Glaube (d. h. in diesem Zusammenhang der bekenntnismäßig formulierte Glaube), das heil (τὸ σωτήριον); und der Geist ist objektiviert zum þημα δεοῦ (617), dem wunderwirkenden, geheimnisvollen Wort¹) (vgl. 526 τὸ λουτρὸν ἐν ἡήματι)²).

Wir wenden uns endlich den Schriften dieses Zeitalters zu, die sich spezifisch mit Verfassung und tirchenrechtlichen Fragen beschäftigen. Das Zeugnis der Pastoralbriefe ist für die veränderte Situation besonders insofern wichtig, als der Kompilator dieser Briefe den Apostel Daulus reden und ein Idealbild driftlichen Gemeindelebens entwerfen läft. Wie verschieden ist doch das, was der "Paulus" der Pastoralbriefe ins= gesamt der driftlichen Gemeinde zu sagen hat, verglichen mit der Verkündigung des echten Paulus. Die Klänge persönlichen Christentums sind, abgesehen von II. Timotheus, dürftig und sporadisch und tragen fast überall den Charatter der mühsamen Nachahmung und des Jargons. Polemik gegen die die Einheit der Kirche und ihres gottesdienstlichen Lebens störenden häretiker<sup>3</sup>). Anordnungen über das Amt der Bischöfe und Diatonen4), über die Entsohnung der καλώς προεστώτες πρεσβύτεροιδ), das Institut der Witwen<sup>6</sup>), die Tätigkeit des Bischofs in der Leitung des Gottesdienstes?) (ἀνάγνωσις, παράκλησις, διδασκαλία), das öffentliche gottesdienstliche Gebet8), die Behandlung der Kirchensünder") und der Häretiker10), Handauflegung und Weihe11), - das sind die Themata, in denen sich die Ausführungen der Briefe nahezu erschöpfen. Auch ist es charafteristisch, daß, abgesehen von den paränetischen Schlufwendungen

hafte Anspielung Did. 1111 (ποιών eis μυστήριον κοσμικόν της έκκλησίας); die Hochzgeit des Cammes mit der Braut Apk. 197 212.0 2217.

<sup>1)</sup> Dgl. II. Ti. 316.

<sup>2)</sup> Ein Vergleich zwischen Kolosser- und Epheserbrief unter dem Gesichtspunkt des Themas der ekkansla beweist unzweiselhaft, daß die beiden Briefe von verschiedenen Autoren stammen. Der Epheserbrief liegt in einer völlig andern Gedankensphäre als der Kolosserbrief.

<sup>8)</sup> I  $1_{3-11,19,20}$   $4_{1-5}$   $6_{3-10}$ ; II  $1_{15-18}$   $2_{17-19}$ (25)  $3_{1-9,18}$   $4_{3}$  f.; Ti.  $1_{10-16}$ .

<sup>• 4)</sup> I  $3_{1}-1_{3}$ ; Ci.  $1_{5}-9$   $2_{1}$ ff. 

•) I  $5_{17}$  f. 

•) I  $5_{8}-1_{6}$ .

 $<sup>^{7}</sup>$ ) Ι  $4_{6}$  f.  $_{11}-_{16}$ .  $5_{1}-_{3}$ .; ΙΙ  $3_{14}-_{16}$  (έλεγμός, επανόρθωσις, παιδεία)  $4_{1}-_{3}$ . (κήρυξον τὸν λόγον, επίστηθι, ελεγξον, επιτίμησον, παρακάλεσον).

<sup>8)</sup> I  $2_1-1_5$ .  $4_4$  f.; **Ci**.  $3_{15}$ . 9) I  $5_{20}$  f.  $2_4$  f.

<sup>10)</sup> I 14 47 690 II 214.16.22 ff. 35; Ti. 113 39 f.

<sup>11)</sup> I 522. (vgl. I 118 414 612.; II 16 f., man beachte an letzterer Stelle die Beziehung des πνευμα auf den Amtsgeist!).

der Briefe, in denen Christus als der Richter und Retter erscheint und seine wunderbare und herrliche Epiphanie gepriesen wird ), und absgesehen von dem mehrsachen Cobpreis der in ihm bereits erschienenen "heilsamen" Gnade Gottes"), die Erwähnung der Person Christi in einer Reihe von Wendungen erfolgt, die einen bereits bekenntnismäßig formulierten Charakter haben"). Am bemerkenswertesten sind hier die Aussührungen des I. Timotheus. Das Zentrum der Kirche, der στῦλος καὶ έδραίωμα τῆς άληθείας ist das große Geheimnis der Frömmigkeit: Χριστὸς δς έφανερώθη ἐν σαρκί, ἐδικαιώθη ἐν πνεύματι.

Charatteristisch für die Pastoralbriese ist es bei alledem, daß das sakramentale Element in ihnen eine so geringe Rolle spielt. Das Sakrament, das in ihnen mehrfach erwähnt wird, ist das der Amtsweihe. Bei den immer wiederholten Schilderungen der Amtstätigkeit des Bischofs (resp. der Vorsteher) werden Tause und Eucharistie niemals erwähnt. Dem entspricht es, daß bekanntlich aller Akzent auf die Cehrtätigkeit des Bischofs fällt; der Bischof soll διδακτικός sein, die διγιαίνουσα διδασκαλία ist "das" Ideal des Verfassers. Die Irrlehre der häretiker wird angegriffen, nicht das Schisma. In dieser nüchternen und rationalen haltung stehen die Pastoralbriese fast als eine singuläre Erscheinung da. Damit hängt es auch zusammen, daß die Christusmissit, das paulinische ev Χριστώ, den Briesen satt ganz<sup>4</sup>) fehlt. Ein weiter Abstand trennt sie in alledem auch von den Ignatianen.

Ganz anders ist in dieser Beziehung der Charakter der Iwölfapostellehre. Hier steht der sakramentale Kultus im Ientrum. Tause, Eucharistie (Agape), eucharistischer Gottesdienst nehmen den breitesten Raum in den Darlegungen ein. Dazu gesellen sich Verbot der Beteiligung am Gözenopser (6), Regelung des Fastens, Anordnung des Pslichtgebets (dreimal am Tage). Im Anschluß an die Bestimmungen über den sonntäglichen Gottesdienst erfolgt die Anordnung über die Wahl von Bischösen und Diakonen (14-15). Die Vorschriften über wandernde Lehrer, Apostel und Propheten stehen wie ein Rudiment aus älterer Jeit dazwischen, und charakteristisch sind die Vorsichtsmaßregeln, die gegenüber diesen Instanzen bereits für gut befunden werden. Im Sakrament der Eucharistie erlebt die Gemeinde die Gegenwart ihres

<sup>1)</sup> I  $6_{14}$ ; II  $4_{1.18}$ ; Ti.  $2_{13}$ . 2) II  $1_{10}$  f.; Ti.  $2_{11}$   $3_4$  f. (I.  $1_{12}$   $-1_6$ ).

 $<sup>^{8}</sup>$ ) I  $3_{14}$   $_{16}$   $6_{18}$  (Christus Dorbild in der Ablegung der δμολογία!) II  $2_{8}$ .  $^{4}$ ) I. Tim.  $1_{14}$  (πίστεως κ. ἀγάπης τῆς ἐν Χρ. I) ist Nachahmung des pauslinischen Stils. Dasselbe gilt von II  $1_{9}$   $2_{1}$  (χάρις ἐν)  $1_{18}$  (πίστ. κ. ἀγάπ. ἐν)  $2_{10}$  (σωτηρία ἐν); vgl. I  $3_{15}$  II  $3_{15}$  (πίστις ἐν) II  $1_{1}$   $3_{12}$  (ζωὴ ἐν).

herrn (10<sub>6</sub>). Zu diesem ganzen Gefüge des Kultus treten die ethischen Anweisungen Kap.  $1-6_2$ . Aber es ist charakteristischer Weise ein jüdischer ethischer Katechismus, der hier vermehrt um einige herren-worte Aufnahme gefunden hat<sup>1</sup>).

Einige weitere Beobachtungen mögen hier zum Schluß hingugefügt werden. Darauf, daß das hauptthema der Apokalypse die Entgegensetzung der Anbetung des Cammes gegen den Kultus und die Selbstvergötterung des römischen Imperiums ist, wurde bereits oben (5.300) ausführlicher hingewiesen. - Neuerdings ist die These aufgestellt, daß der erste Petrusbrief in seiner ersten größeren hälfte (18 - 411) eine Taufhomilie enthalte; sie verdient meines Erachtens eine ernstliche Erwägung<sup>2</sup>). Der Hirt des Hermas arbeitet zum allergrößten Teil mit überkommenem Material, das er wahrscheinlich durchweg der Synagoge verdankt. Es ist aber bekannt und allgemein zugestanden, wie sein eigentliches und persönliches Interesse an der Verkündigung der Mög= lichkeit einer zweiten Buße nach der Caufe haftet. Jedenfalls finden wir nirgends ein so lebendiges Bild von dem, was die Taufe für die erste criftliche Gemeinde bedeutete, wie hier (s. o. S. 279). – Allgemein zugestanden ist endlich, daß der sogenannte zweite Klemensbrief die älteste dristliche Predigt ist, die wir als solche mit Sicherheit ansprechen können (191). An ihrem Anfang (K. 2) steht eine triumphierende Ausführung darüber, wie die Kirche die Synagoge überflügelt habe: "Nun aber sind wir Gläubigen mehr geworden, als die, die Gott zu haben meinen". Auf dem höhepunkt aber erscheint eine mysteriöse Ausführung über das eheliche Verhältnis zwischen Christus und der Kirche (K. 14). Das Christenleben endlich steht unter dem Ideal, daß man die Taufe, das Siegel, rein und unbeflect erhalte (60 80)8).

<sup>1)</sup> S. den folgenden Abschnitt u. S. 361.

<sup>2)</sup> R. Perdelwig, D. Mysterienrelig. u. d. Problem d. I. Petrusbrieses S. 5–28. Mißlich für die Chese ist es, daß die Beziehung auf die Wiedersgeburt durch die Taufe 13 nicht deutlich heraustritt (vgl. des δι' ἀναστάσεως 1. Χρ.; oder sollte diese Wendung eng mit ζωσαν zusammenhängen?). Jedenfalls ist kaum zu leugnen, daß die Aussührungen 13–411, als Ansprache an eben getaufte Christen gedacht, einen guten inneren Jusammenhang gewinnen.

<sup>3)</sup> Man beachte noch, wie das Interesse der apokraphen Apostelakten ganz wesentlich auf die Mitteilung und aussührlichen Schilderung gottesdienstlicher sakramentaler Handlungen und der damit verbundenen Gebete gerichtet ist. Petr. Akt. 5 (Taufe) 19ff. (Agape und Agapenpredigt); Joh. Akt. 94–96 (mystischer Gottesdienst) 109f. (Eucharistie); Thom. Akt. K. 6. 26–27. 49–50. 120–121. 131–133. 152–157. Auch die vielen Gebete über das Mysterium

Was zu beweisen war, ist meines Erachtens bewiesen. Wenn in den ignatianischen Briefen das Christentum als ein neuer Mysterienkult erscheint, dessen Zentrum der neue Gott Jesus Christus ist, so haben wir hier keine singuläre Erscheinung. Es ist hier nur besonders kräftig und deutlich eine Entwickelung zum Endziel gekommen, auf welche überall das Christentum in seiner breiten Masse hindrängt.

IV. Daneben aber muß nunmehr eine andere Beobachtung gestellt werden, ohne deren Betonung das bisher Gesagte doch ein einseitiges Bild von der Entwickelung der christlichen Religion geben würde. Tatsächlich überall in der Praxis vorhanden, ist das kultische sakramentale Element und die mit ihm eng verbundene Kyriosstellung Jesu nicht überall in derselben bewußten Weise zum Ausdruck gekommen. Es konnte sich auf der Grundlage, die im VII. Kapitel gekennzeichnet ist, doch auch ein viel einsacheres, rationaleres, und, sprechen wir es einmal aus, gesunderes religöses Leben erheben. Wie wir oben die Gestalt des Ignatius als des greisbarsten Repräsentanten der Entwickelung des Christentums zu mysteriöser Frömmigkeit vorangestellt haben, o mag ihm eine andere Einzelgestalt gegenübertreten: der römische Klemens: Rom gegen Antiochia, Orient gegen Okzident.

Das Christentum des Klemens — man kann als etwaige Nebenzeugen dieses Typus noch den Jakobus- und den Barnabas-Brief, den Hirten des Hermas, auch den  $\Pi$ . Klemens u. a. hinstellen, — läßt sich mit einem Wort als zum vollen Universalismus entschränktes Diasporajudentum charakterisieren.

Es ist entschränktes, universal gewordenes Diasporajudentum. Der Universalismus ist der jungen Religion in der ganzen weiten Welt eine Selbstverständlichkeit geworden<sup>1</sup>). Die Christen oder die Έκκλησία der Gläubigen sind das neue Volk Gottes<sup>2</sup>). Durch seine Erscheinung im Fleisch, durch seine Leiden und Sterben hat Christus sich dies neue Volk zum Eigentum bereitet und erworden<sup>3</sup>). Sie sind das neue Wunderwerk Gottes, die des Kreuzes gehören bierber: Mart. d. Vetrus 8–10: Joh eAkt 97–101: Andrease

des Kreuzes gehören hierher: Mart. d. Petrus 8-10; Joh.-Aft. 97-101; Andreas-Aft. Bonnet II  $1\ 54_{18}-55_{19}$ .

<sup>1)</sup> Ogl. zum folgenden Harnack, Mission und Ausbreitung d. Christent.2 I S. 206 ff.

<sup>2)</sup> Ι. Pt. 20. γένος ξκλεκτὸν, βασίλειον ἱεράτευμα, ξθνος ἄγιον, λαὸς εἰς περιποίησιν, vgl. 3. Β. Justin, Dialog. 119.

<sup>8)</sup> Apg. 2028 Tit. 214. Barn. 36 δ λαὸς δν ἡτοίμασεν ἐν τῷ ἡγαπημένφ αὐτοῦ. 57 (Χρ.) ἐαυτῷ τὸν λαὸν τὸν καινὸν ἐτοιμάζων. 75 ὑπὲρ ἄμαρτιῶν μέλλων τοῦ λαοῦ τοῦ καινοῦ προσφέρειν τὴν σάρκα. 145.

neue große Gemeinschaft, in der Gott Juden, Griechen (und Barbaren) zusammengefaßt: ἴνα τοὺς δύο κτίση ἐν αὐτῷ εἰς ἔνα καινὸν ἄνθρωπον ποιῶν εἰρήνην καὶ ἀποκαταλλάξη τοὺς ἀμφοτέρους ἐν ἐνὶ σώματι (Ερή. 215). Die Christen sind das dritte Geschlecht¹), weder Juden noch Griechen, sondern aus beiden ein neues. Die Engel selbst haben nichts geahnt von dieser πολυποίκιλος σοφία Gottes (Eph. 310), die sich ihnen in der Kirche offenbart, sie recken verwundert den hals, um vom himmel her diese wunderbare Veranstaltung zu schauen²). — Und wie die Christen das neue Volk sind, so sind sie das uralte, von Anfang an erwählte. Daß über den Gläubigen der Erwählungsratschluß Gottes von Ewigkeit her waltet²), kommt in der phantastischen Sprache der Zeit darin zum Ausdruck, daß die Kirche als eine präexistente Wesenheit erfaßt wird. Die Kirche ist pneumatisch⁴) wie unser herr Jesus, und wurde am Ende der Tage sichtbar, um uns zu retten. Hermas schaut die Kirche als Greisin, "weil sie vor allen Dingen zuerst geschaffen wurde δ)".

Dies neue Volk Gottes setzt sich schlankweg in alle Rechte des vermeintlichen alten Gottesvolkes. Weit über die Art hinüber, wie Paulus das Verhältnis der neuen Gottesgemeinde zur alten bestimmt hatte, spannen sich die Ansprüche dieses Christentums. An Stelle der Konzeption des Apostels, daß die heiden in den alten heiligen Gottesstamm eingepfropft seien, tritt die Behauptung von der Depossedierung des alten Volkes, oder genauer der Satz, daß das Judentum niemals Gottes Volk gewesen sei. Mit besonderer härte ist dieser Standpunkt bereits im vierten Evangelium durchgeführt, die Juden haben den Zug vom Vater her nicht, sie sind Kinder des Teufels, gehören nicht zur herde Jesu<sup>6</sup>).

<sup>1)</sup> Kerngma Petri bei Klemens Al. VI 5. 41 ύμεῖς δὲ οἱ καινῶς αὐτὸν τρίτφ γένει σεβόμενοι Χριστιανοί. Ogl. die Sache im Brief an Diognet. K. 5. Aristides Apolog. K. 2. K. 16: "Und sicherlich: neu ist dieses Dolf und eine göttliche Beismischung ist in ihm". — Oracula Sibyllina I 383 f. βλαστὸς νέος ἀνδήσειεν Εξ έδνῶν.

<sup>2)</sup> Dgl. I. Pt. 112 eis & επιδυμοῦσιν ἄγγελοι παρακύψαι.

<sup>8)</sup> I. Klem. 291 f. wird Dt. 328 f. einfach auf die Erwählung des neuen Gottesvolkes gedeutet.

<sup>4)</sup> ήν γάρ πνευματική Π. Klem. 148. — πνευματικός heißt in diesem Zusammens hang beinahe so viel wie präeristent (vom himmel her).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Visio II 41. Dgl. Visio I 34 (δεός) τή ίδια σοφία και προνοία κτίσας την άγιαν εκκλησίαν. Ι 16 (um der Kirche willen ist die ganze Welt geschaffen).

<sup>6)</sup> Jo. 637ff. 44 ff. 844 1026. Ogl. beispielsweise noch die scharfe Gegenübersstellung von 'lovδαισμός und Χριστιανισμός Ignat. Magn. 9—10; die Art, wie die Apok. Jo. sogar den Judennamen für die Christen mit Beschlag belegt 29 30; die Herübernahme des Titels "Zwölfstämmevolk der Diaspora" im Prooemium des Jak.» und des I. Pt. Brieses; Justins Auseinandersetzung mit dem Judenchristens

Und diese Meinung ist so allgemeingültig, daß der Verfasser des Barnabasbrieses es als grobe Sünde anrechnet, wenn gewisse Ceute erklären: "Ihr Bund ist auch unser Bund" und demgegenüber ermahnt, daß wir von dem, was wir besitzen, nichts ablassen dürsen (46 9).

So gehört der hristlichen Kirche, die auch allmählich das Bewußtsein gewinnt, an Jahl und Bedeutung der Synagoge überlegen zu sein (Π Klem. 22), alles, was bisher als das Eigentum der letzteren gegolten hat 1). Ihr gehört Abraham (und die Patriarchen); den hatte schon Paulus als Erbherrn des Glaubens in Anspruch genommen. Ihr gehört das Bündnis, ihr das Geset. Moses hat Bund und Geset der zwei Taseln von Gott erhalten, aber das Dolf Israel war ihrer nicht wert. Daher hat Moses die Taseln zertrümmert; adros de kopios hur edwike eis λαον κληρονομίας δι' ήμας ύπομείνας<sup>2</sup>). Daß Christus κατά σάρκα aus dem Samen Davids stammt, verschwindet (trot Paulus) allmählich aus dem christologischen Bekenntnis der alten Christenheit, obwohl noch Ignatius den Satz kennt (s. o. S. 2831). — Der Christengemeinde gehört der wahre Kultus, der Gottesdienst in Geist und Wahrheit, der wahre Hohepriester des höheren bessenen Bündnisses, das echte dusiastripiov, an dem teilzunehmen die Anhänger der Synagoge kein Recht haben 3).

Das Christentum ist universal gewordenes, entschränktes Diasporajudentum, aber es ist auch weithin entschränktes Diasporajudenstum. Es führt die Entwickelung, die im Diasporajudentum bereits siegreich begonnen hatte, in derselben Richtung weiter. Es entsaltet sich zu der Religion des Monotheismus, des Glaubens an den allmächtigen Schöpfergott, der von aller partifularen Gebundenheit und von allem rituellen Wesen freien geistigen Sittlichkeit, des Glaubens an Dersantwortung und Dergeltung nach dem Tode, der Zuversicht auf die

tum Dialog. 47 f.; die Bezeichnung der Juden schlankweg als Sünder Barnab. 1210 usw. Das hauptthema des wahrscheinlich aus dem zweiten Jahrh. stammenden sogenannten V. Esrabuches ist das der Ablösung des alten Gottesvolkes durch das neue: "Ich werde zu andern Völkern wandern und ihnen meinen Namen geben, auf daß sie meine Sahungen halten" (I 24).

<sup>1)</sup> Wir besitzen eine harakteristische Stelle, die uns zeigt, wie das Judentum seinerseits mit Ingrimm dem gegenüberstand. Schemoth Rabba Par. 6. 47 (übers. v. Wünsche S. 324) wird erzählt, Mose habe beabsichtigt, auch die Mischna niederzuschreiben. "Gott aber sah voraus, daß die Heiden die Thora übersetzen würden und sagen: wir sind Israel, Söhne Gottes." Die ungeschriebene Thora werde der einzige Vorzug Israels bleiben (Bousset, Rel. d. Judent.<sup>2</sup> S. 180).

<sup>2)</sup> Barn. 144. Dgl. 46.

<sup>3)</sup> Vgl. die Betrachtungen des Hebräerbriefs, besonders 138-15.

sündenvergebende göttliche Barmherzigkeit, des Gottesdienstes in Geist und Wahrheit.

1. Das bedeutsamste Charafteristitum ist der einfache Glaube an den einen allmächtigen Schöpfergott. Der hirt des hermas stellt dies Gebot, dessen Sormulierung er vielleicht bis auf den Wortlaut dem Judentum entlehnt hat, allen anderen Geboten poran: πρώτον πάντων πίστευσον, ὅτι εἶς ἐστιν ὁ θεός, ὁ τὰ πάντα κτίσας καὶ καταρτίσας καὶ ποιήσας ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι τὰ πάντα καὶ πάντα χωρῶν, μόνος δε άχώρητος ών1). Wenn man den ersten Klemensbrief liest, so sieht man staunend, daß hier das Christentum taum etwas anderes ist. als dieser Glaube an den allmächtigen einen Schöpfergott, der mit seiner Allmacht über die Welt gebietet und sie mit seiner väterlichen Sürsorge lenkt. In feierlicher, gewählter Sprache, die sich hier und da zum rauschenden hymnus steigert und den Einfluß stoischer, wohl durchs Judentum hindurchgegangener Popularphilosophie deutlich zeigt, feiert Klemens diesen Schöpfergott<sup>2</sup>): ατενίσωμεν είς τον πατέρα και κτίστην τοῦ σύμπαντος κόσμου! Seine Gestalt überragt und überschattet die Gestalt Jesu noch gang<sup>3</sup>); charakteristisch ist es, wie hier das paulinische "der Dater unseres Herrn Jesu Christi" 4) durch die Beziehung des Daternamens auf die Schöpfung völlig zurückgedrängt wurde. Überhaupt tann man durchgängig beobachten, daß in einem Teil der nachapostolischen Literatur die einfachen Gottesbezeichnungen (δεός, πατήρ), die uns in den klassischen Zeugnissen des Urchristentums begegnen, gu Gunsten einer volleren und reicheren Sprache, deren Klang uns aus

<sup>1)</sup> Ogl. die fast wörtliche Wiederholung im Kerngma Petri, Klemens Alex. VI 5.39. Der neuentdeckte liturgische Papprus von Dêr Balnzeh beweist, daß dies Bekenntnis auch in die Liturgie aufgenommen wurde (Schermann, Texte u. Unters., Bd. 36,1, S. 12). — Es stammt vielleicht sogar ursprünglich daher.

<sup>2)</sup> Ogl. namentlich K. 20, auch den Anfang des großen Gebets 593 f. Ogl. 3ur Betonung des Schöpfungsgedankens Apg. 1724. 26 Hermas Vis. I 1 Mand. XII 42 II. Klem. 152 Didache 103 (eucharistisches Gebet!). I. Tim. 613 δεος δ ζωογονών τὰ πάντα (vgl. I. Klem. 593). Akt. δ. Pionius K. 8; Mart. Just. 25.

<sup>3)</sup> S. oben S. 2762 den Nachweis von der ausschließlichen Beziehung des άγιον και ένδοζον δνομα auf Goti.

<sup>4)</sup> πατήρ in Beziehung auf Christus nur I. Klem. 74. — 231 δ οίκτίρμων κατά πάντα καὶ εὐεργετικὸς πατήρ mit Beziehung auf die Erwählung des neuen Gottesvolkes. 291 επιεικής καὶ εὔσπλαγχνος πατήρ in eschatologischem Zusammenshang. — 192 πατήρ καὶ κτίστης τοῦ σύμπαντος κόσμου. 622 πατήρ καὶ θεὸς καὶ κτίστης. — Die trinitarische Formel lautet θεός — Χριστός — πνεῦμα 468 582. — Dgl. δημιουργὸς καὶ πατήρ τῶν αἰώνων δ πανάγιος 353. δ (μέγας) δημιουργὸς τῶν ἀπάντων 2011 261 332 592 (383.73), παντὸς πνεύματος κτίστης 593.

ber späteren judischen Literatur und der judischen Gebetsliturgie verstraut ist, gurudtreten1).

2. Aber auch mit seiner Forderung echter, von allem Partitularismus und allem Rituellen freier Sittlichkeit vollendet dies Christentum die Tendeng der judischen Diaspora. Es ist mahr, das Judentum hat von sich aus hier die letzten Sesseln und Bedingtheiten nicht abstreifen können, aber es hat sie wesentlich gelodert. Nun fallen die letten Schranken. Aber zugleich fann das Christentum den reichen Schatz einer geistigen, hochstehenden Ethit sowohl aus dem von ihm als beiligen Buch angeeigneten alten Testament, als auch aus dem späteren judischen Schrifttum einfach übernehmen. Der Verfasser des ersten Klemens lebt gang und gar in der Ethik des alten Testaments. Ihm ist die heilige Schrift das große moralische Bilderbuch geworden, das er bei fast allen ethischen Ermahnungen vor seinen Cesern aufschlägt. Aber nicht nur das alte Testament wird in dieser Richtung fruchtbar gemacht, auch die spätere judische Literatur wird ausgeschöpft. Die driftliche Religion hat in ihrem Schofe die judische (jest sogenannte apotrophe, pseudepigraphische) Literatur erhalten, während die Synagoge sie abstieß, und diese ist weithin ethische Literatur. Ich verweise nur auf die Sprüche des Siraziden, auf das Tobitbuch, auf die Weisheit Salomos, auf das zweite und vierte Maktabäerbuch, vor allem auf die frühchrist= liche Bearbeitung der Testamente der Patriarchen. In der Didache,

<sup>1)</sup> Dal. 3. B. die Aufnahme des dem Judentum geläufigen beonorns (im Unterschied von κύριος) f. o. S. 269; ferner δεός παντοκράτωρ Apt. Jo. (passim; sonst im N.T. nur II. Kor. 618 im Zitat aus A.T.) I. Klem. Prooem. 28 324 (604) 622 Did. 10s. Mart. Polnk. 141 192 Herm. Vis. III 35 Sim. V 74 Mart. d. Apollon. 46 Pion. 8 Acta Perpet. 2111 (omnipotens) - ferner das charafteristische und echt jüdische (Bilderreden des Henoch!) κύριος (δεός, δεσπότης) των πνευμάτων Ι. Klem. 641 (593 εύεργέτης πνευμάτων καὶ θεὸς πάσης σαρκός) Hebr. 120, pql. Apt. 226, δα3μ θεός τών (άγγέλων καί) δυνάμεων Herm. Vis. I 34 Mart. Polηξ. 141; υψιστος I. Klem. 457 593 Cf.-Evg. passim. Apg. 748 1617 hebr. 71 Ignat. Rö. Procem.; πανεπόπτης I. Klem. 556 641 Polnt. Phil. 72; αγιος πανάγιος Ι. Klem. 301 353 (581) 593 (τον μόνον υψιστον εν υψίστοις άγιον εν αγίοις αναπαυόμενον). Did. 102; deòs ζων (II. Kor. 33 616 I. Th. 19) I. Tim. 315 410 617 Hebr. 312 914 1081 1222 I. Pt. 123 Apf. 49f. 72 106 157; Herm. Vis. II 32 III 72; ζωογονών (τὰ πάντα) Ι. Cim. 613, τὸ ἀρχέγονον πάσης κτίσεως ὄνομα Ι. Klem. 593; δεὸς μόνος Ι. Klem. 594 (593) ΙΙ. Klem. 205 Ju. 4. 25 Rö. 1627 I. Cim. 117; δυομα άληθινον καὶ μόνον Ι Klem. 436, vgl. 30. 173 (I. 30. 520); βασιλεύς (μέγας) herm. Vis. III 98 I. Tim. 117 (βασ. των αίώνων) Apt. 30. 153; άόρατος δεός Ι. Tim. 117 Hebr. 1127 II. Klem. 205; μακάριος δεός Ι. Tim. 117. - Seierliche liturgische häufung der Epitheta 3. B. I. Tim. 117 615f. Ro. 1625-27 (wahrscheinlich unecht) I. Klem. 59 II. Klem. 205.

den ethischen Schlufpartien des Barnabasbriefes, der sogenannten apostolischen Kirchenordnung ist ein judischer Katechismus ("die beiden Wege") aufgenommen. Die Vermutung wird sich kaum abweisen lassen, daß der Verfasser des hermasbuches in überwiegendem Mage, vor allem in den Mandaten, aber auch in den Visionen und Gleichnissen einfach judisches Material weitergegeben und dieses nur wenig mit eigenem vermehrt hat1). Dasselbe wird man vom Verfasser des Jakobusbriefes zu urteilen haben. Selbst in der Umdeutung der alttestamentlichen Beremonialgesetze in moralische Dorschriften, als deren erstes und flassisches Dokument der Barnabasbrief gelten mag, ist die Literatur des Diasparajudentums dem Christentum vorangegangen (vgl. vor allem den Aristeasbrief und die reichhaltigen Ausführungen Philos in dieser Richtung). So erscheint nun das Christentum in der zusammenfassenden und klassischen Sormulierung als "das neue Geset, welches boch eigentlich das alte ist2). Dieses alte, in seiner rechten Auslegung und entfleidet seines äußerlichen und zeremoniellen Wesens, das ja aber eigentlich nur Schein- und Migverständnis ist und auf falscher Deutung des Wortlauts beruht; doch wieder das neue Gesetz, das königliche Gebot der Liebe, das vollendete Gesetz der Freiheit3).

<sup>1)</sup> Daß diese jüdische Ethik des Hermas wiederum von hellenistischer (stoischer) Popularethik tief berührt ist, kann hier nur angedeutet werden.

<sup>2)</sup> I. Jo. 27 οὐκ ἐντολὴν καινήν... ἡ ἐντολὴ ἡ παλαιά ἐστιν, ὁ λόγος δν ἡκούσατε (es ist das alte Gebot, das [alttestamentliche] Wort, das ihr hört [geshört habt]).

<sup>3)</sup> DgI. Jak. 125 28 (210-12 411), die übrigen Nachweise s. u. in dem Absschnitt über Christus, den Gesetgeber. Barnabas 26 δ καινός νόμος ἄνευ ζυγοῦ ἀνάγκης. — Bei dem vollkommenen Geset ist oft mehr schon an die Gesbote der Astese als an die Liebe gedacht. Beachtenswert ist hier und da der Zusammenhang mit dem Dogma der Stoa von dem natürsichen Welts und Sittengeset: Catian, Or. 28: διὰ τοῦτο καὶ τῆς παρ' ὑμῖν κατέγνων νομοδεσίας: μίαν μὲν γὰρ ἔχρην είναι καὶ κοινὴν ἀπάντων τὴν πολιτείαν. Harnack, Dogmengesch. I4 191 DgI. auch Mission u. Ausbreitung d. Christent. I 2101.

<sup>4)</sup> Dal. Barn. 16 δικαιοσύνη κρίσεως άρχη και τέλος. ΙΙ. Klem. 121.

erstehung in unmittelbaren Zusammenhang als Anfangspunkt und Endpunkt der Großtaten des Gottes, dem man eben deshalb gurcht und Gehorsam schuldig ist (K. 20-28). Gott ist') der Schöpfer und der Richter<sup>2</sup>). So mundet die judische Eschatologie in die christliche ein, und mit der Eschatologie die judische materialistische Lehre von der Auferstehung des Sleisches trot Paulus3) und die gesamte phantastische judische Apokalyptik. hier auf diesem Boden fliegen die Literaturen völlig in einander, so daß die Grenglinie zwischen Judischem und Christlichem oft so schwer zu ziehen ist. Die Apokalnpse, die unter dem Namen des Johannes geht, so manche andere frühchristliche Apokalppse und wiederum die Catsache, daß uns fast die gesamte apokalaptisch= pseudepigraphische Literatur nur durch das Medium driftlicher überlieferung (und teilweiser Bearbeitung) erhalten ist, geben Zeugnis dafür. Die älteste Kirchenordnung, die Zwölfapostellehre, schließt mit einer kleinen Apokalppse, die vielleicht wie der ethische Katechismus am Anfang judischer herkunft ist. Nur in dem einen Punkt, daß sich beim Blick auf das Ende neben die zitternde Angst und gurcht stärker die triumphierende Hoffnung stellt - ein klassisches Zeugnis dafür ist der erste Petrusbrief4) - hebt sich der Geist der jungen Religion von der alten ab.

4. Ja auch den zentralen Gedanken der gegenwärtigen Sündenvergebung konnte dies Christentum aus der Synagoge entnehmen. Denn es ist keineswegs so, daß dieser Gedanke aus der spätjüdischen Frömmigkeit zurückgetreten wäre. Der Glaube, daß Gott, der gestrenge Richter, doch zugleich der barmherzige Gott ist, der den Frommen ihre Sünden vergibt, ist dieser durchaus nicht fremd. Die Bitte um Sündenvergebung charakterisiert die jüdische Gebetsliteratur weithin. Ja man möchte sast urteilen, daß die stärkere Betonung der Sündenvergebung sich gerade dort im Christentum erhalten hat, wo starke Beziehungen zwischen diesem und der jüdischen Diasporafrömmigkeit vorhanden sind (also in dem von uns behandelten Schriftenkreis). Im allgemeinen tritt doch

<sup>1)</sup> Vgl. auch hebr. 112.6, die beiden Momente nebeneinander.

<sup>2)</sup> Daß sich verhältnismäßig wenige Zeugnisse für das Richtertum Gottes finden, liegt daran, daß zumeist das Weltrichteramt auf Christus übertragen erscheint. Doch vgl. I. Pt. 1<sub>17</sub> Jat. 4<sub>12</sub> 5<sub>4</sub> 5<sub>8</sub>f. (?) Apt. 1<sub>8</sub> 4<sub>8</sub> 11<sub>17</sub> f. 19<sub>2</sub> 20<sub>11</sub> ff. I. Jo. 4<sub>17</sub> II. Pt. 3<sub>12</sub> την παρουσίαν τῆς τοῦ δεοῦ ἡμέρας).

<sup>4)</sup> Ogl. im Anfang des Barnabas 14 πίστις άγάπη έλπίς. — I6 heißt es sogar Cebenshoffnung als Anfang und Ende unseres Glaubens, — Gerechtigsteit — Liebe.

<sup>5)</sup> Bousset, Relig. d. Judentums2 446 ff.

eben der Gedanke der gegenwärtigen Sundenvergebung im alten Christentum vielfach gang gurud. Die Tatsache, daß die neue Religion von dem Gedanken des großen Opfers, das am Kreuze dargebracht wurde, beherrscht erscheint, darf daran nicht irremachen. Denn dieser Glaube bleibt wesentlich auf das Große und Ganze gerichtet. handelt sich in der Regel um die Erlösung und Dersöhnung der Mensch= heit, um das eine große Opfer, das für die (vergangenen) Sünden der Menschheit dargebracht wurde, um den Sieg über die fluchheischenden Mächte der Vergangenheit, um die Brechung der Herrschaft des Todesund des Teufels, um die Erwerbung des Eigentumsvolkes. Der Ge= danke an den einzelnen und die gegenwärtige Sünde des einzelnen Cebens tritt dabei stark zurud. Die psychologische Beziehung zwischen dem Todesleiden Chrifti und der Gewischeit der Vergebung der aktuellen Sünde für die einzelne Seele wird nicht so gar häufig hergestellt. Serner ist es bekannt, wie sehr von Paulus an die überzeugung herrscht, daß die Sündenvergebung, im wesentlichen gesehen, am Anfang des Christentums stehe, daß der Christ eigentlich nicht mehr sündige und daß die Aufgabe des Christen darin bestehe, sich rein und unbeflect bis auf den großen Gerichtstag Gottes zu bewahren. Die Catsache ist bereits hervorgehoben, daß wir beim Verfasser des Johannes= evangeliums das Wort Sündenvergebung vergeblich suchen, und daß die einzige Stelle, in der wir sie finden, von der Institution der (äußeren) Vergebung durch die Apostel handelt. Start tritt das stolze und starke, doch etwas naive und robuste Bewuftsein, daß der Christ nicht mehr sündige, im ersten Johannesbrief heraus: "Jeder, der in ihm bleibt, sundigt nicht; jeder, der fundigt, hat ihn nicht gesehen und erkannt" (I 36)1). Auch Ignatius2) kennt den Gedanken "Sünde und

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Damit stimmen die m. E. von andrer Hand stammenden Aussührungen I  $1_7-2_2$  allewege nicht überein, es müßte denn sein, daß man Sündenbekennts nis und Sündenbekehrung auf den Tausakt bezöge. Das ist aber wegen  $2_1$  unmöglich.

<sup>2)</sup> Er hat einmal die formelhafte Wendung, daß Christus für unsere Sünden gelitten hat Smprn. 71 (vgl. Polyk. Phil. 72). Das an Paulus ans klingende οὐ παρὰ τοῦτο δεδικαίωμαι Rö 51 (Philad. 82) steht etwa im Sinn von τετελείωμαι. Den Begriff von μετανοεῖν erläutert I. durch έρχεσθαι έπὶ τὴν ἐνότητα τῆς ἐκκλησίας (Philad. 32) oder μετανοεῖν εἰς ἐνότητα δεοῦ καὶ συνέδριον τοῦ ἐπισκόπου (81), vgl. Smprn. 41 53; überall hat I. die Kirchenbuße der häretiker vor Augen, auch Smyrn. 91 steht eis δεόν μετανοεῖν unmittelbar vor der Aufsforderung, ohne den Bischof nichts zu tun (einmal Eph. 101 die Formel in Bezziehung auf Nichtchristen).

Sündenvergebung" kaum. Jene stolze (paulinisch-johanneische) Grundsstimmung verhärtet und versteift sich dann zu der bekannten dogmastischen Anschauung, daß in der Taufe die vorher begangenen Sünden, die unter den alttestamentlichen Gesichtspunkt der Unswissenheitssünden') gestellt wurden, vergeben werden, und daß es gilt, das Taussiegel rein und unbesleckt zu bewahren. Der hebräersbrief betont in aller Schärfe die Unvergebbarkeit ') gewisser grober Dergehungen nach der Tause, namentlich die des Abfalls. Das hauptsanliegen des hirten des hermas, die Verkündigung einer zweiten Buße nach der Tause, ruht ganz und gar auf dieser Grundstimmung '). "Wenn wir nicht die Tause rein und unbesleckt bewahren, wie wollen wir dann mit Zuversicht in das Reich Gottes eingehen?" In diese Worte saßt der Prediger der II. Klem.=homilie treffend diese Grundstimmung zusammen ).

Es ist freilich zuzugeben, daß die verschiedenen Auffassungen und Stimmungen hier in einander übergehen. Der Begriff der Sünden, die in Unwissenheit geschehen, ist kein klar abgegrenzter und einer sehr starken Ausdehnung fähig. So kann sich der Glaube an Sündenvergebung auch da halten, wo das Ideal der Reinerhaltung des Siegels der Taufgnade das christliche Leben beherrscht. Aber es läßt sich doch nicht leugnen: der pneumatische Enthusiasmus des Paulus, die darauf basierende kirchliche Anschauung von der Notwendigkeit der Reinheit des Christenlebens, die immer stärker werdende Betonung der Sakramentsgnade haben das Evangelium von der Sündenvergebung im allgemeinen gedämpft und zurückgedrängt.

Und nun hebt sich aus diesem ganzen Milieu die schlichte einfache und selbstverständliche Art, mit der der Verfasser des ersten Klemensbriefes von der gegenwärtigen Sündenvergebung<sup>5</sup>) und von Gebet um Sündenvergebung spricht, eigentümlich heraus. Vor allem aber ist es

I. Pt. 1<sub>14</sub> Eph. 4<sub>18</sub> Apg. 3<sub>17</sub> 17<sub>80</sub> Hebr. 5<sub>2</sub> (9<sub>7</sub>) I. Klem. 2<sub>3</sub> Thom. Aft. 58 Kerngma Petr. (Klemens Alex. VI 6. 48<sub>6</sub>) Aristides Apol. K. 17.

<sup>2) 64</sup> ff. 1026 ff. (hier ist ganz allgemein von έκουσίως άμαρτάνειν — offenbar im Gegensatz zu den Sünden κατ' άγνοιαν die Rede) 1216 f.

<sup>3)</sup> Ogl. etwa Visio I 32 II 24 f. II 31 III 55 Mand. IV 17-37 Sim. VIII 61-3 Sim. 1X (passim.). Gegenüber dieser zweiten Buße rücken dann die Sünden, die vor dieser zweiten Buße geschehen sind, unter den Gesichtspunkt der άγνο-ήματα Sim. V 73.
4) 69 vgl. 84 f.

 $<sup>^{5})</sup>$  I. Klemens  $2_3$   $9_1$   $(34_7)$   $48_1$   $50_5$   $51_1$   $56_1$   $20_{11}$  (toùs προσπεφευγότας τοῖς οἰκτιρμοῖς αὐτοῦ διὰ τοῦ κ, η, Ι. Χρ.).

wichtig, daß in dem von ihm überlieferten Schlußgebet die Bitte um Sündenvergebung eine so zentrale Rolle spielt (601 f.):

έλεῆμον καὶ οἰκτίρμον, ἄφες ἡμῖν τὰς ἀνομίας ἡμῶν καὶ τὰς ἀδικίας καὶ τὰ παραπτώματα καὶ πλημμελείας. μὴ λογίσης πᾶσαν άμαρτίαν δούλων σου καὶ παιδισκῶν, ἀλλὰ καθαριεῖς ἡμᾶς τὸν καθαρισμὸν τῆς σῆς ἀληθείας καὶ κατεύθυνον τὰ διαβήματα ἡμῶν ἐν ὁσιότητι καρδίας πορεύεσθαι.

Reiner und klarer ist die Bitte um Sündenvergebung vielleicht nirgends im Urchristentum ausgesprochen, und das ist um so bedeutungspoller. weil wir allen Grund zu der Annahme haben, daß hier nicht ein Privatmann redet, sondern daß wir im großen und ganzen das allsonntägliche römische Gemeindegebet vor uns haben. Zugleich aber tun sich hier wieder in bemerkenswerter Weise die Jusammenhänge mit der alttestamentlich judischen Religion auf. Denn aller Wahrscheinlichkeit nach stammt das Klemensgebet lettlich aus dem synagogalen Gottesdienst. Dieselben gottesdienstlichen Zusammenhänge dürfen wir vermuten1), wenn wir in der Didache (141) die Verordnung lesen, daß die Christen sonntäglich Eucharistie feiern sollen: προσσεξομολογησάμενοι τα παραπτώματα ύμων, όπως καθαρά ή θυσία ύμων ή. Auch sonst steht Klemens nicht allein. Der Verfasser des Barnabasbriefes faßt sehr schön die Predigt der 12 Apostel zusammen: "die uns die frohe Botschaft von der Dergebung der Sünden und der Reinigung des Herzens verkündigt haben" (83). "Lukas" betont im Evangelium wie in Apostelgeschichte energisch das Gut der Sündenvergebung als das spezifisch dristliche Heilsgut. Doch läß sich nicht genau erkennen, ob er bei alledem nicht wesentlich an die einmalige Vergebung in der Taufe denkt2). Gewisse Partien des ersten Johannesbriefes, die aber, wie schon hervorgehoben, mit der charakteristischen Grundstimmung des Briefes nicht übereinstimmen, bringen eine geradezu flassische Sormulierung für die Stimmung der Gewisheit der Sündenvergebung<sup>3</sup>). Einen prächtigen Widerhall des Evangeliums

<sup>1)</sup> DgI. 414 εν εκκλησία έξομολογήση τὰ παραπτώματά σου καὶ οὐ προσελεύση επί προσευχήν σου εν συνειδήσει πονηρά. Die Mahnung stand vielleicht schon in der jüdischen Grundschrift der beiden Wege, nur ohne das bedeutsame εν εκκλησία. (Refonstruttion bei Harnach, D. Apostellehre u. d. jüd. beiden Wege S. 57). — Es ist sehr charafteristisch, daß man in den späteren Liturgien der christlichen Kirche diese Eromologese fast vergebens sucht.

<sup>2)</sup> Ef. (177) 2447 Apg. 288 581 1043 1388 2618.

<sup>3)</sup> I. Jo. 17-22 516f. vgl. I. Klem. 561.

finden wir noch bei Polykarp Phil. 62 ¹): πάντες δφειλέται έσμεν άμαρτίας. εἰ οδν δεόμεθα τοῦ κυρίου, ἵνα ἡμῖν ἀφῷ, ὀφείλομεν καὶ ἡμεῖς ἀφιέναι²). Aber freilich, die allgemein herrschende Stimmung stellt das alles nicht mehr dar. Wir werden das Recht haben, diesen Zug als ein Charakteristikum derjenigen Spielart des Christentums zu behaupten, die im engsten Zusammenhang mit jüdisch-alttestamentlicher Frömmigkeit — doch auch mit Worten Jesu, vor allem dem herrengebet — sich als Glaube an den Schöpfergott, an Gericht und Vergeltung, als Wandel in den Geboten Gottes und hoffnung auf die Ewigkeit darstellt³).

5. Dor allem muß dabei aber noch auf ein lettes geachtet werden. Auch mit seinem Kultus und seiner gottesdienstlichen Praxis wurzelt dieses Christentum, wenigstens mit einer hauptwurzel, im Gottesdienst der Synagoge. Es sollte freilich offen zugestanden werden: eine ganze Seite des dristlichen Gottesdienstes ist vom Judentum aus nicht zu begreifen. Dahin gehört der ganze Knrioskultus, dahin die Ausgestaltung der zum Teil aus dem Judentum entlehnten heiligen handlungen (des Taufbades und der eucharistischen Mahlzeit) als Sakramente, dahin vielleicht die frühzeitig erfolgte reichlichere hymnologische Ausgestaltung des Gottes= dienstes, dahin auch die Schaffung eines Bekenntnisses und mit alledem und in erster Linie die Abschließung der höhepunkte des Gottes= dienstes por der Außenwelt und dessen Bestimmung nur für die Geweihten4), sowie die allmählich sich durchsetzende Auffassung des Kultus als eines heiligen Geheimnisses. Das aber sind freilich gerade diejenigen Dinge, die mehr und mehr eine zentrale Stelle in der jungen Religion einnahmen. Der Bischof, wie er uns als Träger des christ-

<sup>1)</sup> Vgl. 72 (auch hier Einfluß des Herrengebets).

<sup>2)</sup> Π. Klem. 182 καὶ γὰρ αὐτὸς πανδαμαρτωλός ist Predigt=Jargon.

<sup>8)</sup> Ogl. die Jusammenfassungen 3. B. Tit. 212 f. ενα άρνησάμενοι τη ν άσ έ β ει αν καὶ τὰς κοσμικὰς επιθυμίας σωφρόνως καὶ δικαίως καὶ εὐσεβῶς ζήσωμεν προσδεχόμενοι την μακαρίαν ελπίδα. Mart. d. Apollonius 37: θεὸν σέβειν μόνον άθάνατον, ψυχην άθάνατον πιστεύειν, δίκην μετὰ θάνατον πεπεῖσθαι, γέρας πόνων άρετης μετὰ την ἀνάστασιν ελπίζειν. Besonders gut ist dieses einfache und schlichte Christentum noch in den Aften d. Petrus u. Paulus K. 58 (Lipsius Bonnet I. 201 f.) und an anderen Stellen (vgl. Lipsius, Apostr. Apostelgesch. II 1. 1887 S. 551 ff.) zusammengesaßt.

<sup>4)</sup> Die Ansänge liegen bereits erkennbar vor Did. 95; Justin setzt in seiner Schilberung des christlichen Gottesdienstes sicher schon voraus, daß beim eigentlichen eucharistischen Gottesdienst nur die Gläubigen zugegen sind. Er kennt bereits den seierlichen Gottesdienst, in welchem der Täufling nach der Tause zum Gesheimnis der Eucharistie zugelassen wird.

lichen Kultus in den Ignatianen entgegentritt, hat kaum etwas mit dem jüdischen Rabbi und Darschan zu tun.

Und doch hat die Kirche der Synagoge einen guten Teil ihrer gottesdienstlichen Sormen zu verdanken. Don dorther stammen die drei bedeutsamen Sattoren des Gottesdienstes: Schriftverlesung, Predigt und Gebet, also alles das, was man als Wortgottesdienst dem Sakramentsgottesdienst gegenüberzustellen pflegt. Das heilige in der Synagoge verlesene Buch hat das Christentum dem Judentum einfach entlehnt und auch der neutestamentliche Kanon ist so entstanden, daß man allmählich begann, der heiligen Schrift kar' egoxnv neue Vorlesungsbücher im tultischen Gebrauch zur Seite zu stellen. Die judische Gebetsliturgie hat in hervorragenderem und vielleicht reicherem Mage, als man bis vor furgem ahnte, die driftliche Liturgie beeinfluft. Die euchariftischen Didachegebete, das große Gemeindegebet, das Klemens überliefert hat, sind Beweise dafür 1). Die driftliche Predigt, obwohl sie von Anfang an sich vom Schriftbuchstaben mehr löste, sich freier zu bewegen lernte und neben das rein praktische padagogische Element das erbauliche und das theoretische (die reine Cehre) stellte, hat ihren Ursprung doch im judischen Midrasch. Ja auch die Sitte der siebentägigen gottesdienstlichen Zusammenkunfte, die allerdings sich erst allmählich aus einem viel reicheren gottesdienstlichen Ceben herausgestaltet zu haben scheint, so daß die Versammlung am Sonntag erst mit der Zeit die alltäglichen Dersammlungen der Christen zu überschatten begann, hat die Kirche der Synagoge zu verdanken. Und so stammt von dorther auch ein Teil des kirchlichen Kalenders (Pascha und Pfingsten, die wöchentlichen Sast-

<sup>1)</sup> Dgl. v. d. Golh, das Gebet in der ältesten Christenheit 192 ff. 207 ff. — über die späteren Beziehungen der jüdischen und der christlichen Liturgie bedarf es einer eingehenden Untersuchung. Ich erinnere daran, daß der Seraphimzgesang mit seinem dreimal-heilig (bald hinter dem "Bor'chu" und vor der Rezitation des Sch'ma) seine feste Stellung noch in der heutigen jüdischen Liturgie hat (S. R. hirsch, Israels Gebete 1895 S. 110), wie in der christlichen vor der Anaphora. Den Gebetsanfang אמרו וועים (turz vor der Rezitation des Schenone-Efre hirsch 122) hat man wohl mit Recht mit dem ätwo και δίκαιον der christlichen Liturgie verglichen. Dor allem mache ich auf das große Sürbittenzgebet am Sabbat nach Derlesung der Chora (für die Lehrer, die ganze Gemeinde, die Stister von Snnagogen, von Wein für habdala und Kiddusch, von Brot und Almosen für die Armen, für die Könige und herrscher, endlich für die Märztner) mit seinen mannigsachen Parallelen zur christlichen Gebetsliturgie aufwertsam (hirsch, 350). Gedächtnisgebet für "jeden Geist und jede Seele" Mussache für Neujahr (hirsch, 642).

tage — freilich nicht das Sest der Epiphanie und das viel spätere Weihsnachtssest). Und wenn wir endlich noch etwas weiter greifen, so haben christliche Exorzisten und Wundertäter nur die jüdischen abgelöst.

V. Dieses ganze so bestimmte Christentum in seiner rationalen, leicht überschaubaren und faßbaren Eigenart, seiner Einfachheit und frästigen Gesundheit muß man sich vergegenwärtigen, um zu begreifen, wie nun in diesem Zusammenhang neben allem Kyrioskult auch eine sehr viel einfachere und rationalere Beurteilung der Person Jesu Christi sebendig wurde und sich halten konnte.

Wieder ist es eine einfache, schlichte Formel, in welcher sich die Bedeutung der Person Jesu in diesem Milieu darstellt. Er ist der neue Gesetzgeber und als der Gesetzgeber auch der zukünftige Richter. Blättern wir nur den 1. Klemensdrief durch, so begegnen uns dahingehende Wendungen auf Schritt und Tritt. Christentum besteht darin, daß man die Gebote und Weisungen des herrn ersülle. Die Schilderung des früheren Idealzustandes der korinthischen Gemeinde beginnt etwa mit den Worten: τους λόγους αὐτοῦ<sup>2</sup>) έπιμελῶς ένεστερνισμένοι ήτε τοῖς σπλάγχνοις und schließt: τὰ προστάγματα καὶ τὰ δικαιώματα τοῦ κυρίου ἐπὶ τὰ πλάτη τῆς καρδίας ὑμῶν ἐγέγραπτο (Κ. 2)<sup>8</sup>). Die Gemeinde Christischl πολιτεύεσθαι κατὰ τὸ καθῆκον τῷ Χριστῷ (34); sie sollen ihren Kriegsdienst tun ἐν τοῖς ἀμώμοις προστάγμασιν αὐτοῦ (371). Der I. Kornachgeahmte hymnus auf die Liebe beginnt: ὁ ἔχων ἀγάπην ἐν Χριστῷ ποιησάτω τὰ τοῦ Χριστοῦ παραγγέλματα<sup>4</sup>) (491).

In den johanneischen Schriften — namentlich in den Briefen — rückt trot aller Mystik doch ebenfalls dieser Gesichtspunkt in den Mittel-

<sup>1)</sup> Dgl. für die meisten Einzelheiten die gute und knappe Zusammenfassung bei Coeschäe, Jüdisches und Heidnisches im dristlichen Kult, Bonn 1910. Aber Coeschäe ist zu weit gegangen, wenn er S. 15 behauptet: "Der dristliche Kult hat seine Wurzeln im Judentum" und daneben nur im einzelnen die Beeinsstussung durch heidnischen Kultgebrauch zugesteht. Der christliche Kultus ist wie das Christentum ein synkretistisches Gebilde und wurzelt in doppeltem Boden.

<sup>2)</sup> sc. Χριστοῦ, so (nicht δεοῦ) ist in dem Satz vorher (mit lat. syr. cop. gegen A) zu lesen.

 $<sup>^3</sup>$ )  $\mathfrak{DgI}$ . andrerseits: ἐν τ. νόμοις τ. θεοῦ πορεύεσθε  $1_3$ ; unmittelbar vor der oben zitierten Stelle heißt es: πάντα τὰ ἐν τῷ φόβῳ αὐτοῦ (δ. h. Gottes) τελεῖτε. Εbenso  $3_4$  (s. o.) ἐν τοῖς νομίμοις τῶν προσταγμάτων αὐτοῦ (δ. h. θεοῦ) πορεύεσθαι  $\mathfrak{pgI}$ .  $58_2$ .

<sup>4)</sup> Ögl. 133. – An die Gebote Jesu denkt der Verk. wohl auch, wenn er 72 mahnt: ελθωμεν έπί τον εὐκλεή και σεμνόν της παραδόσεως ήμων κανόνα.

punkt; Christentum ist nichts anders als seine Gebote halten. Und es ist charakteristisch, wie im II. Johannesbrief, der mit dem dritten m. E. am Anfang der johanneischen Citeratur steht, das Gebot noch als èv-  $\tau$ odh  $\tau$ oō  $\pi$ a $\tau$ pós erscheint, wie dann im ersten Brief der Gesichtspunkt wechselt (im wesentlichen noch Gebot Gottes 1), aber auch schon Gebot Jesu) 2), und wie es dann endlich in den Abschiedsreden des Evange- liums heißt "meine Gebote" 3).

Der Verfasser des Barnabasbriefes spricht in der Einleitung des Briefes von den  $\tau$ psa δόγματα  $\tau$ oῦ κυρίου (Hoffnung, Gerechtigkeit, Liebe  $1_{\rm e}$ ), und dann fällt bei ihm das große Schlagwort ở καινὸς νόμος  $\tau$ oῦ κυρίου ήμῶν 'l. Χρ.  $(2_{\rm e})^4$ ). Der Hirt des Hermas deutet die Speisen, die Gott zur Belohnung seinem Knecht schiekt und welche dieser seinen Mittechten weitergibt, auf die Gebote, die er seinem Volk durch seinen Sohn gegeben hat  $({\rm Sim.~V.~5_{\rm e}})$ . Der Prediger im II. Klem. spricht bald von den Geboten Gottes '), bald von denen des Herrn Christus.

Selbst Ignatius redet auch einmal von den έντολαὶ 'l. Χρ. (Ερή. 92), von den Christen ήνωμένοις πάση έντολῆ αὐτοῦ (Rö., Procem.)6), noch charakteristischer von den δόγματα τοῦ κυρίου καὶ τῶν ἀποστόλων (Magn. 131)²).

So ist Christus der καινός νομοδέτης (Justin Dialog. 18 236 A.) Ja er ist in seiner Person das neue Geseth selbst. Der Versasser des Hermas benutte eine jüdische Quelle, in welcher unter dem Bilde eines die Welt beschattenden Baumes das Geseth Gottes dargestellt war. Er fügt dieser Deutung hinzu: δ δè νόμος οδτος υίδς δεοῦ έστι κηρυχθείς εἰς τὰ πέρατα τῆς γῆς (Similit. VIII. 32). Bei Justin heißt Christus:

 $<sup>^{1}</sup>$ ) 322.23 24 (?) 421 52 f.  $^{2}$ ) 23 f. 7 (324 ?)  $\mathfrak{vgI}$ . 25 λόγον τηρεῖν.  $^{3}$ ) 1334 f. 1415.21 1510.12.

Φgl. 21 δικαιώματα κυρίου, 411 δαgegen έντολαί, δικαιώματα Gottes, ebenjo
 162. Dgl. Justin, Dial. 34 251 C. (καινός νόμος καὶ καινή διαθήκη), vgl. 93 321 A.

<sup>5) 34 (</sup>vgl. K. 4); beachte hier die Ineinssetzung von δμολογία und Gebote halten: 34 43. Dagegen sind nach dem Zusammenhang die Gebote und Weisungen des "Herrn" auf Jesus zu beziehen 84 17(1)8.6 vgl. 67.

<sup>6)</sup> Wenn Magn. 2 das Presbyterium νόμος l. Χρ. genannt wird, befinden wir uns schon in den dem Ignatius eigentümlichen Gedankengängen (vgl. Trall. 131).

<sup>7)</sup> DgI. Crail. 71 (33) διατάγματα τ. άποστ. und besonders II. Pt. 32 της των άποστόλων ύμων έντολης του κ. και σωτήρος. — έντολη κυρίου αυτή Poiηξ. Phii. 41 (δοτή ist 51 άξιως της έντολης αὐτοῦ . . . περιπατεῖν αυτ Gott zu beziehen). Mart. δ. Apollonius K. 5: τὰς σεμνοπρεπεῖς κ. λαμπρὰς έντολὰς μεμαθήκαμεν ἀπὸ τοῦ λόγου τοῦ δεοῦ (Κ. 26 κατὰ τὰς δείας ζην έντολάς). 36: δ σωτὴρ ήμων Ι. Χρ. . . . φιλανδρώπως έδίδαξεν ήμᾶς, τίς δ τῶν δλων δεὸς καὶ τί τέλος ἀρετης ἐπὶ σεμνὴν πολιτείαν ἀρμόζον.

ό καινός νόμος, ή καινή διαθήκη<sup>1</sup>), in dem petrinischen Kerngma — wohl unter direkter Anlehnung an die Grundbegriffe stoischer Weltansschauung — νόμος καὶ λόγος<sup>2</sup>).

Dieser Sat kann noch einsacher ausgedrückt werden: Christus selbst ist das große Vordild des tugendhaften Wandels! Namentlich der Versasser des ersten Johannesbriefs schlägt diese Note an: "Der da behauptet, in ihm zu bleiben, der soll, wie jener wandelte, auch selbst wandeln.". Der erste Klemensbrief schließt seine große Aussührung über die ταπεινοφροσύνη: δρᾶτε ἄνδρες ἀγαπητοί, τίς ὁ ὑπογραμμὸς ὁ δεδομένος ὑμῖν. Polnstarp beginnt seine zusammensassende ethische Ermahnung: "Solget dem Beispiel des Herrn . . . . Kommt einer dem andern in der Cindigkeit des Herrn zuvor" (101). — Auf dieser Cinie liegt dann die immer wiederholte Verkündigung Justins.) von Jesus als dem διδάσκαλος.

Und in diesen Jusammenhang rückt auch die Tatsache ein, daß es die Worte des Herrn waren, die zunächst in die gleiche Stellung mit den heiligen Schriften des alten Testaments gelangen. Sie sind die vorzüglichsten Dokumente der neuen Gesetzebung. Der Versasser des Klemensbrieses ermahnt seine Ceser: μάλιστα μεμνημένοι των λόγων τοῦ κυρίου 'l., oüs ἐλάλησεν διδάσκων ἐπιείκειαν καὶ μακροθυμίαν (131). Und nachdem er einige Jesusworte zitiert, ermahnt er: ταύτη τῆ ἐντολῆ καὶ τοῖς παραγγέλμασιν τούτοις στηρίξωμεν ἐαυτούς εἰς τὸ πορεύεσθαι ὑπηκόους ὄντας τοῖς ἀγιοπρεπέσιν λόγοις αὐτοῦ'). Die II. Klemenshomilie lebt ganz und gar von Jesus-Worten'), die Apostellehre leitet die übernommene jüdische Schrift der zwei Wege mit einem Mosaik von Jesus-Cogien ein. An einer Serie von Aussprüchen Jesu sucht Justin in seiner Apologie Wesen und Eigenart des Christentums verständlich zu machen (Apol. I. 15 ff.). Nicht anders verfährt Athenagoras K. 11. Der Verfasser des Barnabasbrieses bringt, wenn er auch keine Worte Jesu

 $<sup>^1)\,</sup>$  Dial. 11. 228 E.  $^2)\,$  Klemens Stromat. I 29. 182 ; II 15. 68 ; Efl. proph. 58 (f. u. Kap. IX.).

 $<sup>^3)</sup>$  I. Jo. 26  $3_8$  (άγνίζει ξαυτόν καθώς ξκεῖνος άγνός ξστιν)  $4_{17}$  Jo.  $13_{15}$ .

<sup>4) 1617</sup> pgI. 338 (δίε ἔργα ἀγαθὰ δες κύριος als ὑπογραμμός).

<sup>5)</sup> Dgl. Mart. Jujtin 26: σωτηρίας κήρυξ και διδάσκαλος καλών μαθημάτων.

<sup>6)</sup> Schon wieder mehr mysteriös ist es, wenn Jesus in gewissen Tusammenhängen als der Urheber des neuen Geschlechts der Christen gedacht wird. Justin Dial. 123. 353B από τοῦ γεννήσαντος ήμας είς δεὸν Χριστοῦ.

 $<sup>^{7}</sup>$  K. 13 vgl. K. 46.  $^{8}$ ) Dgl. die Einleitungsformel δ κύριος λέγει  $4_5$   $5_8$   $6_1$   $9_{11}$   $12_2$  (+ έν τῷ εὐαγγελί $8_5$ );  $13_8$  fogar δ δεὸς λέγει; vgl. Polηΐατρ  $2_2$  f. μνημονεύοντες δὲ ὧν εἶπεν δ κύριος διδάσκων (folgen Zitate),  $7_2$  (Herrengebet), vgl.  $6_2$ .

direkt zitiert, doch Reminiszenzen an seine Geschichte in reichlichem Maße. Auch für die Gnostiker ist der kópios Autorität, wenn sie seine Worte auch zumeist allegorisch deuten mußten, und seine Geschichte hat ihre Phantasie in reichem Maße angeregt. Es ist ein völlig bezereislicher Vorgang, wie im Gottesdienst der Christen die Herrenworte und damit die Evangelien, welche diese Herrenworte enthalten, allmähzlich neben das alte Testament als heilige Vorlesungstexte treten und so der Keimansah des neutestamentlichen Kanons entsteht.

Man kann kaum die Wichtigkeit dieser Tatsachen überschätzen. Es bedeutet etwas Ungeheures für das Christentum, daß ein großer Teil des Christentums vielfach seine geistige Nahrung (abgesehen vom alten Testament) nicht aus den Paulusbriefen, sondern aus den Worten Jesu bezog. Daß das überhaupt möglich war, trothem die paulinische Predigt von dem πνευμα-κύριος und der gegenwärtigen Kraft seines Todes und seiner Auferstehung das Cebensbild Jesu von Nazareth ganz überschattet hatte, und trogdem für die Massenfrömmigkeit Jesus in erster Linie der im Kultus und Satrament gegenwärtige herr wurde, ist eine im höchsten Grade erstaunliche Tatsache. Freilich wird das Evangelium Jesu von Nazareth hier nur in der Verkurzung wirksam. Die Worte Jesu wurden eben wesentlich unter einseitig ethischem Gesichtspunkt betrachtet, als die neuen Gebote und das neue Geseth; seine Person und sein Cebensbild wurden in erster Linie unter die Betrachtung des Vorbildes im Tugendwandel gestellt. Don dem Zentrum seines Wesens, seiner religiösen Eigenart wurde nur so nebenher einiges wirksam; daß hier ein neuer, eigenartiger und fräftiger Impuls gegeben war, gelangte nicht eigentlich zum Bewußtsein2). Und doch, auch in dieser Verfürzung ist die hier wieder lebendig gewordene Gestalt Jesu eine Kraft gewesen, die dazu beitrug, das Ceben der jungen Religion gesund zu erhalten.

Wir mussen diesem Bilde noch eins hinzusügen. Der Einschätzung Jesu als des neuen Gesetzebers entspricht offenbar andrerseits die starke Betonung seines Weltrichteramtes. Wir haben bereits nachgewiesen, wie hier seit dem Anbeginn der Entwickelung Christus an die Stelle

<sup>1)</sup> Nebeneinanderordnung der Autorität des Herrenwortes und der Schrift am deutlichsten schon Jo. 229 (vgl. 189.82). Die απομνημονεύματα των αποστόλων als heilige Vorlesungsbücher neben den "Propheten" Justin Apol. I. 67. Vgl. II. Pt. 32 Polyk. 72 (s. 0.) Hegesipp b. Euseb. IV. 22,3 (ώς δ νόμος κηρύσσει και οί προφήται και δ κύριος).

<sup>2)</sup> Doch vgl. das oben S. 365 f. über die Verkündigung der Sündenvergebung Gesagte.

Gottes trat, und seine Gestalt die des Vaters zu überschatten beginnt (j. o. S. 18). Nun verkündet das Johannesevangelium, in Erinnerung an das alte jüdische Dogma, daß der Vater dem Sohne das Gericht gegeben, weil er der Menschensohn ist1), der Verfasser der Apg. spricht pon dem ώρισμένος ύπὸ τοῦ θεοῦ κριτής ζώντων καὶ νεκρῶν (1042), der der Pastoralbriese von dem Gott und Christus Jesus, der da richten soll die Cebendigen und die Toten2). Ähnliche Sormeln begegnen bei Barnabas (der Sohn Gottes, obwohl er der Herr ist und dereinst Cebende und Tote zu richten hat8) und bei Polykarp (os epxerai kpiτης ζώντων και νεκρων)4); und die alte dristliche Predigt beginnt: Wir sollen über Jesus Christus denken wie über Gott, wie über den Richter der Cebendigen und der Toten (II. Klem. 11)5). - Das "von dannen er tommen wird, zu richten die Cebendigen und die Coten" gehört zu den ältesten gemeinsamen Grundüberzeugungen der Christenheit. - Und dem entspricht es auch, daß aus der βασιλεία τοῦ θεοῦ unserer Evangelien so weithin eine βασιλεία Χριστοῦ wird ).

Mit alledem pflanzt sich ein Teil der eschatologischen Stimmung des Urchristentums noch immer fort. Christentum ist noch immer bis zu einem gewissen Grade die Erwartung "unseres herrn Jesu Christi", der als Retter und Richter vom himmel kommen soll, sowie der gute und ehrbare Wandel im hinblick auf das nahe Ende der Dinge und den Cohn und die Strafe, die dieser Herr austeilen wird. Die Eschatologie behält jene persönliche Note, die sie von der jüdischen unterscheidet. Mit dem Messias, den man erwartet, kennt man schon ein Stud der sonst unbekannten Zukunft. Namentlich in der breiten unliterarischen Masse wird diese Stimmung vielfach die herrschende geblieben sein. Da lauschte man den Klängen der Apokalnpse des Johannes und ähnlicher Schriften, da berauschte man sich an den Bilbern des blutbeflecten Siegers auf weißem Roß, des Bräutigams, der die Braut sich holt. Da betete man mit Inbrunst αμήν έρχου κύρις Insov. Aber selbst ein den oberen Schichten angehöriger, ruhiger und gang wesentlich an den Fragen des gegenwärtigen driftlichen Cebens in Gottesdienst und Verfassung interessierter Christ wie der Schreiber der Pastoralbriefe redet von der Erwartung der seligen hoffnung und

<sup>1) 525</sup> vgl. I. Jo. 228 (anders 417). 2) II. Tim. 41 vgl. 48.18 Tit. 218.

<sup>8) 72</sup> vgl. 57 412 154. 4) Phil. 22.

<sup>5)</sup> Vgl. den Zusammenhang II. Klem.  $17_{1-7}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>)  $\mathfrak{D}$ gI. Mt.  $13_{41}$   $16_{28}$   $20_{21}$  (Cf.  $22_{29}$  f.) I. Kor.  $15_{24}$  KoI.  $1_{13}$  II. Tim.  $4_{1-18}$  Eph.  $5_5$  II.  $\mathfrak{D}$ t.  $1_{11}$  I. Klem.  $50_8$  (anders  $42_8$ ) II. Klem.  $17_5$ .

der Epiphanie unseres großen Gottes und Heilands (Ti. 218 vgl. II. Tim. 41) und mahnt, das Gebot rein und unbesleckt zu halten bis zur Epiphanie unseres Herrn Jesu Christi (I. 614). Sie ist für ihn nicht mehr so unmittelbar nahe, der selige und alleinige Gebieter (Gott) wird sie zur passenden Zeit in die Erscheinung treten lassen; und doch ist der Blick noch immer auf diese Hossnung gerichtet. Und mit jubelnder Freude redet der erste Petrusbrief von der "zukünstigen Offenbarung Jesu Christi", "den ihr schon ungesehen liebt, über den ihr im Glauben ohne Schauen mit unaussprechlicher himmlischer Freude jubelt, indem ihr so das Ziel des Glaubens, das Heil eurer Seelen, euch aneignet"  $(17-8)^3$ ).

Wir mussen aber zum Schluß feststellen, daß dieses, abgesehen von der mit jedem Dezennium sich mehr verflüchtigenden apokalnptischen Stimmung, so einfache und rationale Christentum, diese Frömmigteit des entschränkten Diasporajudentums, für welche Jesus der Gesetzgeber, der Cehrer und der Richter ist, doch eigentlich nirgends gang rein vorhanden ift und gewissermaßen eine Abstrattion darstellt. erhebt sich auf dem Boden einer Gemeindepraxis und eines gottesdienst= lichen Cebens, deren treibende und bestimmende Saktoren mehr und mehr Knriostult und Satrament werden. Sie geht zunächst an diesem gang eigentümlichen Mehr, welches die junge Religion über die Religion des Diasporajudentums hinaus tatsächlich hat, mit dem ausgesprochenen Wort vorbei und bringt es nicht auf einen abäquaten Ausdruck und eine gureichende, entsprechende Sormel. Aber jenes Element ist vorhanden, und es strömt unter der Oberfläche weiter. Es bedingt und gestaltet unausgesprochen tagtäglich das gesamte driftliche Leben. Und es muß mit Sicherheit alle rationalen Widerstände besiegen und allmählich an Der Prozeß scheint im Osten rascher vor die Oberfläche kommen. sich gegangen zu sein, als im Westen; die Ignatianen überraschen uns fast durch die Schnelligkeit, mit der sich hier das Christentum zu einer Mysterienreligion entwickelt hat, dessen Kultheros der κύριος Χριστός Diel langsamer ist die Entwickelung im Westen erfolgt, wie denn der Westen niemals so in das Mysterienwesen versunken ist, wie Den Ignatianen tritt der nicht viel früher geschriebene Klemensbrief in charakteristischem Abstand gegenüber. Aber die Linie, auf der das Christentum des Ignatius liegt, wird die die Entwickelung

<sup>1)</sup> Vgl. etwa noch Hebr. 928 (111) II. Klem. 55 171-7 Barn. 15 Disdace 16 usw.

bestimmende sein. Ein feineres Ohr vernimmt bereits im Klemensbrief die Klänge der neuen kultisch bestimmten Religion. Das Christentum wird nicht als Religion des entschränkten Monotheismus, der befreiten und gereinigten Sittlichkeit, der Sündenvergebung und der hoffnung eristieren, sondern als eine Kultgemeinschaft, in deren Mitte das Sakrament einrückt. Christus wird nicht der Gesetgeber und Cehrer sein, dem Gott das Gericht übertragen hat, sondern der angebetete Gott. Der Kultus wird übermächtig das ganze Leben der jungen Religion beherrschen, Verfassung und reine Cehre werden gang in seinen Dienst treten, das soziale Ceben (und damit die Moral) und selbst die Sinangwirtschaft werden von daher bestimmt werden, seine Suhrer werden in erster Linie Kultbeamte sein. Die eschatologische Grundstimmung wird sich allmählich abtühlen und verflüchtigen, an ihre Stelle aber wird die Gewißheit der Gegenwart des Herrn im Kultus und vor allem im Sakrament die Frömmigkeit der neuen Religion bestimmen. Im gottes= dienstlichen Leben werden die einfachen und rationalen Elemente des judischen Gottesdienstes gurudgedrängt werden, nicht die Predigt, sondern die Eucharistie wird den Mittelpunkt abgeben, um die sich der Gottesdienst zu einem ungeheuren und komplizierten Bau allmählich gestaltet. Es wird eine kultisch-sakramental bestimmte Gottes- und Christusmystik als das Charafteristitum der neuen Religion einziehen, in welcher die beiden Glaubensgrößen Gott und Christus ineinanderfließen und verschwimmen, obwohl andrerseits mühsam dogmatisches Denken sich in jahrhundertelangen Bemühungen anstrengen wird, wiederum in der richtigen Weise zwischen ihnen eine Trennung herbeizuführen.

Junächst freilich erlebte im Christentum der Apologeten jene rationale Grundstimmung ihre konsequente Ausprägung zu einer einheitlichen Gesamtauffassung. Wir wenden uns mit dem folgenden Kapitel dieser Erscheinung zu.

## Kapitel IX.

## Die Apologeten.

Die gesamte Geistesrichtung der Apologeten läßt sich als eine Sortsehung jenes rationalen und einfachen Christentums, das sich vor allem im I. Klemensbrief darstellt, begreifen. Ja sie ist im Grunde noch mehr als dieses die Weiterbildung und die prinzipielle Entschränkung der

jübischen Frömmigkeit der Diaspora. Ist doch die gesamte apologetische Literatur tatsächlich eine Fortsetzung der Auseinandersetzung mit dem Polytheismus, welche die jüdische Diaspora in Polemik und Apologetik begonnen hatte 1).

Wir brauchen aber in diesem Abschnitt nicht mit einer allgemeinen Schilderung des Grundcharakters des apologetischen Christentums zu beginnen und in dieses die Christologie hineinzuzeichnen. Die den Apologeten eigentümliche Christusauffassung steht so sehr im Zentrum ihrer Gesamtbetrachtung und charakterisiert diese so deutlich, daß wir in diesem Abschnitt sofort mit dem Hauptthema selbst einsehen können. Die Christologie der Apologeten aber faßt sich in den Satzusammen: Christus, der Logos Gottes.

\* \*

I. Der Begriff des Cogos, der bei den Apologeten in die zentrale und beherrschende Stellung eingerückt ist, hat bereits eine Vorgeschichte im vorapologetischen Zeitalter. Soweit wir sehen, hat ihn zum ersten Mal der Verfasser des vierten Evangeliums in den dristlichen Sprachgebrauch eingeführt. Und die Art, wie er dies tut, legt von vornherein den Gedanken nabe, daß er einen in dem außerchristlichen, hellenistischen Milieu geprägten Terminus aufnimmt und weitergibt. Das Wort scheint dann in den johanneischen Kreisen gleichsam die Rolle eines Schibboleths gespielt zu haben. Der erste Johannes-"Brief" führt sich in der Sorm, in der er uns überliefert ist, mit dem Schlagwort doyog the Cwis ein. Und die Apokalypse des Johannes, die ebenfalls einmal durch die Überlieferung johanneischer Kreise hindurchgegangen (wenn auch keineswegs aus ihnen entstanden) sein wird, hat 1918 das johanneische Sigel bekommen: καὶ κέκληται τὸ ὄνομα αὐτοῦ ό λόγος τοῦ δεοῦ2). Der Bischof Ignatius kennt den Terminus und spricht von dem λόγος από σιγης προελθών, eine Wendung, die für die Frage nach dem Inhalt des Begriffes von eigentümlichem Wert ist'). Don großer Bedeutung ist es weiter, daß das Kerngma Petri, das

<sup>1)</sup> Ogl. über diese Zusammenhänge: Geffden, Zwei griech. Apologeten 1907, IX—XLIII.

<sup>2)</sup> DgI. αμάη Joh.=Aften K. 8: δ λόγος καὶ υίὸς τοῦ δεοῦ τοῦ ζῶντος, δς ἐστιν Ι. Χρ. Κ. 94. 96 (δόξα σοι λόγε). 98 (ποτὰ μὰν λόγος καλεῖται, ποτὰ δὰ νοῦς; υgI. Petrusaft. 20) 101. 109.

<sup>8)</sup> Magn. 82 (vgl. Rö. 21 λόγος γενήσομαι δεού); Smyrn. Prooem. (λόγος neben πνεύμα); δαμι Ερή. 31: Ι. Χρ. τού πατρός ή γνώμη (172).

man als einen Dorläufer der apologetischen Citeratur ansehen kann, nach dem dreifachen Zeugnis des Klemens Alexandrinus¹) den Kyrios (Jesus) Cogos und Nomos nennt und von Gott die Aussage bringt²): "δς τὰ πάντα ἐποίησεν λόγω δυνάμεως αὐτοῦ ⟨τῆς γνωστικῆς γραφῆς⟩ τουτέστι τοῦ υἰοῦ"."). Justin Dialog (128) kennt schon ältere, doch wahrscheinlich christliche, Ausleger des alten Testaments (namentlich von Erod. 36), deren Meinung er bekämpst. Diese hatten bereits eine Cogostheologie: καὶ λόγον καλοῦσιν, ἐπειδὴ καὶ τὰς παρὰ τοῦ πατρὸς ὁμιλίας φέρει τοῖς ἀνθρώποις (358 D.). Sie faßten freilich, womit eben Justin nicht einverstanden ist, diesen Cogos als eine von Gott unabtrennbare Kraft, die sich zu ihm verhalte, wie das Sonnenlicht zur Sonne: οὕτως ὁ πατὴρ ὅταν βούληται, λέγουσι, δύναμιν αὐτοῦ προπηδᾶν ποιεῖ καί, ὅταν βούληται, πάλιν ἀναστέλλει εἰς ἑαυτόν. Demegegenüber vertritt dann Justin mit Bestimmtheit seine Anschauung, daß der Cogos ἀριθμῷ vom Dater verschieden sei.

Auch ein Blick auf die gnostischen Spekulationen kann uns helfen, das Alter der Cogoslehre zu bestimmen. Im großen und ganzen ist die Cogossigur nämlich den gnostischen Systemen fremd geblieben. Wir sinden diese aber als Syzygos der Zoë in der Ogdoas des üblichen valentinianischen (ptolemäischen) Systems. Beide nehmen in der herkömmlichen überlieserung den dritten Platz (hinter Pater und Aletheia) im ogdoadischen System ein. Aber diese überlieserung ist nicht einheitlich. Nach andern Quellen tauschen sie ihren Platz mit dem sonst einheitlich. Nach andern Quellen tauschen sie ihren Platz mit dem sonst ein vierter Stelle stehenden Aeonenpaar Anthropos und Ettlesia. Es ist die Vermutung nicht ganz abzuweisen, daß das Paar Cogos-Zoë seine Aufnahme in die gnostische Spekulation erst unter spezisisch neutestamentlichem (johanneischem) Einsluß gefunden hat. In der älteren

<sup>1)</sup> Stromat. I 29. 182; II 15. 68; Eflog. Prophet. 58.

<sup>2)</sup> Klemens, Stromat. VI 5. 39. — Dgl. noch die Deutung des έν άρχη Gen. 11 auf den πρωτόγονος vlos. Stromat. VI 7. 58.

<sup>3)</sup> Die wichtige Identifikation des Cogos mit dem Sohn wird (vgl. die Ausgabe von Stählin II 45112) dem Kerngma angehören. — τῆς γνωστικῆς γραφῆς ift unverständlicher Jusah, die Konjektur τῆ γνωστικῆ γραφῆ (nach gnostischem Schriftverständnis?) macht ihn nicht viel verständlicher.

<sup>4)</sup> Ogl. übrigens den aus der Frühzeit der Gnosis stammenden Hymnus auf das Wort, den Cogos, Ode Salomos 12: "Der höchste hat es (das Wort) seinen Aeonen gegeben. Und die Aeonen haben durch es mit einander geredet" (vgl. 168–9). 4114 st. "Der Sohn des höchsten ist erschienen in der Vollskommenheit seines Vaters, und ein Licht ist aufgegangen von dem Cogos, der von je in ihm war" (λόγος ενδιάθετος!).

gnostischen Spekulation steht der Urmensch (ανδρωπος) unmittelbar neben dem (unbekannten) Vater1). Vielleicht ist auch die spezifisch valentinianische Sigur der Sige aus dem Gegensatz gegen den Logos entsprungen (vgl. Ignatius "λόγος ἀπὸ σιγης προελθών"), wie benn ber valentinianische Bnthos ebenfalls nur eine Verdoppelung des (unbekannten) Vaters ist. -Freilich hat bereits der Meister der Schule, Valentin selbst, die Gestalt bes Logos gekannt. Er foll in einer Difion ein Kind geschaut haben, bas sich ihm als Cogos kundgab (hippolnt Refut. VI. 42). Auch die Excerpta ex Theodoto und herakleon kennen die Sigur's). Der Gnostiter Martus identifiziert in einer merkwürdigen Weise, die uns weiter unten noch interessieren wird, den Logos mit dem Erzengel Gabriel3). Die gesamte valentinianische Schule, die allerdings auch auf ihre Zugehörigkeit zur driftlichen Kirche Wert legt, kennt also die Cogosspekulation. Außerhalb dieser Schule finden wir, abgesehen von einigen fragmentarischen Notizen4), die Gestalt des Logos nur noch in dem ebenfalls späten und komplizierten System der Barbelognosis, das in dem koptischen Apokryphon des Johannes und im Auszug bei Irenaeus I 29 vorliegt. hier sind die vier männlichen Aeonen, die aus dem Urpater und der Barbelo emanieren: Christus (Monogenes), Nus, Thelema und Logos. "Denn durch den Logos hat Christus alle Dinge geschaffen<sup>5</sup>)."

Der Logosgedanke ist demnach ) seit der Wende des ersten und

<sup>1)</sup> Dgl. die allerdings auch bereits entstellten Spekulationen der Gnostiker Iren. I 301 f., das System der Naassener bei Hippolyt Resut. V 7 (Vater, Mutter und Anthropos), den hermetischen Traktat Poimandres, in welchem der Logos ebenfalls eine eingesprengte Figur ist.

<sup>2)</sup> In einigen Fragmenten der Excerpta ex Theodoto spielt der Cogos eine aktivere Rolle als sonst im valentinianischen System. Er scheint mit dem Christos oder Soter identisch zu sein, vgl. 21 212 251. In dem valentinianischen (italischen) System bei hippolyt, Ref. VI 35. 2867 wird der Geist, der bei der Taufe auf Jesus heradkommt, δ λόγος δ της μητρός ἄνωθεν της Σοφίας genannt; über herakleon vgl. hilgenfeld, Kehergeschichte S. 499. 501.

<sup>8)</sup> Irenaeus I 153. Im Anschluß an Luk. 135 identifiziert er dann weiter den heiligen Geist mit der 30ë, die δύναμις deoū mit dem Anthropos und die Ekklesia mit der Maria und konstruiert so eine Inkorporation der heiligen Cetras in Jesus.

<sup>4)</sup> Dgl. 3. B. die Wendung vids dóyos bois bei den Peraten hippolnt, Ref. V 17. 19628, Sethianer ib. V 19. 2068 δ άνωθεν τοῦ φωτὸς τέλειος Λόγος. Hat Irenaeus III 111 recht berichtet und hier nichts verwechselt, so kannte auch Kerinth den Cogos als Sohn des Monogenes.

<sup>5)</sup> C. Schmidt in Philotesia, Kleinert gewidmet 1907, S. 324.

<sup>6)</sup> Dgl. einige spätere außerapologetische Zeugnisse Thomasakt. 26 (σφραγις τοῦ λόγου) 80. (λόγε σοφέ, δ έπουράνιος λόγος τοῦ πατρός); δίε selksamen Spekus

zweiten nachdristlichen Jahrhunderts allmählich in das Christentum eins gezogen. — Er ist aber nicht dessen eigene Schöpfung, sondern von außen hereingekommen.

Die religionsgeschichtliche Stellung und der Charafter dieses Begriffes läßt sich im allgemeinen leicht feststellen. Wir haben es hier mit einer der hnpostasentheologie angehörigen Spekulation zu tun. Es muß mit aller Bestimmtheit klargestellt werden, daß derartige Begriffe der Philosophie so wenig angehören, wie dem naiven Volksglauben. Diese Schwebebegriffe zwischen Konkretum und Abstraktum, zwischen Person und Eigenschaft sind der zwischen Volksglauben und rationaler Reflegion vermittelnden theologischen resp. theosophischen Spekulation zuzuweisen. Sie sind religionsgeschichtlich von großer Wichtigkeit. Sie begegnen zunächst überall da, wo der monotheistische Gedante sich von einem älteren Polytheismus losringt, und wo die monotheistische Tenbeng ursprünglich konkrete Göttergestalten zu abstrakten Siguren, die halb Person und halb Eigenschaften Gottes sind, verflüchtigt'). Das flassische und zugleich vielleicht das älteste Beispiel liegt in der Spekulation der persischen Gathas über die Ameshas-Spentas vor, in denen 3. B. der alte hirtengott Dohumano zur ebvoia Gottes (des Ahura-Mazda), die Erdgöttin Spent-Armaiti zur oohia wird2). Auch die nachher zu besprechenden Umdeutungen griechischer (und fremder) Götter in stoischer Allegorese und in der populären, an die Stoa sich anlehnenden theosophischen Spekulation, die namentlich auf ägnptischem Boden blühten, sind ein besonders gutes Beispiel solcher hapostasentheologie. Das spätere Judentum hat eine Fülle derartiger Spekulationen in sich aufgenommen, teils in dem Bestreben, naive populäre Vorstellungen einheimische und aus der Fremde eingewanderte - soweit sie sich mit dem reinen Monotheismus verbinden ließen, festzuhalten, teils um in diesen Mittelwesen ein Mittel zu finden, das immer stärker werdende Bedürfnis einer transgendenten, rein geistigen Erfassung Gottes gu be-

Iationen im Martyr. d. Petr. K. 9 über den dóyos τεταμένος, dóyos = ήχος. Petrus-Martyr. d. Cinus K. 14 (ed. Bonnet 1728) Christus... qui est constitutus nobis sermo unus et solus. In den literarish verarbeiteten Märtyreratten des Apollonius und Pionius, deren Reden den Charatter apologetisher Abhandlungen haben, findet sich natürlich auch die Figur des Cogos: Apollon. 5. 35 (hier bemerkenswerter Weise im Munde des Profurators s. u.); Pionius IV 24 VIII 3.

<sup>1)</sup> Daß oft auch der umgekehrte Vorgang: Personifikation einer abstrakten Eigenschaft der Gottheit, nachweisbar ist, soll natürlich nicht geleugnet werden.

<sup>2)</sup> Vgl. die griechischen Deutungen der Namen, Plutarch de Js. Os. 47.

friedigen<sup>1</sup>). So sind Gestalten, wie der Geist, die Weisheit, die Schechina, das Wort (Memra) Gottes geschaffen. Der Alexandriner Philo, dessen Spekulationen ganz besonders in diesen Zusammenhang hineingehören, steht keineswegs als eine singuläre Erscheinung in der Entwickelung des jüdischen Geistes.

Innerhalb der Gedankenwelt des jungen Christentums begegnet uns die hypostasenspekulation in ausgeprägter Gestalt und in einer beherrschenden Rolle streng genommen zum ersten Mal in dem Logosgedanken. Die Spekulationen über den Geist waren mehr zufälliger Natur. Sie erwuchsen bei Paulus aus der populären Anschauung von Die Apologeten haben diese Spekulationen über den Geist, die bald christliches Gemeinaut geworden sind, neben ihrer Logoslehre als übernommenes Gut behalten. Aber sie wissen wenig oder gar nichts damit anzufangen. Wo sie den Geist erwähnen, geschieht es deutlich unter einfacher Herübernahme der einmal im Gemeindeglauben geprägten formeln2). Wo wir ausführlicheren Spekulationen begegnen, sind sie von einer oft hoffnungslosen Verworrenheit3). Oft werden auch wieder einfach Logos und Pneuma identifiziert4). Vor allem aber ist für die Apologeten, insbesondere Justin, der Geist noch immer το προφητικον πνεῦμα, τὸ ἄγιον προφητικὸν πνεῦμα<sup>5</sup>). Auch für sie war der Geist insofern eine lebendige Größe, als er hinter dem alttestamentlichen Kanon stand und in jedem driftlichen Gottesdienst, in welchem die Schrift verlesen wurde, vernehmlich zu ihnen redete.

Die eigentliche christliche Spekulation beginnt mit dem Cogosgedanken. Ja dieser scheint zunächst von sich aus einen Protest gegen den oben ausgesprochenen Satz einzulegen, daß derartige Begriffsbildungen

<sup>1)</sup> Dal. meine Religion des Judentums<sup>2</sup> S. 394-409.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ogl. Harnad, Dogmengeschichtet I 532, Loofs Dogmengesch. 125f. Ogl. Justin, Apol. I of. Athenagoras K. 10 Tatian 12f.

<sup>\*)</sup> Theophilus an Autolytos II 10 ff. — Theophilus identifiziert den Geist mit der Weisheit (vgl. die ausdrückliche Erwähnung der "Trias" Gott Logos Weisheit II 15. 94 D). Das steigert die Verwirrung noch.

<sup>4)</sup> Ogl. die sonderbare Meinung Justins, daß Jesus vom Cogos (= πνεύμα und δύναμις Cf. 1) empfangen sei. Apol. I 33. 75°C; 32. 74°B; 46. 83°D. — Identification von Cogos und Pneuma noch bei Irenaeus, vgl. Coofs S. 141, Anm. 1 u. 2. — Valentinianer bei Hippolyt Ref. VI 35.

<sup>5)</sup> Justin, Apol. I 6 (πνευμά τε τό προφητικόν σεβόμεθα) 13. 60 E; 32. 73 C; 35. 76 A; 39. 77 D; 40. 78 D; 44. 81 B; 51. 86 B; 53. 88 B; 59. 92 C. Selbst in der Caufformel I 61 94 E ist von dem prophetischen Geist die Rede. Dial. K. 7 usw. — Athenag. 10 (τό ενεργούν τοις εκφωνούσιν προφητικώς άγιον πνευμα). Theophilus an Autol. I. 14. — Vgl. auch Celsus bei Origenes III 1 VII 45.

nicht der philosophischen Reslexion angehören und von dort nicht zu erklären seien. Denn auf den ersten Blick scheint der Cogos durchaus der stoischen Philosophie zu entstammen. Die Stoa ist beherrscht von diesem Gedanken der weltdurchwaltenden göttlichen Dernunft. Der Cogos ist ihr das alles umschlingende Band, das die Einzeldinge zusammenhält und trägt¹), die Macht, die wiederum (als λόγος τομεύς) jedem Ding seine Eigenart, seine Bestimmtheit und seinen Platz verleiht, die trennende und wiederum zusammenfassende Kraft, welche die Welt zum Kosmos gestaltet, einerseits ein geistiges Prinzip, Dorsehung und heimarmene, andrerseits das alle Dinge durchziehende naturhafte Element (πνεῦμα πυρῶδες)²), endlich als δρθός λόγος das auch den menschlichen Geist bestimmende und ihm seine Bahnen weisende Moralgesetz. — In begeisterten Worten seiert bereits Kleanthes den Zeus als den die Welt durchwaltenden göttlichen Cogos, als den weltbestimmenden Nomos.

Aber niemals ist es wirklichen stoischen Philosophen in den Sinn gekommen, den Logos als eine zweite Gestalt neben der Gottheit zu behaupten oder gar den Logos als eine die Schöpfung vermittelnde Potenz zwischen Gott und die Welt zu sehen. Gott, Welt und Logos fallen nach der stoischen monistischen Weltanschauung im wesentlichen stets in eins zusammen.

Wenn wir demnach zuerst bei Philo — übrigens innerhalb der Umgebung zahlreicher anderer hypostasierter göttlicher Kräfte — einer solchen von der höchsten Gottheit losgetrennten Gestalt des Logos begegnen, die in einer eigentümlichen Weise eine vermittelnde Rolle zwischen Gott und der Welt einnimmt, so stellt uns diese Erscheinung vor ein nicht leicht zu lösendes Problem. Man darf sich nicht damit begnügen, den Philo als eine neue Spielart eines platonisierenden Stoizismus zu begreisen, sondern muß sehen, daß hier eine μετάβασις εis ἄλλο γένος erfolgt ist, daß wir hier den eigentlichen Boden griechischer Philosophie verlassen haben.

<sup>1)</sup> Wenn Theophilus an Autol. I 5 schreibt ούτως ή πασα κτίσις περιέχεται δπό πνεύματος δεοῦ, so steht hier das Pneuma etwa an Stelle des Logos.

<sup>2)</sup> το δι' δλου κεχωρηκός πνευμα Theophilus an Autol. II 4.

s) Es ist namentlich das Derdienst Emil Bréhiers in seinem ausgezeichsneten Werk Les idées philosophiques et religieuses de Philon d'Alexandrie (1908), das klar erkannt und ausgesprochen zu haben. Ogl. den Abschnitt über den Logos S. 83–111. Auch Norden in seinem Agnostos Theos S. 85–87 bestont gern und mit Recht den unhellenischen, orientalischen (aber nicht etwa rein alttestamentlich-jüdischen) Charakter der Spekulationen Philos.

Andrerseits läßt sich nicht verkennen, daß Philo in seinen einzelnen konkreten Aussührungen wieder und wieder an die zeitgenössische, hellenische idealistische Philosophie, namentlich den platonisierenden Stoizismus eines Poseidonios anknüpft. Wir werden daher die Frage nach den Nebeneinflüssen zu stellen haben, die zwischen Philo und seinen Vorbildern liegen und sich so lebhaft bemerkbar gemacht haben.

Was den philonischen Logosgedanken charakterisiert, ist nicht eine besondere Nüance philosophischer Lehrmeinung; es ist offenbar in erster Linie der nicht zu verkennende mythologische Charakter seiner Spekulation. Philos Logos ist eine durch und durch mythologische Figur.

Wir können auch noch konstatieren, welche konkreten Göttergestalten hinter diesen mehr oder minder mythologischen Spekulationen und Konstruktionen stehen. — Es ist vor allem der griechische Gott Hermes und mit ihm zusammen sein ägyptischer Doppelgänger Thot. Schon in verhältnismäßig früher Zeit hat die stoische vergeistigende und etymologisierende Allegorese in der Gestalt dieses Gottes allerlei Ideen entdeckt, die auf dem Boden der eigentlich philosophischen Stoa reines gaukelndes Gedankenspiel blieben, dann aber, auf einen anderen Boden verpslanzt, ernst genommen wurden und eine religiöse Bedeutung bekamen. Das beste und aussührlichste Zeugnis dafür begegnet uns in der Eddynich deodoxía des Cornutus (in der ersten hälfte des ersten christlichen Jahrhunderts), in der man zu einem guten Teil einen Niederschlag von Aussührungen des Chrysipp erblickt.).

hier<sup>8</sup>) wird hermes der Logos genannt, den die Götter vom himmel den Menschen gesandt haben, weil sie diesen allein vor allen Wesen doyikos gemacht haben. Er ist daher der Sührer, den sie den Menschen beigesellt haben. Er ist Götterherold (κήρυξ), weil er, was von den Göttern kommt, den Menschen mitteilt, weil er das gemäß dem Logos bezeichnete (τὰ κατὰ τὸν λόγον σημαινόμενα) durch die Stimme dem Gehör nahe bringt. Er ist Bote (ἄγγελος), da wir den Willen der Götter erkennen aus den uns gemäß dem Logos gegebenen Einsichten (ἐννοιῶν). Sein Name hängt damit zusammen, daß der Logos unsere Schuhwehr (ἔρυμα) und unsere Festung (ἀχύρωμα) ist (p. 2032). Ihm ist die Göttin hygieia zugesellt, denn nicht zum Übelztun und zum Schaden, sondern zum heisen (σώζειν)<sup>8</sup>) ist der Logos da.

<sup>1)</sup> Bréhier 1. c. S. 109. 2) Dgl. K. 16 p. 20f.

<sup>3)</sup> Das erinnert bemerkenswerter Weise an Stellen im Johannesevangelium, wo betont wird, daß Jesus nicht zu richten, sondern zu retten gekommen sei. 317 u. a.

Er ist der Führer der Gratien. Sein Vater ist Zeus, seine Mutter Maia, denn der Cogos ist ein Erzeugnis der Betrachtung (δεωρία) und des Nachdenkens (ζήτησις).

Wieder und wieder ist also hermes der Cogos, und zwar kommt hier der Cogos in der Doppelbedeutung des inneren Erkennens und des den Gedanken zum Ausdruck bringenden Wortes in Betracht. Zwischen den beiden Bedeutungen spielt die schillernde Betrachtung. Besonders aber ist die Deutung des hermes als des heroldes und des Götterboten bedeutsam. Schon hier meldet sich die Auffassung des Cogos als des Offenbarungswortes, das den Verkehr zwischen Göttern und Menschen vermittelt.

Ins erste vorchristliche Jahrhundert (und auf griechischem Boden darüber hinaus) können wir derartige allegorische Betrachtungen bestimmt zurücksühren durch einen Dergleich mit Varros Aussührungen über Mercurius, die Augustin de civitate VII 14. ausbewahrt hat?). hier geht die Allegorie noch klarer von der Bedeutung Cogos-Wort aus. Mercurius ist sermo, wie hermes mit épunvesa³) zusammenhängt. Daher vermittelt hermes als das Wort handel und Wandel unter den Menschen, seine Flügel bezeichnen das schnelle Wort, er wird nuntius genannt, weil durch das Wort die Gedanken kundgetan werden. Aber nicht nur auf das Wort der Menschen unter einander, sondern auch auf das offenbarende Gotteswort scheint Varro den hermes bezogen zu haben. Augustin fährt fort: Mercurius, si sermonis etiam

<sup>1)</sup> Jeus wird K. 3 auf die den κόσμος zusammenhaltende ψυχή gedeutet, hat es also mit der (astronomischen) δεωρία zu tun. Die Maia wird als ζήτησις gedeutet. — über die Geburt des Hermes aus Jeus und Maia ist viel spekusliert. Wichtig ist die Stelle Chdus de mensibus IV 76 p. 1299 Wünsch: νοῦν μὲν εἶναι τὸν Δία, Μαῖαν δὲ τὴν φρόνησιν, παῖδα δὲ εξ ἀμφοῖν Ἑρμῆν λόγιον. — Unmittelbar vorher (12811) notiert Chdus eine Ansicht des Akhlinos (einen Gnostiter 'Ακυλῖνος nennt bekanntlich Porphyrius, vita Plotini K. 16): ἡ Μαῖα ἀντὶ τῆς εἰς τοῦμφανές προόδου ἐστί, κυρίως μὲν τοῦ λόγου τοῦ διὰ πάντων πεφυκότος διατακτικοῦ τῶν ὅντων διὸ δὴ καὶ Ἑρμοῦ μητέρα φασί (vgl. Reigenstein, Poimandres S. 43. 441). Ju vergleichen ist weiter Macrobius, in Somnium Scipionis I 14: Hic (der höchste Gott) superabundanti majestatis fecunditate de se mentem creavit.

<sup>2)</sup> Ogl. Reigenstein, Zwei religionsgesch. Fragen 81. — R. verdanke ich auch für das folgende vielsach das Material.

<sup>8)</sup> In spielender Weise trägt bereits Plato Kratylos K. 23 S. 407E die Deutung vor: ξοικε περί λόγον τι είναι δ Ερμής και τό έρμηνέα είναι και τό άγγελον και τό κλοπικόν τε . . . . περί λόγου δύναμίν ξστιν πασα αυτη ή πραγματεία. Im folgenden Pan-Cogos Sohn oder Bruder des Hermes.

deorum potestatem gerit, ipsi quoque regi deorum dominatur, si secundum eius arbitrium Jupiter loquitur aut loquendi ab illo accepit facultatem; quod utique absurdum est¹).

Und diese Deutung von hermes als dem (offenbarenden) Wort (der Gottheit) hat sich dann später festgesetzt und ist weithin bekannt. Plutarch<sup>2</sup>) deutet den hermes, der die echte Abstammung des horos gegenüber den Anklagen des Chphon erweist, darauf, daß hermes d λόγος ist μαρτυρών καὶ δεικνύων. Am andern Ort bringt er den hermes mit den Charitinnen<sup>3</sup>) zusammen, ws μάλιστα τοῦ λόγου το κεχαρισμένον καὶ προσφιλές ἀπαιτοῦντος. Besonders wichtig aber ist hier das Zeugnis des Justin<sup>4</sup>), der sich dieser religionsgeschichtlichen Zusammenhänge noch dis zu einem gewissen Grade dewußt ist. Er beruft sich für die Logosspekulationen der Christen auf die griechischen Spekulationen über hermes. Auch die Griechen nennen ihrerseits hermes den λόγον έρμηνευτικόν καὶ πάντων διδάσκαλον oder den λόγον τὸν παρὰ δεοῦ ἀγγελτικόν, sowie der Christus den Christen Logos und "Cehrer" ist.

Schon hier, mit der Deutung des Hermes als des offenbarenden Götterwortes beginnt die Spekulation über Hermes eine religöse Wendung einzunehmen, durch die sie sich allmählich weit von ihrem Ursprung aus philosophischer Caune und ethmologischer Spielerei entsernt und religiös wirksam und bedeutungsvoll wird.

Diese Wendung tritt noch stärker heraus, wenn sich nun die Bedeutung des Hermes als des offenbarenden Wortes in einer merkwürbigen Weise zu der des weltschöpferischen Wortes der Gottheit erweitert. Daß diese Erweiterung sich vollzogen hat, liegt klar vor Augen. Bei Philo ist der Logos in erster Linie die Potenz, durch deren

<sup>1)</sup> Dal. Reigenstein a. a. O. 811. 2) de Js. Os. 54. 375B.

<sup>3)</sup> περί του ἀκούειν 13. 44 E, vgl. die oben zitierten Ausführungen des Cornutus K. 16. 2016.

<sup>4)</sup> Apol. I 21. 67 A; 22. 67 E. Ju vergleichen ist hier noch, daß in den Orphischen Humnen (XXVIII) Hermes als Διds άγγελε (V 1), λόγου θυητοίσιν προφήτα (V 4), dann als γλώσσης δεινον όπλον (V 10) charafterisiert wird. Ogl. noch Pseudoksem. Rek. X. 41: Mercurium verbum esse tradunt, per quod sensui doctrina confertur.

<sup>5)</sup> Wenn Justin, Dialog 128. 358 A von Gegnern redet, die vom "Logos" sprechen, έπειδή και τὰς παρὰ τοῦ πατρὸς δμιλίας φέρει τοῖς ἀνδρώποις, so erinnert das unmittelbar an hermetische Spekulationen. — Hierher gehört endlich auch Apg. 1412. Paulus wird als des Wortes mächtig, als Hermes (der offensbarende Götterbote neben Zeus) verehrt.

Dermittlung Gott die Welt schafft. Aber dieselbe Wendung der Spekuslation begegnet auch auf dem Boden rein hellenistischer (nicht jüdisch oder christlich bestimmter) Spekulation. So heißt es in der ursprüngslich wahrscheinlich heidnischen Naassenerlehre¹): Hermes ist der Logos, des épunvedes üv καὶ δημιουργός των γεγονότων δμοῦ καὶ γενομένων καὶ έσομένων. Und ebenso weiß es Porphyrios²): τοῦ δὲ λόγου τῶν πάντων ποιητικοῦ τε καὶ έρμηνευτικοῦ δ Ἑρμῆς παραστατικός³).

Wie mag hermes zu dieser Bedeutung des Weltschöpfers resp. des weltschöpferischen Wortes gekommen sein? Es steht zu vermuten, daß hinter dieser Wendung die Kombination der griechischen Göttergestalt mit der des ägnptische Thot steht. Diese Kombination ist frühzeitig erfolgt. Die Kultstätte des Thot heißt in griechischer Überlieserung hermopolis. Die erste sichere Kunde von dieser Identisstation bringt uns hekataios, aus dem uns Diodor I 15–16 den aussührlichen ägnptischgriechischen hermesmythus bewahrt hat. Plutarch oder dessen Quellen (Apion?) sehen in de Iside et Osiride diese Gleichstellung als ganz gegeben voraus. — In den bei Cicero (natura deorum III. 56) überslieserten Götterlisten werden als vierter und fünster hermes zwei ägyptische Hermesgestalten ausgesührt.

Thot ist der Mondgott, dann der alte ägnptische Schreibergott<sup>5</sup>), der Erfinder der Schriftzeichen, der Sprache, der Träger aller Kultur und aller Erkenntnis. Als der herr der Schrift und des Wortes ist er auch der große und gewaltige Zaubergott. Er steht — und das er-

<sup>1)</sup> hippoint Refut. V. 7 S. 14448. — Ogl. noch Plutarch de Is. Os. 62 die Deutung des horos (mit den zusammengewachsenen Beinen, die Isis erst trennen muß) auf den Logos: ότι καθ' έαυτον ό τοῦ δεοῦ νοῦς καὶ λόγος έν τῷ ἀσράτφ καὶ ἀφανεῖ βεβηκώς εἰς γένεσιν ὑπὸ κινήσεως προηλθεν.

<sup>2)</sup> Euseb. Praep. Ev. III. 11 S. 114C.

<sup>3)</sup> Diese Stellen haben auch das gemeinsam, daß sie das Merkzeichen des Hermes τὸ (έντεταμένον) αίδοῖον als Symbol seiner schöpferischen Kraft deuten. Porphyrius (l. c.): ὁ δὲ έντεταμένος Έρμῆς δηλοῖ τὴν εὐτονίαν, δείκνυσι δὲ καὶ τὸν σπερματικὸν λόγον τὸν διήκοντα διὰ πάντων. Āhnlich die Naassenelehre a. a. Φ. (Mehr Material bei Reigenstein S. 96, vor allem auch Cornutus K. 16). — Man sieht hier nicht ganz klar, ob eine allegorische Ausdeutung der Gestalt der Hermen die erste Veranlassung zur Erfassung des Gottes als des weltschöpferischen Wortes gewesen ist, oder ob man umgekehrt, nachdem diese einmal sesstiand, das alδοῖον dem λόγος σπερματικός gleichgesetzt hat. Das Letztere wird das wahrscheinlichere sein. Ogl. übrigens den Ausdruck τεταμένος λόγος Mart. Petr. 9 (Bonnet I. 967).

<sup>4)</sup> Ausführlicheres Material bei Reigenstein S. 87-92.

<sup>5)</sup> Vgl. Erman, Die ägnpt. Religion 1905 S. 11 104.

leichterte ebenfalls seine Angleichung mit hermes - zur Totenwelt in engster Beziehung, ist ber Schutherr der Toten und spielt im Totengericht eine besondere Rolle. Sein heiliges Tier ist der Ibis und so wird der Ibis das Zeichen für "herz." Denn das herz ist der Sit des Verstandes und des vom Verstande geleiteten Willens. So beift es bei horapollon I. 36 an einer Stelle, in welcher die Identifikation des hermes mit Thot vollzogen wird: καρδίαν βουλόμενοι γράφειν Ιβιν ζωογραφούσιν τὸ γὰρ ζῶον Ἑρμῆ ἀκείωται πάσης καρδίας 1) καὶ λογισμού δεσπότη. In der Kosmogonie des Paphrus Lenden  $\overline{\mathrm{W}}^{\scriptscriptstyle 2}$ ) tritt hermes auf als Nus (n ppéves) καρδίαν έχων. — Und dieser ägnptische hermes-Thot wird nun weiter in einer eigentümlichen Weise einem höheren Gott, meistens dem (Sonnengott) Rhe, untergeordnet3) oder amalgamiert und erscheint so in einer eigentümlichen Weise als das herz des Rhe, das Wort des Rhe, oder gar - wie auf der Tempelinschrift von Dendera4) aus der Zeit des Kaisers Nero - als "herz des Rhe, Junge des Tum, Kehle des Gottes, des Name verborgen ist" 5). So, als Untergott eines höheren Gottes ist Thot dann zugleich Weltschöpfer. Auf der Inschrift des Tempels von Dendera heißt es: "Offenbarung des Lichtgottes Rhe, seiend von Anfang an, Thot, welcher ruht auf der Wahr= heit; was seinem Herzen entquillt, das wird sofort und was er ausgesprochen hat, das ist in Ewigkeit."

Mit dieser Gestalt des Thot ist die des in mancher Beziehung verwandten Hermes zusammengeslossen. Wenn aber griechischer Geist über diese seltsamen materialistischen Spekulationen von einem Gott, der Herz, Junge (Wort) eines andern sei, kam, so mußte sich ihm diese Vorstellung vergeistigen zu der ihm bereits aus der stoischen Philossophie geläusigen. So wird nun Hermes-Thot sowohl der innere Ges

<sup>1)</sup> In diesem Milieu ist kapsla und doyos gleichbedeutend.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieterich, Abraxas 89. <sup>3</sup>) Ogl. Reigenstein S. 72 f. <sup>4</sup>) Brugsch, Restigion der Ägypter S. 50 ff.

<sup>5)</sup> Diese eigentümliche Art, ursprünglichen Polytheismus zu Gunsten eines Monotheismus resp. eines pantheistischen Monismus zu überwinden, könnte man als eine ältere und naiv-populäre Form der hypostasentheologie betrachten. Die untergebenen Götter werden zu Gliedern des höchsten Gottes. Jene eigentümliche Spekulation liegt bereits in einer von Breasted entzisserten Inschrift des Britischen Museums aus dem 8. Jahrhundert (Itschr. f. ägyptische Sprache 1901 S. 39 ff.) vor. hier erscheint zunächst Ptah als herz und Junge des höchsten Gottes, und diese Stellung wird dann im folgenden dem Horus (Herz) und Thot (Junge) zugewiesen, die mit Ptah wiederum in mystischer Unio erscheinen. Reihenstein, Poimandres 59.62 ff.

danke, wie das offenbarende Wort des höchsten Gottes, in beiderlei Sinn aber der Logos.

In einer merkwürdigen Weise kombiniert eine Aussührung Aelians (wohl nach Apion) diese Vorstellungen ägnptischer Provenienz mit der späteren stoischen Cehre vom λόγος ένδιάθετος und προφορικός. Demanach ist das heilige Tier des Hermes-Thot der Ibis, έπεὶ ἔοικε τὸ είδος τῆ φύσει τοῦ λόγου. Die schwarzen Federn des Dogels entsprechen: τῷ τε σιγωμένω καὶ ἔνδον ἐπιστρεφομένω λόγω, die weißen dagegen: τῷ προφερομένω τε καὶ ἀκουομένω ἤδη καὶ ὑπηρέτη τοῦ ἔνδον καὶ ἀγγέλω ὡς αν εἴποις¹).

So werden wir annehmen dürfen, daß infolge der Identifikation des Hermes mit Thot auch die Vorstellung von dem weltschöpferischen Wort auf ihn übertragen ist<sup>2</sup>).

Wir müssen aber, um diesen Übergang zu verstehen, noch eine weitere, speziell dem Kultus entstammende Vorstellung hier zur Erklärung heranziehen. Don Einsluß muß bei dieser ganzen Entwickelung von vornherein auch die Vorstellung von der Bedeutung und Kraft des kultischen Wortes gewesen sein<sup>3</sup>). Die Geheimreligionen damaliger Zeit hatte ihren heiligen Logos, der dem Mnsten in seierlicher Weise bei seiner Einweihung mitgeteilt wurde. Dieser Logos aber hat eine ganz besondere, weihende, Leben erhaltende und Leben schaffende Kraft. Uralte Vorstellungen von der Zauberkraft und Bedeutung des Wortes, die noch immer lebendig waren, und die, zwar eine Stuse tieser stehend und sich im Zauberglauben entsaltend, doch in mannigsaltiger Weise sich mit dem Glauben der Mnsterienreligionen verbanden, waren hier mit wirksam. Diese Vorstellung von der Macht des "Wortes" steigerte sich in dem Maße, wie bei der allmählichen Vergeistigung des Mnsterien=

<sup>1)</sup> Aelian, Hist. An. X. 29. Reigenstein S. 72. — Von den christlichen Aposlogeten hat ausdrücklich Theophilus die Vorstellung vom λόγος ένδιάθετος herübersgenommen. An Autolykos II. 10 12B.

²) In der von Reihenstein (zwei religionsgesch. Fragen 56) veröffentlichten Straßburger Kosmogonie tritt Hermes, hier als Dater des Cogos (Pan?) gesdacht, als der Weltschöpfer auf. In der Kosmogonie des Paphrus Cenden W. wird Hermes (Noūs Φρένες) charakterisiert: καὶ εκλήθη 'Ερμῆς, δι' οδ τὰ πάντα μεθερμηνεύεται. έστιν δὲ επὶ τῶν φρενῶν, δι' οδ οἰκονομήθη τὸ πᾶν. (Dieterich, Abragas S. 8). In der Kosmogonie der Κόρη Κόσμου (Stobaios Eklog. I. 928 ff) spielt er neben dem höchsten Gott eine hervorragende Rolle. — Auch der erste Traktat des hermetischen Corpus (Poimandres) gehört zum Teil hierher (s. u.).

<sup>8)</sup> Es ist das Verdienst Bréhiers, daß er auf diesen Zusammenhang zur Erklärung des philonischen Cogosbegriffes aufmerksam gemacht. Philon S. 101 ff.

wesens die eigentlichen barbarischen Kulthandlungen und sakramentalen Weihen zurücktraten. Damit wurde das Wort ein und alles¹): der etwa vom Vater dem Sohn²), von dem Mystagogen dem Mysten über-lieserte heilige Text, dessen Rezitieren, hören oder Cesen allein schon als wirksam gedacht wurde. So wird das heilige Offenbarungswort eine göttliche, personissierte Potenz, dessen Wirksamkeit bald rein magischzauberhaft, bald mehr mystisch gedacht wird. Es ist bereits oben (S. 205 f.) der Beweis geführt, wie in diesem Zusammenhang die Auffassung des vierten Evangesiums vom wunderwirkenden Cogos steht. hier möge besonders darauf hingewiesen werden, wie uns gerade diese Schrift ein vortressliches Beispiel dafür bietet, wie leicht das geheinnisvolle mysteriöse Wort personissiziert werden konnte. Es erscheint hier 1248 als Richter der ungläubigen Menschen.

Wenn aber so schon das Wort als kultisch=magische Größe eine für sich wirksame potenzierte Macht wird, so mußte es nun von besonderer Bedeutung werden, daß sich dieser Begriff des Offenbarungswortes mit einer halb konkreten, halb idealisierten Gottesgestalt verbinden ließ. Und wiederum wird es nun von hier aus erst recht deutlich, wie die Vorstellungen von dem offenbarenden Wort der Gottheit und dem allmächtigen Schöpfungs-Wort verknüpft werden konnten. Es ist dieselbe zauberhafte Kraft des Wortes, die sich im Kultus zeigt und die bei der Entstehung der Welten wirksam war. Es ist hier wie dort dieselbe personisizierte Gottesmacht wirksam. Thot ist nach ägnptischer Vorstellung der Gott alles Zaubers, er hat den Kultus mit seinen Geheimnissen geoffenbart, er schafft mit seinem allmächtigen Wort die Welt.

Wir haben Schritt für Schritt verfolgen können, wie das, was mit allegoristischer etymologischer Spielerei begann, schließlich eine ernsthafte religiöse und kultische Bedeutung gewinnen konnte. Oder es ist vielleicht richtiger zu sagen: zwei verschiedene von einander unabhängige Welten begegnen sich hier. Stoische Allegorese und verkehrter etymologischer Scharssinn treffen zusammen mit einer Welt ernsthaft gemeinter religiöser Spekulationen. Und die letztere stellt nun die erstere in ihren Dienst, nimmt jene Vorstellungen beim Wort, gibt ihnen wirklichen religiösen Gehalt; während sie ihrerseits durch die Aufnahme von Philos

25\*

<sup>1)</sup> vgl. zu dieser Entwicklung Reihenstein, Hellenist. Mysterienrel. S. 24 (91 155); besonders auch dessen Ausführungen über die Wendungen λογική λατρεία, λογική δυσία.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieterich, Abraras 162f. Mithrasliturgie 52 146ff.; Norden, Agnostos Theos 290.

sophemen eine immer stärker werdende Vergeistigung und Abwendung von dem ursprünglichen populären Realismus erlebt.

Iwei große und für die religionsgeschichtliche Entwickelung ungemein wichtige Erscheinungen stehen bereits vor den Apologeten auf dem Boden dieser seltsamen Mischung von hellenistischer Philosophie und orientalisch mustischer Spekulation. Das ist einmal die hermetische Literatur und zum andern der jüdische "Philosoph" Philo.

Don der hermetischen Literatur fann hier nur furz die Rede sein, einmal weil Reigenstein in seinen so verdienstvollen Untersuchungen (zwei religionsgeschichtliche Fragen, Poimandres, hellenistische Mysterien= religionen) in einer für unseren Zusammenhang völlig ausreichenden Weise bereits darüber gehandelt hat. Dann aber, weil in diesem Schriftenkreis gerade die Gestalt des Logos keine hervorragende Rolle spielt. Die Sache ist freilich auch hier vorhanden. hermes-Thot, der hier sonderbarer Weise wieder als der ältere Gott neben "Tat" erscheint, ist in diesen Schriften zum Nus vergeistigt. Aber der Nus ist zugleich eine ganz konkrete supra= naturale Gestalt geworden, der Offenbarer verborgener göttlicher Geheimnisse, der Cehrer und der Freund, der Cenker und der hirt der menschlichen Seele, die übernatürliche erlösende Kraft, die sie von ihrem niederen Wesen befreit und ihr göttliche Schau und ewiges Ceben schenkt, der Richter und Bestrafer der Bosen und Frevler, eine religiöse Größe, um den der Glaube frommer Gemeinden sich sammelt. Wenn der Cogos-Gedanke hier zurücktritt, so geschieht das deshalb, weil wir hier eine durch Frömmigkeit gesteigerte Mnstik haben, welche die göttliche Schau über die Offenbarung im Wort stellt und diese absichtlich entwertet1). Erst eine spätere Bearbeitung scheint in die Kosmogonie

<sup>1)</sup> Es ift das Verdienst Zielinskis, in seinem Aussatz über das Corpus Hermeticum (Archiv f. Religionswissenschaft VIII. u. IX.) auf diesen Zusammenhang ausmerksam gemacht zu haben. Vgl. I. 30 neben dem Cobpreis der σιωπή die Wendung ή τοῦ λόγου ἐκφθορά (so ist st. έκφορά mit 3. zu lesen) γεννήματα ἀγαδών. IV. 3 (Wertunterschied von Nus und Cogos). IX. 10 δ γάρ λόγος οὐ (st. μου 3.) φθάνει μεχρί τῆς ἀληθείας. XV 16 καὶ δ λόγος, οὐκ ἔρως, ἔστιν ὁ πλανώμενος καὶ πλανών. — Eine ähnliche Stimmung liegt übrigens bei Philo vor. Wieder und wieder scheidet Philo den Cogos vom Nus im Menschen und stellt ihn eine Stuse unter diesen. Auch sein höchstes Ziel ist das heilige Schweigen. — Daher ist der Derkehr der Seele mit dem Cogos auch nur eine Vorstusse ihres Verkehrs mit Gott, der sich, wenn er überhaupt möglich ist, in der heiligen Stille volltändiger Versunkenheit vollzieht. Die Belege bei Bréhier S. 101 ff. Dahin gehört auch die Betonung des Schweigens bei Ignatius: Ephes. K. 6. 19 Magn. 8: λόγος ἀπὸ σιγῆς προελθών; die Sigur der Sige bei den Valentinianern. Vgl. Marthr. Petri 10 (Bonnet 9613).

des grundlegenden ersten hermetischen Traktats die Sigur des Cogos, die nun in einer unklaren Position neben dem Nus erscheint, eingebracht zu haben.

Sür die philonische Cogoslehre ist der Nachweis ihres Zusammenshanges mit der hellenisch ägnptischen Mythologie und der Geltung des Cogos im heidnischen Mysterienwesen in entscheidender und überzeugender Weise erbracht. Ich kann mich begnügen, hier auf die wichtigsten Punkte hinzuweisen. Hinter der Figur des philonischen Cogos steht aller Wahrscheinlichkeit nach der Gott Hermes.

Bréhiers Derdienst (a. a. O. 107) ist es, auf eine Reihe bemerkenswerter Berührungen zwischen Philos Cogosspekulationen und den Allegoresen des Cornutus hingewiesen zu haben. Auch dei Philo ist der Cogos der ἄγγελος¹), welchen die Gottheit der menschlichen Seele sendet²), er ist der κῆρυξ, der den Frieden nach dem Krieg verkündigt²), er ist der Psinchopomp, der die Seele des Menschen (Asketen) geleitet⁴). Wie hermes mit der singieia verbunden ist, so redet Philo von dem dyins λόγος⁵). Wie hermes der Führer der Grazien ist, so heißt es, daß Gott seine jungsräulichen Charitinnen auf den Cogos herabsendet³). Und sogar jene Wortspiele mit dem Namen des hermes dei Cornutus (= ἔρυμα ὀχύρωμα) kehren wieder, wenn Philo ausführt: ws γάρ τῶν ἄλλων ἔκαστον ζώων ἡ φύσις οἰκείοις ἔρκεσιν ἀχύρωσε, . . . καὶ ἀνθρώπω μέγιστον ἔρυμα καὶ φρουρὰν ἀκαθαίρετον λόγον δέδωκεν²).

Besonders stark tritt das Mythologische in der Konzeption Philos hervor, wenn er die Meinung vorträgt, daß der Cogos, als dessen Abbild er den altestamentlichen Hohenpriester betrachtet (οὐκ ἄνθρωπον άλλὰ θεῖον λόγον) von einem göttlichen Elternpaar stamme: διότι οίμαι γονέων άφθάρτων καὶ καθαρωτάτων ἔλαχεν, πατρὸς μὲν θεοῦ, δς καὶ τῶν συμπάντων ἐστὶ πατήρ, μητρὸς δὲ σοφίας, δι ἡς τὰ ὅλα ἡλθεν εἰς γένεσιν<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> de Cherubim 35 f. 2) de Somniis I. 69, 103.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Quaest in Exod. II 118: ut quippe colligaret et commisceret...universorum partes et contrarietates . . . ad concordiam, unionem osculumque pacis cogens conduceret.

<sup>4)</sup> Sacr. Ab. et Ca. 8.

Leg. Alleg. III 150 (τὸν ὑγιῆ καὶ ἡγεμόνα λόγον).

 $<sup>^6</sup>$ ) Post. Ca. 32 ὕοντος τοῦ πλουτοδότου θεοῦ τὰς παρθένους καὶ ἀθανάτους Χάριτας αὐτοῦ. —  $\mathfrak{Dgl}$ . oben die Stelle bei  $\mathfrak{Plut}$  ακρί ἀκούειν  $\mathfrak{K}$ . 13 ( $\mathfrak{f}$ . o. S. 3838).

<sup>7)</sup> de Somniis I 103.

<sup>8)</sup> de fuga et inventione 109. Dgl. δα3u Theophilus an Autolnfos II 10: ἔχων οδν ὁ θεὸς τὸν ἐαυτοῦ λόγον ἐνδιάθετον ἐν τοῖς ίδίοις σπλάγχνοις ἐγέννησεν αὐτὸν μετὰ τῆς ἐαυτοῦ σοφίας ἔξερευξάμενος πρὸ τῶν ὅλων.

Wir erinnern uns an die analogen Spekulationen bei Cornutus und Endus (Aquilinus) auch Macrobius (j. o. S. 3821) über hermes als Sohn des Zeus und der Maia. Ja es könnten hier noch andere Vorbilder für Philo aus der ägyptischen Mythologie in Betracht zu kommen. Insbesondere scheinen die allegorischen Phantasien, die Plutarch de Is. et Os. 53-54 vorträgt, eng verwandt zu sein. Danach ist Isis to της φύσεως δηλυ και δεκτικον απάσης γενέσεως (vgl. die Materie als ύποδοχή und ekdos πανδεχές in der Spekulation Platos)1), Osiris ist der Logos, die Zerreiftung seines Leibes ist das Eingehen des Logos in die Materie, der Sohn der beiden, Horos, ist diese sinnliche Welt, die aber nur ein unreines Abbild des κόσμος νοητός ist. Daher wird dieser von Inphon, dem Prinzip des Bösen (der bösen Materie) der Unecht= heit beschuldigt und durch den Logos Thot verteidigt und gerechtfertigt. In diesem Zusammenhang ist allerdings der Sohn des himmlischen Elternpaares nicht der Logos, sondern der Kosmos2). Aber beide gehören ja auf das allerengste zusammen. Ja Philo spricht selbst auch die Idee aus, daß die emiorhun (Weisheit) von Gott dem Dater die Welt empfangen habe: ή δὲ παραδεξαμένη τὰ τοῦ θεοῦ σπέρματα τελεσφόροις ώδῖσι τὸν μόνον καὶ ἀγαπητὸν αἰσθητὸν υἱὸν ἀπεκύησε, τόνδε τὸν κόσμον<sup>3</sup>). Und am andern Ort spricht er von der Welt als dem jüngeren, dem Logos als dem älteren Sohn Gottes4).

So scheinen die philonischen Ausführungen über den Logos unmittelbar von hermetischen Spekulationen und ägnptischer Mythologie berührt zu sein und sinden zu einem Teil von dort ihre Erklärung.

\* \*

II. So ist die Cogostheologie ein buntes Gewebe aus sehr verschiedenen Fäden und mit sehr mannigfaltigem Einschlag. Sehr viele Hände haben daran gewoben: griechischsesche Philosophie und allegorische Mythendeutung, aber auch lebendige Frömmigkeit und orienstalische Mystik, hermesverehrung und ägyptische Religion. Und aus

<sup>1)</sup> Timaios 18 51 A.

<sup>2) 3</sup>m ersten hermetischen Craftat (Poimandres) heißt es § 8, die Welt sei entstanden: ἐκ Βουλῆς δεοῦ ήτις λαβοῦσα τὸν Λόγον καὶ ἰδοῦσα τὸν καλὸν κόσμον ἐμιμήσατο.

<sup>8)</sup> de ebrietate 30.

<sup>4)</sup> q. deus sit immutabilis 31. Reihenstein, Poimandres 41 und Bréhier 110 vermuten als Vorbild dieser Spekulation den ägyptischen Mythos von dem älteren und jüngeren Horos.

dem Cogos ist eine sehr tomplizierte Größe geworden; er ist nicht mehr die mit der Gottheit auf der einen, der Welt auf der andern Seite identische weltdurchwaltende Vernunft geblieben; er ist zum δεύτερος δεός geworden, dem zwischen den Menschen und der Gottheit vermittelnden Wort. dem Träger aller geheimnisvollen Gottesoffenbarung, der weltschöpferischen Kraft, dem Mittler zwischen Gott und Welt. Und diesen kom= plizierten Begriff hat dann das Christentum, so wie er mar, herübergenommen. Es hat ihm gar nichts Eigenes hinzugefügt, es hat nur das eine hinzugetan: es hat ihn in seinem Reichtum und seiner ganzen Mannigfaltigkeit auf die Person Jesu Christi angewandt. Die Christen legten ihre hand auf dies Gedankengebilde hellenistischer Herkunft und verkündeten: Das alles ist unser Eigentum. Was griechische Philosophie und orientalische Mysterienweisheit, was Hermesglaube und Thotverehrung dunkel geahnt hat, hier ist es Wahrheit geworden; diese Gott und die Menschheit verbindende und einende Macht ist in Jesus von Nagareth erschienen! So hat es schon der Verfasser des vierten Evangeliums gemacht. Er verkündet keine neue Theorie vom Logos, er knüpft an eine aller Welt bekannte Vorstellung an. Er sagt nur das eine Ungeheure, Neue: "Der Logos ward fleisch und wir sahen seine Herrlichkeit." Und in ähnlicher Weise wird der Verfasser des Kernama Petri den vids rov deov mit dem Logosgedanken verbunden haben (f. o. S. 376). Justins Ausführungen über Hermes (s. o. S. 383) 1) zeigen, daß man sich der Beziehungen dieses Begriffs zu den hellenistischen Spekulationen noch voll bewußt war. Celfus gesteht den Christen gegenüber zu oder läft seinen Juden anerkennen, daß der Logos in der Tat der Sohn Gottes sei (Orig. c. C. II. 31)2). Die Atten des Apollonius (K. 35) lassen den verhörenden Richter sagen: ισμέν και ήμεις, ότι ο λόγος του θεού γενήτωρ καί ψυχῆς καὶ σώματός ἐστιν τῶν δικαίων, ὁ λογώσας καὶ διδάξας ὡς φίλον ἐστὶν τῷ θεῷ.

Nicht etwa steht die Sache so, daß die Apologeten zunächst kosmologisch interessiert gewesen wären und das Problem des Verhältnisses zwischen dem transzendenten Gott und der materiellen Welt durch die Annahme eines mittlerischen und weltschöpferischen Wesens des Logos gelöst hätten, um dann diesen Logosgedanken auf Jesus Christus zu übertragen. Dem steht schon die eine Beobachtung entgegen, daß diese so gut wie nie eine Definition des Logosgedankens und eine präs

DgI. noch Kiemens VI. 15 132 Έρμη, δυ δή λόγου είναι φασι διὰ τὴν ἐρμηνείαν, καθιεροῦσι τῆς βοίας τὸν καρπόν. πολυκευδὴς γὰρ ὁ λόγος.

<sup>2)</sup> Er kennt auch den Sat, daß der köomos der Sohn Gottes sei; ebend. VI 47.

zise und aussührliche Darlegung der Cogoslehre gegeben haben (als etwaige Ausnahmen mögen Tatian K. 5 und Theophilus II 10ff. gelten. Aber wie konfus sind namentlich des letzteren Aussührungen!) — Nein, sie haben an Cogosspekulationen eben einfach übernommen, was sie in ihrer Umgebung vorsanden. Deshalb ist es auch ein verhältnismäßig unfruchtbares Bemühen, die Eigentümlichkeiten in der Cogoslehre eines jeden Apologeten sestssellen zu wollen; streng genommen hat keiner eine eigene Cogoslehre besessen.

Sie nahmen den Begriff aber herüber, um durch ihn im apologetischen Kampf mit einer Umgebung, die mehr und mehr zu einem philosophischen Monotheismus neigte, die Tatsache zu verteidigen und zu rechtfertigen, daß die Christen dem hier unten auf Erden erschienenen und gefreuzigten Jesus von Nagareth göttliche Ehre erwiesen. Apologeten stehen durchaus auf dem Boden des Gemeindeglaubens und des Gemeindekultus in Bezug auf diese Verehrung Jesu und sie bekennen sich auch dazu1). Sur sie alle ist, wenn auch nur Justin und dieser wesentlich im Dialog mit Tryphon - es deutlich zum Ausdruck bringt, Jesus der δεύτερος δεός (s. o. S. 307f.). Und diesem Tatbestand gegenüber bedurften sie einer Rechtfertigung, auch vor dem eigenen Gewissen. Denn was sie dem hellenentum zu verfünden hatten, das war ja eben dies, daß die Vielgötterei ein verderblicher Wahn und der Monotheismus die einzig berechtigte Religion sei. War denn nicht doch die göttliche Verehrung des gekreuzigten Jesus Polytheismus äraster und offenbarster Art? Dem Vorwurf meinten sie zu entgehen, wenn sie verkündeten, Jesus sei für die Christen der Logos Gottes. Nicht einen Menschen verehren die Chriften, sondern den leibhaftigen Logos, ber gang und gar in das Wesen der Gottheit hineingehört. Diese Derehrung ist teine Torheit, sondern eben Zeichen höchster Vernunft: ooa οὖν παρὰ πᾶσιν καλῶς εἴρηται, ἡμῶν τῶν Χριστιανῶν ἐστι τὸν γὰρ ἀπὸ άγεννήτου καὶ άρρήτου θεοῦ λόγον μετὰ τὸν θεὸν προσκυνοῦμεν (Apol. II. 13).

Man darf dagegen nicht einwenden, daß die Apologeten ja vielsfach in ihren Spekulationen bei dem Gedanken des vorweltlichen Logos stehen bleiben und sich um die Menschwerdung des Logos und um die Art der Vereinigung mit Jesus von Nazareth gar nicht weiter kümmern. Das trifft auf einige der späteren Apologeten wohl zu, aber Justin, der doch die ganze Richtung wesentlich inauguriert, muß

<sup>1)</sup> Ogl. Justin, Apol. I. 6 und das oben S. 3073 dazu Bemertte und ähnslich Athenagoras K. 10.

man dabei von vornherein ausnehmen, ebenso Tertullian, den gewaltigsten von allen; und auch bei Athenagaros liegt die enge Beziehung zwischen der Logosspekulation und der Jesusverehrung deutlich vor. Aber auch schon vor Justin treten Johannes und der Verfasser des Kernama Petri als Zeugen dafür ein, daß das Interesse am Cogosgedanken in erster Linie an der dadurch erzielten Würdigung der Person Jesu hängt. — Natürlich hat sich dann später, nachdem man einmal den Logosgedanken aufgenommen und in das apologetische Arsenal eingestellt hatte, das kosmologische und spekulative Interesse an diesen Begriff angehängt und ist zuweilen so stark geworden, daß es das ursprüngliche gang verdrängt hat1), und daß es so scheinen möchte, als seien die Apologeten vor allem an reinlichen Begriffen über das Verhältnis von Gott und Welt interessiert. Aber das alles ist doch nur Schein. Das Christentum hat den Logosgedanken akzeptiert, um namentlich der gebildeten Welt in einer philosophisch scheinenden Sormel die Christenverehrung und den Christuskult verständlich zu machen2).

<sup>1)</sup> So vermissen wir 3. B. bei Tatian gänzlich die Aussührungen über den in Jesus erschienenen Cogos. Aber einmal bricht es bei ihm doch heraus, wo das eigentliche apologetische Interesse lag K. 21: οὐ γὰρ μωραινόμενοι, ἄνδρες Ἑλληνες, οὐδὲ λήρους ἀπαγγέλλομεν, δεὸν ἐν ἀνδρώπου μορφή γεγονέναι καταγγέλλοντες. — Aber dann geht Tatian von der Verteidigung sofort zum Angriss über und schüttet die Schalen seines Spottes über die unwürdigen Gottesvorstellungen des hellenentums aus. Man war an dem hauptpunkt der Rechtsertigung des δεύτερος δεός allmählich seiner selbst sicher geworden und hat nicht fortwährend die eine große Konzeption wiederholt.

<sup>2)</sup> Im obigen habe ich darzulegen versucht, inwiefern ich durch harnads Ableitung (D. Gesch. I. 534f.) der Aufnahme des Logosgedankens bei den Apologeten aus allgemeinen kosmologischen und am Offenbarungsgedanken orientierten theologischen Interessen nicht überzeugt bin. Ich stimme bagegen seinem Urteil S. 669 zu: "Daß sie (die Apologeten) Christus als die persönliche Erscheinung des Logos gefaßt haben, ist nur ein Beweis dafür, daß sie das Böchstmögliche von ihm aussagen, seine Anbetung rechtfertigen und den absoluten und einzigartigen Inhalt der driftlichen Religion erweisen wollten." Mur icheint mir der lette Sat zu modern formuliert zu sein und einen Effekt, der sich tatfachlich einstellte, zu fehr in die bewußte Absicht zu verlegen. Loofs D. G.4 S. 120 hat unbedingt recht, wenn er die apologetische Absicht hervorhebt, "mit hilfe des der Bildung der Zeit verständlichen Logosbegriffes die driftliche Schätzung Jesu begreiflich zu machen." Es ist taum auch nur baneben, wie Loofs es tut, das kosmologische Motiv anzuerkennen. - Auch das Bestreben, die überweltlichkeit Gottes gegenüber den Berichten des A. Teftaments zu mahren, indem man alles hier berichtete Allgu-Menschliche nunmehr dem Logos guschrieb, ist nicht das zunächst bestimmende Motiv gewesen. Dieses ist vielmehr gang einheitlich und gang burchsichtig. - Nachdem man einmal den Logosbegriff

Man darf auch diesen Vorgang nicht so ansehen, als habe sich nun mit einem Male, durch die herübernahme der Logosformel, gleich= sam der Sündenfall des altfirchlichen Dentens in die Spekulation und die Metaphysit vollzogen, und als sei so zum ersten Mal der Weg betreten, der von der Erfassung Gottes in seiner geschichtlichen Offenbarung mehr und mehr in den Irrgarten der Spekulation und des metaphnsich orientierten Dogmas hineinführen sollte. Spekulation und Mythos haben das Christentum von Anfang an begleitet; ein spekulativer Mythos, der pon der Person des irdischen Jesu von Nagareth so gut wie gang abführte, ist bereits die Phantasie vom himmlischen Menschensohn oder Menschen gewesen; spekulativ-metaphysisch ist auch der Begriff des Gottessohnes bei Paulus und bei Johannes, ganz und gar ein spekulativer Mythos ist die Konzeption des Paulus von dem pneumatischen Wesen, das aus himmelshöhen in diese Welt hinabstieg, uns aus dieser Welt durch Tod und Auferstehung zu erlösen. Don allen diesen Gedankenbildungen unterscheidet sich der Logosgedanke dadurch, daß er etwas weniger mythisch, etwas rein gedankengemäßer und philosophischer war, obwohl der Mnthos, wie wir bereits saben und noch genauer seben werden, seinen vollen Anteil auch an diesem Gedankengebilde hat. Die Logostheologie war ein erneuter Versuch, in einem veränderten Milieu den Christusglauben verständlich zu machen. Einen Bruch in der Ent= wicklung stellt er nicht dar. - Will man durchaus die Stelle aufweisen, wo die Entwicklung des Evangeliums Jesu den Bruch bekommen hat, so liegt dieser gang in den Anfängen bei der Entstehung des Christus= fultus.

\* \*

III. Die Logostheologie nimmt eine wahrhaft zentrale Stellung in der Auffassung des Christentums bei den Apologeten ein. Ihre Gesamtsanschauung ist durch sie bestimmt. Und es sind ganz unerhörte und neue Töne, die von ihnen angeschlagen werden und die nun vernehmslich an unser Ohr dringen. Denn das ist es, was sie im Triumph

und den Gedanken eines decrepos decs akzeptiert hat, hat man dann freilich auch nach dem Vorbilde philonischer und verwandter Spekulationen diesen Gedanken bei der Ausdeutung des alten Testaments verwertet. — Vgl. vor allem das zusammenfassende Urteil Justins, Dialog. 127; Theophilus II 22. Besonders hat sich Tertullian in seiner Auseinandersetzung mit Marcion dieses Mittels bedient, um für das Christentum den ut ita dixerim philosophorum deum in dem unssichtbaren Vater zu wahren, und alles Allzu-Menschliche im A. T. dem Logos zuzuweisen; adv. Marc. II 27.

verkünden: Der hristliche Glaube ist das absolut Vernünstige, die vollendete religiöse Wahrheit, die vollkommene praktische Wahrheit; das Christentum ist das Allgemeingültige, das, was immer gegolten hat und immer gelten wird, nur daß es jeht erst ganz klar und hell für die menschliche Erkenntnis hervorgetreten ist; es ist das, worauf menschliches Wesen, so wahr es seinem Wesen nach vernünstig ist, von Anfang an angelegt war, wozu die menschliche Seele, wenn sie ihr eignes Wesen recht erkennt, Ja und Amen sprechen muß.

So wendet sich Justin 1) im triumphierenden Bewuftsein, im Namen der Vernunft zu sprechen, an die herrscher. Man nennt sie gromme und Philosophen und Wächter der Gerechtigkeit, es soll sich jest zeigen, ob sie es sind (I 2). Es ist nicht der wahren Dernunft (λόγος άληθής) gemäß, Unschuldige um eines leeren und bofen Gerüchtes wegen gu verfolgen (I 3). Es zeigt sich darin unvernünftige Leidenschaft (adoyos όρμή, πάθος). Bilderdienst und Opferkult sind unvernünftige Dinge (19.12). Jeder Vernünftige (σωφρονών) muß dem Gottesdienst der Christen que stimmen (I 13). Vernunftgemäß (μετά λόγου) ist ihre Verehrung des Christus. Vernunftgemäß 2) sind vor allem die ethischen Weisungen Jesu. Mit Sägen über die σωφροσύνη beginnt Justins Darstellung dieser Ethik Jesu (I 15)3). Die Ketzer (Marcioniten) bringen keine Beweise für ihre Cehren, denn sie sind άλόγως συνηρπασμένοι (I 58). Ohne Derhüllung und gang offen will jett Justin die Cehren der Christen den herrschern vortragen. υμέτερον δε, ώς αίρει λόγος, ακούοντας αγαθούς εύρίσκεσθαι κριτάς (Ι 3).

Justin ist davon überzeugt: in seinem Kampf hat er das hehre Vorbild aller hellenischen Cebensweisheit, den Sokrates, auf seiner Seite. Er, der εὐτονώτερος von allen Philosophen, hat dereinst, vom Cogos überzeugt, die Menschen vom Dienst der Dämonen abzubringen versucht und sie 'zur Erkenntnis des unbekannten Gottes hinzusühren versucht. Dafür haben die Dämonen durch die Menschen, die an ihrer Bosheit sich freuten, ihn als Atheisten getötet. Den gleichen Kampf mit dem gleichen Erfolg führen jetzt auch die Christen (I 5. II 10). Und nicht nur in Sokrates hat der Cogos gewaltet. Er war von Ansang ein Gemeingut des Menschengeschlechts: τὸ ἔμφυτον παντί γένει ἀνθρώπων

<sup>1)</sup> Vgl. auch Athenagoras K. 7. 2) Vgl. Athenagoras K. 11. 35.

<sup>\*)</sup> Überhaupt ist die Darlegung der Ethik der Sprüche Jesu darauf berechnet, das "philosophische" Lebensideal der Christen gebührend hervorzuheben.

σπέρμα τοῦ λόγου (II 8) ¹). An dem Crstgeborenen Christus, welcher ja der Cogos ist, hat das ganze Menschengeschlecht seinen Teil. Daher waren alle, die mit dem Cogos je gelebt haben, Sokrates und Heraklit und die Gottesmänner auf dem Boden des alten Testaments, Christen (I 46). Plato und die Stoa, die Dichter und die Historiker haben, zwar nicht in allem, aber doch zum Teil, das gleiche wie Christus verkündet. Εκαστος γάρ τις άπο μέρους τοῦ σπερματικοῦ δείου λόγου τὸ συγγενès ὁρῶν καλῶς ἐφθέγξατο (II 13). Die Stoiker waren z. B. besonders stark in der Ethik (II 8), andere in anderer Beziehung. Was aber Philosophen und Gesetzgeber Gutes erdachten und verkündigten, das ist von ihnen κατὰ λόγου μέρος δι εὐρέσεως καὶ δεωρίας erarbeitet (II 10). Daher das stolze Bekenntnis: Was bei allen je gut gesagt ist, das ist unser, der Christen Eigentum! (II 13).

Und wenn auch die anderen Apologeten nicht alle in dieser Weise die Spuren des in der menschlichen Kultur waltenden Logos hervorsheben dund unterstreichen, der Ton, der hier angeschlagen wird, klingt bei allen vernehmlich weiter. Stärker noch bei den lateinisch, als bei den griechisch redenden Apologeten d. Am Schluß der Reihe steht etwa Tertullian. Nirgends hat jene überzeugung von der Allgemeingültigkeit und Vernünstigkeit der christlichen Wahrheit einen packenderen Ausdruck gefunden, als in seinem "Testimonium animae". Er wendet sich an die menschliche Seele an sich, nicht an die, die in den Schulen und philosophischen hörsälen gebildet oder verbildet ist, an die Seele der Einsachen, Unwissenden, Ungebildeten, wie sie von der Gasse, den Straßeneden und den Werkstätten kommt: "Ich will aus Dir hervors

¹) DgI. Η 13 διὰ τῆς ἐνούσης ἐμφύτου τοῦ λόγου σπορᾶς ἄμυδρῶς ἐδύναντο ὁρᾶν τὰ ὄντα,

<sup>2)</sup> Selbst Athenagoras trägt die Cehre von dem λόγος σπερματικός nicht mehr vor. Tatian und Theophilus können sich nicht genug tun in einseitigen Angrissen gegen die hellenische Philosophie. Aber, wenn auch in einem Winkel, so kehrt das Zugeständnis doch wieder, daß die Philosophen vielsach dasselbe verkünden, wie die Christen. Und bewußt und unbewußt bewegt man sich in ihren Gedankengängen. Selbst Theophilus muß widerwillig die Wahrheitsmomente in der heidnischen Philosophie zugestehen und ergeht sich darüber in allerlei Vermutungen (s. u.) I 14. II 8. 12. 37 f.

<sup>8)</sup> Vgl. Harnad S. 520 f. H. hebt jedoch mit Recht hervor, daß der Untersische auf das Ganze gesehen ein relativer ist.

<sup>4)</sup> Ebenso erklärt Minucius Felix (Octavian 165. vgl. 14) die christliche Wahrheit als die von Natur jedem Menschen eingepflanzte. — Er arbeitet in seinem Dialog gegen den philosophischen Skeptizismus mit den Mitteln der stolschen Popularphilosophie. Harnack 520 f.

loden, was Du mit Dir in den Menschen hineinbringst, was Du von Dir selbst oder Deinem Urheber, wer es immer sei, gelernt hast. Denn fo viel ich weiß, bist Du teine Christin. Denn zu einer folden wird man, und wird nicht als solche geboren! Dennoch verlangt man jest ein Zeugnis von Dir" (K. 1). "Diese Zeugnisse der Seele sind ebenso wahr als einfach, ebenso einfach als alltäglich (vulgaria), ebenso alltäglich als allgemein, ebenso allgemein als natürlich, ebenso natürlich als göttlich" (K. 5). "Die Seele war sicherlich eher als die Schrift, und die Rede eher als das Buch, der Gedanke eher als die feder. und der Mensch selbst eher als der Philosoph und der Dichter" (K. 5). "Und so glaube denn Deinen eigenen Zeugnissen, und auf Grund unserer Denkichriften (commentarii-απομνημονεύματα) glaube auch den göttlichen Zeugnissen; aber auf Grund der freien Wahl der Seele selbst glaube eben so sehr der Natur." -- "Um wiederum den Glauben an die Natur und Gott zu finden, glaube nur der Seele. So wird es ge= schehen, daß Du auch Dir glaubst" (ut et naturae et Deo credas, crede animae). "Jede Seele verkündet nach ihrem Rechte laut, was uns (Christen) nicht einmal zu flüstern erlaubt ist!" (K. 6).

Das ist die allgemeine Weltanschauung, die auf dem Grunde jener Cogos-Theologie gewachsen ist. Und mit heiligem Jorn verteidigt Tertullian diese Weltanschauung gegenüber dem Irrationalismus des Marcion, gegenüber der gnostischen Verkündigung von dem fremden Gott, der in einer fremden Welt erschien, um ihr ein fremdes und unerhört neues Gut zu bringen, und von der "Widernatürlichkeit" dessen, was Christus gebracht hat. Er will demgegenüber Regeln über die Güte Gottes ausstellen. Diese Güte muß natürlich und uransänglich sein. Omnia enim in den naturalia et ingenita esse debebunt, ut sint aeterna (I. 22). Sie muß aber auch vernünstig sein: Nego rationalem bonitatem dei Marcionis jam hoc primo, quod in salutem processerit hominis alieni (I 23). Sie muß nach uralter, heisiger Ordnung sich vollziehen. Nulla res sine ordine rationalis potest vindicari. — Überall begegnen wir diesem Dringen auf das Dernünstige, das Allgemeingültige, das Ordnungsgemäße.

Und doch ist das freilich alles nur die eine Seite der Medaille, deren Kehrseite es nunmehr zu sehen gilt. In demselben Augenblick, in dem die Apologeten den Anspruch erheben, der Welt den Cogos, das absolut Vernünftige zu verkündigen, überraschen sie diese Welt mit der stärksten nur denkbaren und unvernünftigsten Paradorie. Diese Paradorie liegt nicht in der Behauptung des Cogos als des δεύτερος

deos neben der Gottheit. Freilich, bereits dieser Gedanke war, wie wir nachgewiesen, nicht auf rationalem, philosophischem Boden gewachsen. Aber in der Zeit und in der Umgebung der Apologeten hatte diese mythologische Umbiegung eines philosophischen Gedankens offenbar das Erstaunliche und Befremdende verloren. Der Mythos ist weithin in die Philosophie eingezogen, namentlich in den Schichten der halbbildung, in denen die Apologeten sich bewegen. - Aber das ist das Unerhörte und selbst mit den eignen Prämissen der Apologeten von der allgemeinen Vernünftigkeit des Christentums im Widerspruch Stehende, daß man nun behauptete, der Logos sei in dem einen Menschen Jesus von Nazareth leibhaftig und gang und gar erschienen. Diese Paradorie hatte schon der vierte Evangelist mit unerhörter Kraft in die Welt geschleudert: καὶ ὁ λόγος σάρξ έγένετο. Der Verfasser des Kernama Petri schließt sich an, wenn er den Sohn Gottes im besondern Sinn λόγος καὶ νόμος nennt. Einen theoretischen Unterbau hat Justin dieser Anschauung geliefert. Sur ihn ist Christus eben der popowdeis doyos, der Logos in leibhafter Ausgestaltung I 5. 56 A. 1). Er hat im Gegensatz dazu unter Benutzung eines stoischen Motivs für die Kraft, die auch in den heidnischen Philosophen und frommen Männern war, den Terminus (έμφυτον παντί γένει άνδρώπων) σπέρμα τοῦ λόγου οδει σπερματικός λόγος (σπερματικοῦ λόγου μέρος) geprägt. Im Gegensatz zu ihnen haben die Christen thy too navtos doyou, o έστι Χριστός, γνωσιν καὶ δεωρίαν 2). - Deshalb haben jene auch nicht die volle Wahrheit erkannt. Sokrates hat doch niemanden nach ihm überzeugen können, für die erkannte Wahrheit in den Tod zu gehen (II 10.). Platos Cehren stimmen mit denen Christi überein, aber nur zum Teil. Ebenso steht es mit den Stoikern und mit den Dichtern und Geschichtsschreibern. Sie haben από μέρους τοῦ σπερματικοῦ δείου doyou die Wahrheit nur zum Teil erkannt, der eine so, der andere so (τὸ συγγενès ὁρῶν). Daher finden sich in ihren Cehren auch so viele Widersprüche (II 13 vgl. II 10). Sie alle haben durch den ihnen (von Natur) eingesäeten Logossamen nur undeutlich die Wirklichkeit erkannt. Denn etwas anderes ist der Same und die Nachahmung, und etwas anderes das, worauf jene Teilhaberschaft und die Nachahmung beruht (II 13). Daher redet auch Justin nur von einer menschlichen Philosophie und hebt die absolute überlegenheit des Christentums stark her=

 $<sup>^{1)}</sup>$   $\mathfrak{D}$ gI.  $_{\mathbf{II}}$  10.  $_{\mathbf{48\,B.}}$ : διὰ τὸ λογικὸν τὸ ὅλον τὸν φανέντα δι' ἡμᾶς Χριστὸν γεγονέναι καὶ σῶμα καὶ λόγον καὶ ψυχήν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II 8. 46 B. C.

vor: πάσης μὲν φιλοσοφίας ἀνθρωπείου ὑπερτέρα (II 15). Das Christenstum ist δύναμις τοῦ ἀρρήτου πατρὸς καὶ οὐχὶ ἀνθρωπείου λόγου κατασκευή (II 10. 49 A). Noch stärfer hat dann Justin in der Einleitung des Dialogs aller Wertschätzung hellenischer Philosophie und Weissheit den Abschied gegeben. Er verbündet sich hier — ein Vorgang, der nicht neu ist und sich oft noch wiederholen soll — mit der alle philosophischen Resultate anzweiselnden Stepsis. Die hellenischen Philosophen haben wohl Fragen gestellt, aber keine Antworten gegeben. Sie sind in lauter Unsicherheit und Widersprüchen steden geblieben, es muß ein absolut neuer und andrer Weg eingeschlagen werden, wenn man zum Ziel der Erkenntnis kommen will. Denn die Gottheit wird von Menschen nur soweit erkannt, als sie sich ihnen zu erkennen gibt¹).

Es werden mit alledem sehr wichtige und tiefgehende Probleme berührt, die die Geistesgeschichte des Christentums auf das tiesste beeinsstussen sollen. Es taucht hier 3. B. zum ersten Mal eine durchdachte Theorie der supranaturalen Offenbarung auf. Der Logos, der in Christus erschienen ist, ist doch etwas toto genere Verschiedenes von dem im Menschengeschlecht wirkenden λόγος σπερματικός. Es ist nicht bloß ein zufälliger empirischer Tatbestand, daß die Erkenntnisse der Philosophen nur zum Teil richtig, unvollkommen und im Widerspruch mit einander sind. Es liegt hier eine innere, höhere Notwendigkeit vor, die Menschen bedürfen der Autorität der Offenbarung. — In zusammenhängender Weise entwickelt Athenagoras in seiner Apologie diese Theorie. Die Philosophen und Dichter haben alle nur vermutungsweise (στοχαστικώς) von den letzten göttlichen Dingen geredet. Berührt vom göttlichen hauch <sup>2</sup>) haben sie aus eigner Seele heraus sich ein jeder auf die Suche nach

<sup>1)</sup> Diel schärfer werden die Angriffe auf die heidnische Philosophie bei den Nachfolgern Justins, vor allem bei Tatian und Theophilus. — Und trotz seiner eigenen rationalen haltung erscheinen Tertullian und auch Minucius Felix als deren grimmige Gegner. Dgl. die Stellen bei harnack S. 515 ff. 518. 522. Dazu gesellt sich der aus der jüdischen Polemit entlehnte Vorwurf, daß die griechischen Philosophen ihre Weisheit der barbarischen Philosophie gestohlen haben. Selbst bei Justin I. 44. 59; wor allem Tatian (s. dessen Altersbeweis K. 31 ff). Theophilus I 14. II 12. 37. Minucius Felix K. 34. Mit Recht hebt harnack 511 hervor, daß wenigstens bei Justin diese Anschauung nicht auf der höhe seiner Cehre vom λόγος σπερματικός steht und einen übernommenen Fremdkörper darstellt. — Am unvermittelsten stehen die Beurteilungsweisen bei Klemens Alexandrinus neben einander, so daß man versucht sein könnte, auf Grund dieser Widersprüche bes nutzte Quellen auszuscheiden.

<sup>2)</sup> κινηθέντες κατά συμπάθειαν της παρά του θεού πνοης. Der hier angedeutete Unterschied von πνοή und πνεύμα schon bei Philo. Leg. Alleg. I 42.

Gott gemacht und haben ihn (οὐ παρὰ δεοῦ περὶ δεοῦ ἀξιώσαντες μαδεῖν) nicht finden können (Κ. 7). Daher haben sie auch so versschiedene und widersprechende Cehren aufgestellt. — Wir Christen aber — heißt es weiter — haben für unsere Wahrheit die Propheten als Zeugen, welche, vom göttlichen Geist getrieben, von Gott geredet haben. Wie unvernünftig wäre es, den Glauben an den Geist, der die Propheten als seine Wertzeuge bewegt hat, dahinten zu lassen und menschslichen Meinungen (δόξαις) zu glauben (Κ. 7)! Und nachdem Athenagoras den Glauben an den einen Gott in längerer Ausführung versteidigt, kehrt er noch einmal zu dem Offenbarungsgedanken zurück. "Wenn wir uns nun mit derartigen Gedanken begnügten, dann könnte man mit Recht unsere Verkündigung für menschlich halten. Da aber die Stimmen der Propheten unsere Gedanken beglaubigen . . . . " (Κ. 9).

Inhaltlich handelt es sich hüben und drüben um dieselben Wahrsheiten ), um den einen überweltlichen Gott, seinen Sohn, den Logos, und die Erschaffung der Welt durch ihn, um Vorsehung, sittliche Freiheit und Verantwortung, um Vergeltung nach dem Tode und um die Answeisungen zu einem vollkommenen sittlichen Leben ). Nur hier und da wird hervorgehoben, daß eine christliche Wahrheit sich bei den heidensichen Philosophen nicht sinde. Namentlich spielt der Glaube der leibelichen Auferstehung ) als Spezisitum der christlichen Religion in dieser Beziehung eine Rolle. Aber das macht für das Ganze der Betrachtung kaum etwas aus. Nur in der Form ist ein gewaltiger Unterschied. Dort haben wir menschliche Gedanken und Vermutungen und hier durch Autorität gedeckte, supranaturale göttliche Wahrheit. — Daß in diesen Ausführungen zumeist als die Offenbarungsautorität die Propheten

¹) VgI. auch den Gegensatz zwischen der Wahrheit und den δόξαι παλαιῶν Justin, Apol. I 2.

<sup>3)</sup> Ogl. die Aufzählung der dem Christentum und der Philosophie gemeinssamen Wahrheiten Justin Apol. I 20. Athenagoras 5–7 (auch die Philosophen haben zum Teil wahre Gotteserkenntnis gehabt und die falschen Dämonen betämpft. Das Christentum ist nichts unerhört Neues, deshalb auch nicht zu betämpfen). — Ogl. Theophil. II 8.

<sup>3)</sup> Beachte die bemerkenswerte Ausführung Ps. (?) Justin, de resurr. 10. 595B: "Wenn der Heiland . . . . nur die Kunde vom Leben der Seele (allein) gebracht hätte, was hätte er Neues im Vergleich mit Pythagoras, Plato und dem Chor ihrer Anhänger gebracht?"

<sup>4)</sup> S. o. die Stellen über das προφητικόν πνεύμα. Auch Tatian weiß zwischen der Offenbarung durch die Propheten und durch Christus nicht zu unterscheiden. Ogl. K. 29. K. 12. 151 C. 13. 153 A. 20. 159 C. Harnack 5172. — Ogl. Minucius Selix, Octav. 34. — Theophilus I 14. (weitere Stellen Harnack 5183).

und der prophetische Geist erscheinen, tann nicht mundernehmen. Denn einerseits und in erster Linie scheinen hier apologetische Gründe porgelegen zu haben. Durch diese Einordnung der speziell driftlichen Offenbarung in eine Offenbarungsgeschichte von urgrauem und respettvollem Alter entging man den Dorwürfen der willkürlichen und anmaßenden Selbsteinschätzung einer neuen und jungen Religion. - Andererseits ist eben — das zeigt sich hier wieder ganz deutlich — das Christentum noch immer entschränktes Diasporajudentum. Die für die Christen greifbare äußere Autorität, auf die sich ihr Gottesdienst und ihre gange geistige Derfassung gründete, ist in erster Linie noch immer das alte Testament. Es ist noch nicht lange her, δαβ δίε απομνημονεύματα τοῦ κυρίου sich daneben zu stellen begonnen haben. So bietet die prophetische Offenbarung den festen Einsatpunkt für die Gedankenwelt der Apologeten. Ja, auch Justin, der am stärksten die Konzentration der Offenbarung im Logos-Christos betont, bedarf wiederum der Autorität der Propheten, resp. des alten Testaments zum Beweis für seine These, daß der volle und ganze Logos in Jesus, dem Sohne Gottes, erschienen ist. An dem äußeren Umstande, daß die Weissagungen der von Gottes Beist erfüllten Propheten auf den einen Jesus Christus hingedeutet und in der Gestalt dieses einen sich erfüllt haben, hängt ihm die Autorität seines Logos Christos.

Aber ob nun der Offenbarungsglaube der Apologeten mehr an der Prophetie des alten Testaments oder an dem Logos, der in Christus Gestalt gewonnen hat, orientiert sein mag, er beherrscht ihre Gedanken und gibt ihrem Rationalismus eine supranaturale Krönung. hat nach ihrer Meinung eine eigentümliche Bewandtnis mit Wahrheit der Verkündigung des christlichen Glaubens. Seine Der= fündiger stellen die Wahrheiten, die in ihm enthalten sind, ohne jeglichen Beweis auf. οὐ γάρ μετά ἀποδείξεως πεποίηνται . . . τοὺς λόγους, άτε άνωτέρω πάσης άποδείξεως όντες άξιόπιστοι μάρτυρες τῆς adndeias. Sie verkundigen die Wahrheit autoritativ, und den Beweis ihrer Autorität führen sie durch ihre erfüllten Weissagungen und die Wunder, die sie verrichten. (Justin, Dialog. 7)1). - Die göttliche Wahrheit, so will es der Verfasser der pseudojustinischen (?) Schrift de resurrectione, ist über jede Demonstration erhaben: ὁ μèν της άληθείας λόγος ἐστὶν ἐλεύθερός τε καὶ αὐτεξούσιος, ὑπὸ μηδεμίαν βάσανον

<sup>1)</sup> DgI. Catian, Or. 12. 152 B: τὰ τῆς ἡμετέρας παιδείας ἐστίν ἀνωτέρω τῆς κοσμικῆς καταλήψεως.

έλέγχου θέλων πίπτειν μηδὲ τὴν παρὰ τοῖς ἀκούουσι δι' ἀποδείξεως έξέτασιν ὑπομένειν (Κ. 1). — Darauf, daß diese keines Beweises bedarf, beruht die schlichte und verständliche Einfalt ihrer Darstellung, die Kunstlosigkeit ihres Vortrages¹). Daher kommt es, daß der christliche Glaube seine Anhänger gewinnt unter den Schlichten und Einfältigen, den Ungebildeten und den alten Weiblein, und daß diese mit ihrer Weisheit die Philosophen beschämen. Sokrates hat keinen seiner Nachfolger überredet, für seine Überzeugung zu sterben. Aber der christliche Glaube ersebt es, daß nicht nur "Philosophen und Philosogen, sondern handwerker und Ungebildete" die Todessurcht verachten lernen<sup>9</sup>).

Charafteristisch ist endlich die Begründung, welche die Apologeten diesen ihren Thesen geben. Auf die Frage, weshalb denn die göttliche Offenbarung durch die Propheten oder den Logos notwendig gewesen sei, weshalb der Logos in Christus erscheinen mußte und mensch= liches Denken und menschlicher Wille nicht habe gum Ziele führen können, geben sie eine einmutige Antwort. Es ist die Herrschaft der Dämonen, welche den menschlichen Verstand unfähig und die Offenbarung und Erleuchtung von oben zu einer Notwendigkeit macht. ist im Cauf der Untersuchung bereits darauf hingewiesen, wie die Auffassung der Erlösung des Menschengeschlechts durch Jesus und sein Kreuz von Seiten eines von Anfang an in das Christentum hineinwirkenden Mythos vom Kampf des Erlöser-Heros mit den Dämonen der Tiefe bedingt war. In der Idee des Hadesfahrt (s. o. S. 32ff.), die auch bei den Apologeten vorliegt und schon in einigen pointiert mythischen Ausführungen des Apostels Paulus über den Tod Christi (f. o. S. 161 f.)3), sind die Nachwirkungen dieses Mythos gang deutlich. Bei den Apologeten ist diese mythische Betrachtung des Werkes Christi die fast völlig herrschende geworden. Sie kommen wieder und wieder auf diese Theorie zurud. Sie entwickeln im Anschluß an die bekannten judischen Phantasien, namentlich des henochbuches, eine ausführliche Theorie über Ur=

<sup>1)</sup> DgI. διε διατατιετίβτίβθε Ausführungen Tatians Κ. 29: καί μοι πεισθήναι ταύταις (δεπ γραφαί βαρβαρικαί) διά τε τῶν λέξεων τὸ ἄτυφον καὶ τῶν εἰπόντων τὸ ἀνεπιτήδευτον καὶ τῆς τοῦ παντὸς ποιήσεως τὸ εὐκατάληπτον καὶ τῶν μελλόντων τὸ προγνωστικὸν καὶ τῶν παραγγελμάτων τὸ ἔξαίσιον καὶ τῶν δλων τὸ μοναρχικόν.

<sup>2)</sup> Justin II. 10, vgl. Athenag. 11 Tatian 32. 33.

³) I. Kor.  $2_{6.8}$   $15_{24}$  ff. Ko.  $1_{18}-_{20}$   $2_{15}$  hebr.  $2_{14}$  I. Pt.  $3_{22}$  Eph.  $1_{21}$  f. 48 I. Ci.  $3_{16}$  Apf. Jo.  $12_{10}$  f. Jo.  $12_{81}$   $14_{80}$   $16_{11}$ ; vgl. Justin Apol. I. 45 82D; I. 63 96 A.

sprung und herkunft der Dämonen.). Diese Dämonen, die Nachkommen der gefallenen Engel, sind die im heidentum wirksamen Kräfte. Sie werden von den heiden als Götter verehrt.). Sie stehen hinter dem Opfer= und Bilderdienst der heiden; die Wunderkräfte, welche die Bilder entfalten, sind ihr Werk.). Sie sind die Urheber der Christenversolgung.), sie sind die Schöpfer aller Verleumdungen.), die gegen die Christen er-hoben werden; sie bewirken, daß man die Ceser der heilsamen Weissagungen der Sibylle und des hystaspes mit dem Tode bedroht.). Sie haben auf Grund alttestamentlicher Weissagungen, die sie jedoch nicht richtig verstanden, die Nachäffung der christlichen Wahrheiten und der christlichen Sakramente im heidnischen Glauben und Kultus bewirkt.). Sie sind auch die Anstifter der christlichen häresie. Don ihnen stammen die schlechten menschlichen Geset.

So sind die Dämonen das Unglück der Menschen. Ihretwegen ist die Erscheinung des Cogos auf Erden notwendig geworden. Christus ist auf Erden erschienen, um ihre Macht zu brechen: 'Ιησοῦς δὲ καὶ ἄνθρωπος καὶ σωτήρ γέγονε κατὰ τὴν τοῦ θεοῦ καὶ Πατρὸς βουλὴν ἀποκυηθείς . . . . ἐπὶ καταλύσει τῶν δαιμόνων 10). Die Wahre heit dieser Anschauung beweisen die Apologeten bemerkenswerter Weise durch den immer wiederholten Hinweis auf die Catsache, daß die Dämonen noch jetzt, wenn sie dei dem Namen Jesu Christi beschworen werden, entslieben und die von ihnen besessenen Menschen verlassen.

Diese Cehre der Apologeten ist in mehrsacher hinsicht bedeutsam. Sie zeigt einmal wiederum die engen Zusammenhänge zwischen dog-

<sup>1)</sup> Justin Apol. I. 5 II. 5. Athenagoras K. 25 (29). Tatian K. 7ff; por allem noch die Pseudoklementinen Hom. VIII. 12ff. Rek. IV. 26f.

<sup>2)</sup> Justin, Apol. I 5 55 E.

<sup>3)</sup> Justin, Apol. I 9. Athenagoras 23. Pseudoklem. Hom. IX 7ff. 16f. Rek. IV 14ff. 20f.

<sup>4)</sup> Justin, Apol. I 12 59 D. 5) Justin, Apol. I 10 58 D. 6) Justin, I 44 82 B.C. 7) Justin, I 54 st. I 62. Dialog. 69. 78. 8) Justin, I 26.

<sup>9)</sup> Catian K. 15 154CD.

<sup>10)</sup> Justin II 6.45 A, vgl. Dial. 41: καὶ τὰς ἀρχὰς καὶ τὰς Εξουσίας καταλελυκέναι (sc. δεόν) τελείαν κατάλυσιν διὰ τοῦ παθητοῦ γενομένου κατὰ τὴν βουλὴν αὐτοῦ. Klemens Alex. Protrept. I 1,32: καταλύσων τὴν δουλείαν τὴν πικρὰν τῶν τυραννούντων δαιμόνων; vgl. XI 1111.

<sup>11)</sup> Harnack, Dogmengesch. 45458. — Justin, Apol. II 645 A. 846 D. Dial. (11) 30 247 C. 35 254 B. 39 258 C. 76 302 A. 85 311 B. 111 338 B. 121 350 B. Tatian 16 155 C. Tertullian, Apol. 23. 27. 32. 37. Origen., g. Celsus I 6 (vgl. 24): 67. III 36; vgl. IV 92. Att. d. Pionius 13. — Nach Dialog. 85 lautet die Exorzismus

matischer Theorie und Kultus. Es ist die Gegnerschaft gegen den polytheistischen Kultus des Heidentums, der sich in dieser Herübernahme und der starken Betonung alter mythologischer Elemente äußert. Die Dämonen waren ihnen zunächst keine Theorie, sondern lebendige Wirklickeit, die sich in ihrer verderblichen Herrschaft über die Gemüter offenbarte, und die sie täglich mit Staunen und Grausen vor Augen sahen. Demgegenzüber war es das Höchste, was sie von dem Christos-Logos aussagen konnten, daß er zur Zerstörung der Dämonenherrschaft und zur Erzleuchtung des Menschengeschlechts mit der wahren Gotteserkenntnis gekommen war. Und in den Exorzismen, die in ihren Tagen eine große Rolle gespielt haben müssen, sah man den praktischen Erweis der Gewalt und Herrschaft des Herrn Christus. Überall steht die lebendige kultische Wirklichkeit dicht neben der Theorie.

Es ist aber von Wichtigkeit, zu beobachten, wie äußerlich diese Motivation von der Notwendigkeit eines supranaturalen Eingriffes in die menschliche Geschichte und einer Erleuchtung der menschlichen Erkenntnis durch Offenbarung ist. Nur die herrschaft der Dämonen hat die Menschen verblendet und untüchtig gemacht, von einer naturhaften und prinzipiellen Verderbnis des Menschengeschlechts ist nirgends die Rede. Eine solche Annahme hätte auch im Widerspruch mit apologetischen Grundgedanken gestanden. Denn nach ihrer Grundanschauung hat Gott dem Menschen Freiheit und Vernunft als uranfängliche Ausrüstung mitgegeben. Er hat ihn damit zum freien Herren seines Geschicks und verantwortlich für dieses gemacht. Seine Entstehung steht nicht in der Macht des Menschen, aber danach steht es in seinem freien Entschluß, dem, was vor Gott wohlgefällig ist, vermöge der von Gott geschenkten dozikai δυνάμεις zu folgen und sich so die Unvergänglichkeit (άφθαρσία) zu erwerben1). Leben und Tod liegen in seiner hand; Gott hat den Menschen weder sterblich noch unsterblich geschaffen, aber durch das halten der Gebote kann er sich die adavasia und durch den Ungehorsam den Tod erwerben. Gott trifft bei beiden Möglichkeiten die Verantwortung nicht, nur den Menschen<sup>2</sup>). - Sie sind, wenn sie das Ziel versehlen, αναπαλόγητοι,

formel: κατά γάρ τοῦ δνόματος τοῦ υίοῦ τοῦ θεοῦ τοῦ πρωτοτόκου πάσης κτίσεως καὶ διὰ παρθένου γεννηθέντος καὶ παθητοῦ γενομένου ἀνθρώπου καὶ σταυρωθέντος ξπὶ Ποντίου Πιλάτου . . . . καὶ ἀποθανόντος καὶ ἀναστάντος ξκ νεκρῶν καὶ ἀναβάντος εἰς τὸν οὐρανόν. Über δie Zusammenhänge zwischen Exorzismusformel und Caufsymbol (Apostolicum) vgl. Heitmüller, Im Namen Jesu 334 ff.

<sup>1)</sup> Justin, Apol. I 10.

<sup>2)</sup> Theophilus an Autol. II 27.

weil sie von Gott deωρητικοί und λογικοί geschaffen sind 1). Die Aposlogeten sind die erbitterten Bekämpfer jeglicher Cehre vom Satum; an dem Gedanken der Freiheit hängt ihnen der Glaube an die göttliche Gerechtigkeit und der Gedanke der Vergeltung<sup>2</sup>).

Die herrschaft der Dämonen andert daran gar nichts. Nach wie por bleibt den Menschen auch unter dieser Herrschaft die Freiheit und die sittliche Aufgabe, sich der unvernünftigen herrschaft der Dämonen gu entziehen<sup>8</sup>). Theophilus spricht einmal die Vermutung aus, daß wenn die Philosophen einige Wahrheiten über die Einheit Gottes und das Gericht erfaßt hatten, dies daber rühre, daß sie sich von der herrschaft der Dämonen auf eine Weile befreit hätten (II 8 87 C). Selbst Tatian, der in den innerhalb seines Milieus singulären Ausführungen<sup>4</sup>) (Orat. 12 – 15) die Meinung vorträgt, daß die menschliche Seele nicht von Natur unsterblich sei, sondern nur durch die Verbindung mit dem göttlichen Geist diese Freiheit erwerbe, jene Verbindung aber durch die herrschaft der Dämonen verloren habe, - selbst Tatian lehrt, daß die Bedingung der Rückfehr des Geistes zum Menschen die richtig angewandte menschliche Freiheit sei, bleibt also im apologetischen Schema. Und es ist immer noch apologetisch gedacht, wenn er sagt, daß Christus uns aus der Sklaverei der vielen herren und Tyrannen befreit habe, uns aber doch teine Guter gegeben, die wir nicht schon empfangen hätten, vielmehr folche, die wir zwar empfangen, aber in Solge des Irrtums nicht festzuhalten vermocht hätten ).

III. Es ist eine Gesamtanschauung voller Widersprüche, die uns bei den Apologeten entgegentritt. Das Christentum ist das absolut

<sup>1)</sup> Justin, I 28.

<sup>2)</sup> Justin I 43 II 7. Dialog. 88 316 A. 141. Athenagaros 24. In den Pseudoklementin. Rek. IX u. X ist ein ganzes Arsenal von Waffen zur Beskämpfung der Heimarmene-Cehre ausgehäuft.

<sup>3)</sup> Dgl. Harnad S. 536f. 5384.

<sup>4)</sup> Die Aussührungen Tatians liegen auf dem Wege zur einseitigen gnosstischen Erlösungsreligion, machen aber in der Mitte halt. Noch gnostischer sind die in denselben Richtungen sich bewegenden breiten Aussührungen des Arnobius (in dem zweiten Buch seiner Schrift adversus nationes) in lebhafter Auseinsandersetzung mit platonisierenden (hermetischen) Spekulationen über die Göttslichkeit der Seele.

 $<sup>^{5}</sup>$ ) Κ. 29 165 C: δίδωσι δὲ ήμῖν οὐχ ὅπερ μὴ ἐλάβομεν, ἀλλ' ὅπερ λαβόντες ὑπὸ τῆς πλάνης ἔχειν ἐκωλύθημεν.

Dernünftige; aber dieses Vernünftige ist durch eine übernatürliche Offenbarung in die Welt gekommen. Das Christentum ist das allgemein Gültige, der Logos, was immer war und immer sein wird; aber dieser Logos ist an einem einzelnen Punkt in die Welt eingetreten und hat sich in einer geschichtlichen Gestalt konzentriert. Der Logos hat in Christus leibhaftig Gestalt gewonnen, aber der Geist hat in der langen Reihe prophetischer Männer gesprochen, und es ist schwer zu sagen, was der λόγος μορφωθείς gegenüber der Offenbarung der Propheten Neues gebracht hat. Das Christentum ist toto genere verschieden von aller menschlichen Philosophie, und doch wieder, auf den Gehalt seiner Cehren gesehen, ist es mit ihr fast identisch. In der hellenischen Philosophie ist der λόγος σπερματικός wirksam gewesen, aber im Grunde ist diese Philosophie bei lauter leeren und widersprechenden menschlichen Mei= nungen stehen geblieben, ja hat ihr Bestes vielleicht der gestohlenen Weisheit der Propheten zu danken. Die Menschen sind durch die herrschaft der Dämonen in ihrer Erkenntnis so sehr geschwächt, daß sie der supranaturalen Offenbarung bedürfen, aber ihre Freiheit haben sie nicht verloren und bedurften so eigentlich jenes übernatürlichen Eingriffes nicht.

Wie haben wir dieses Konvolut widersprechender Anschauungen zu beurteilen? Wo liegen die Sehler und wo das Richtige?

Der Sehler liegt nicht in der Grundbehauptung der Apologeten von der Vernünftigkeit und Allgemeingültigkeit der christlichen Wahrheit. Man hat ihnen diesen Satz sehr übel genommen, man glaubt bei ihnen auf Grund dessen einen Mangel an Religion zu entdecken, man erklärt ihre Weltanschauung für intellektualistisch und sie selbst für wesentlich kosmologisch und moralisch interessiert. Und doch wird man diesen Männern den religiösen Charafter nicht so gang absprechen dürfen. Es ist freilich richtig, es fehlen ihnen alle Tone religiöser Mystit, es fehlt ihnen an Innigkeit des religiösen Empfindens. aber immerhin, sie haben mitten in einer widersprechenden Welt für die Reinheit des Gottesglaubens gefämpft und haben ihr Ceben dafür eingesett. Ihre Leidenschaft entfaltet sich in der Bekämpfung des hellenisch = römischen Polytheismus; in ganger Majestät steht die herrlichkeit des einen Gottes, des Weltschöpfers, Weltregenten und Weltenrichters, des fürsorgenden Daters, der den Menschen die Freiheit und die Verantwortung gab, vor ihrer Seele. Auch fann es kaum eine stärkere religiöse Würdigung der Person Jesu geben, als wenn diese Christen Christus als die leibhaftig gewordene göttliche Vernunft, als den doyos pophwdeis verkündeten. Im Grund standen sie damit ganz und gar auf dem Boden des Glaubens der christlichen Gemeinde.

Was an dem erstaunenden Befremden, mit dem man die Apologeten betrachtet, richtig ist, ist dies, daß sie in einem starken Gegensatz au derjenigen form des Christentums stehen, welche Paulus und Johannes angebahnt und die Gnostiker ausgeprägt und vollendet haben. Wenn Religion in dem einseitigen Erlösungsgedanken durch eine dem Menschen fremde, von oben kommende Macht sich zusammenfaßt, wenn es in Wahrheit richtig ist, daß das Beste und höchste, was der Mensch besigt, in Widerspruch steht zu seinem natürlichen Wesen, wenn das Christentum sich erschöpfend darstellt in dem paulinisch-gnostischen Erlösungsglauben, dann haben die Apologeten freilich sehr wenig von Religion besessen. Aber an diesem Makstab gemessen wurde sich freilich auch im Evangelium Jesu ein entschiedener Mangel zeigen. Es ist freilich viel zu einfach, als daß es auf die hier erhobenen gragen eine ausgesprochene und klare Antwort erteilt. Daß aber im Evangelium Jesu wie auch in der überlieferung seiner Gemeinde - jene Tone der einseitigen Erlösungsmystit noch gang fehlen, durfte klar sein; man mußte benn jenen Erlösungsgedanken mit der einfachen Derkundigung eines sündenvergebenden Gottes verwechseln. Wenn Jesus den Sinn der Menschen auf die höchsten Ziele einstellt, so liegt seiner Seele die Reflexion volltommen fern, daß er damit etwas Fremdes, etwas was wider seine Natur sei, in menschliches Wesen hineinwerfe1).

So haben wir in der schlichten Selbstverständlichkeit, mit der die Religion (und das Christentum als seine leibhafte Erscheinung) als etwas der menschlichen Seele im letzten Grunde Ureigenes erfast wird, eine gewisse Rückehr zur Einfachbeit und Schlichtheit des Evangeliums von der Virtuosität paulinischzgnostischer Frömmigkeit zu sehen. Ja selbst wenn wir nun zugeben müssen, wie bald klar werden wird, daß die Apologeten das Pendel zu weit hinausgeschlagen haben, daß sie aus der Vernünstigkeit des Christentums fast die bare Selbstverständlichzeit gemacht haben und aus der Allgemeingültigkeit die Alltäglichkeit (simplex et vulgare! Tertullian), so werden wir hier immer noch gegenüber der paulinisch gnostischen Einseitigkeit einen berechtigten und erquicklichen Gegenschlag nach der andern Seite sehen. Wie reich und

<sup>1)</sup> Das große peravosīre der Predigt Jesu spricht nicht dagegen. Es handelt sich für Jesus um die Rückehr der Söhne in der Fremde zu dem Vaterhaus, zu dem sie gehören; um die Selbstbesinnung des Menschen auf das ihm ureigne vom Schöpfergott eingepflanzte Wesen.

gewaltig war doch das Leben des jungen Christentums, das solche Gegensätze in sich barg.

Freilich ist nun der Rationalismus der Apologeten ein einseitiger und verkehrter, und mit dieser Einseitigkeit stellen sich dann auch alle Widersprüche und Komplifationen ihrer Gedankenwelt ein. Den Apologeten ist es nicht gelungen, zwischen Religion und Philosophie recht zu unterscheiden. Darauf kommt es nicht so sehr an, zu konstatieren, ob dieser oder jener Apologet sich einen Philosophen genannt oder von einer driftlichen Philosophie geredet habe, aber darauf kommt es an zu erkennen, daß ihnen hier alle rechten Maßstäbe der Unterscheidung fehlten. Daß die Religion etwas Ureignes auf eignem Grunde sei: das Verhältnis der menschlichen Seele zu Gott - dieses tu nos fecisti ad te, ac cor nostrum inquietum est, donec requiescat in te - und wiederum daß alle religiösen Aussagen über Gott und menschliches Wesen von hier ihren Ausgangspunkt zu nehmen haben, haben sie nicht erkannt. Religion war ihnen ein Bundel der menschlichen Erkenntnis zugänglicher Wahrheiten, eine verständige Weltanschauung. Und sie standen auf dem Boden einer Popularphilosophie, welche sich gutraute, diese letten Wahrheiten auf dem Wege verstandesgemäßen Beweises zu erreichen. spätere idealistische, platonisch-stoische Philosophie, von der die Apologeten in allen ihren Gedanken zehren, ist ja theologia physica die höchste Theologie: d. h. die Theologie ist die Krönung der Naturwissenschaft. und die naturwissenschaftliche Weltbetrachtung gipfelt im Gottesglauben. Religiöse und ethische Wahrheiten aber sind beweisbar, wie andere Gegenstände der Wissenschaft auch, und die Philosophie eine emornun θείων καὶ ἀνθρωπίνων πραγμάτων. Diese intellektualistische Weltanschauung amalgamieren nun diese Männer mit der driftlichen Religion. So wird ihnen tatsächlich, ob sie es wahr haben wollen ober nicht, die dristliche Religion zur Philosophie, und der Logos Christos nicht der schöpferische Urheber des neuen Lebens in Gott - sondern der didaoκαλος, der die religiösen und sittlichen Wahrheiten verkundete.

hier lagen Keim und Kern aller Schwierigkeiten. Denn nun wurden antike idealistische Philosophie und intellektuell verfälsches Christentum Rivalen auf demselben Gebiet. Und nun begann jenes seltsame Spiel, in welcher mit der einen hand gegeben und mit der andern genommen wurde. Man mußte zugeben, daß inhaltlich betrachtet die christliche Derkündigung dasselbe bringe, was die hellenische Philosophie – zwar nicht der einzelne Philosoph, aber die fromme (d. h. idealistische) Philosophie als eine Einheit betrachtet – so ungefähr

auch schon verkundet habe. Und doch mußte man wieder an dem Anspruch festhalten, daß das Christentum etwas toto genere von hellenischer Philosophie Verschiedenes war. So mußten sie bie Leistungen der Philosophie bis auf den Nullpunkt reduzieren, mußten sich mit der Stepsis verbinden und mit hilfe dieses gefährlichen, doch von aller "Offenbarungs"-Theologie so gern in Anspruch genommenen Bundesgenossen nachweisen, daß die Philosophen nichts weiter getan hätten, als Fragen aufwerfen und diese Fragen mit leeren und widersprechen= den Vermutungen beantworten. Aber dabei konnten sie wiederum kein ruhiges Gewissen haben, denn sie schalten eine Welt, von der sie doch lebten. Und übel stimmte jene skeptische haltung zu dem fühnen Rationalismus, mit dem sie in Christus den leibhaftig erschienenen Logos schauten. So mußten sie doch wieder in irgend einem Winkel dieser hellenischen Philosophie einige Zugeständnisse machen, wenn auch nicht alle ehrlich genug waren, die schöne und der apologetischen Grundstimmung so gut entsprechende Anschauung von dem λόγος σπερματικός auf die Kultur der hellenischen Dichter, Denker und Gesetzgeber wenigstens zum Teil anzuwenden.

Man rettete sich zu dem Gedanken und der Annahme einer supranaturalen Offenbarung in den prophetischen Männern Gottes, die in dem Logos Christos irgendwie gipfelte. Aber zu den Grundlagen der apologetischen Gedankenwelt stimmte diese Annahme eigentlich nicht. Man sieht nicht ein, weshalb Gedanken, die der menschlichen Erkenntnis zugänglich sind, noch einmal supranatural offenbart werden; weshalb ein supranaturales Portal nötig sein soll zu einer Gedankenwelt, die durchaus rational ist und sich inhaltlich mit den Grundgedanken griechischer Popularphilosophie nach dem eigenen Zugeständnis der Apologeten dect. Die Skepsis, mit der sie den Gedanken von der Notwendigfeit der Offenbarung begründen, ist doch nur eine angenommene Maske, hinter der ein anderes Gesicht hervorschaut. In dem Augenblick, wo sie fühn behaupten, daß der dristliche Glaube über aller Demonstration steht (ein richtiger Sat, aber nur gur weiteren Derwirrung geeignet, wenn er nicht auf dem rechten Verständnis vom Glauben ruht) - beweisen sie fröhlich darauf los. Oder umgekehrt, nachdem sie einen Beweis, etwa für die Einzigkeit Gottes, nach besten Kräften geführt haben, schließen sie die Ausführung mit dem Gedanken, daß die driftliche Wahrheit nicht auf derartigen Beweisen, sondern auf prophetischer Offenbarung beruhe. Rationalismus und autoritativer Glaube sind da ganz oberflächlich zusammengeleimt. Sur den schönen Gedanken, daß Christus der Logos sei, sindet man einen Beweis (schon daß man einen Beweis sucht und nicht an das Zeugnis der menschlichen Seele appelliert, ist der Sehler) in der äußeren Autorität der Propheten, die auf dem äußerslichen Grunde erfüllter Wahrsagerei beruht. Ganz oberstächlich aber ist, wie wir sahen, die Begründung der Notwendigkeit der Offenbarung mit der Theorie von der Herrschaft der Dämonen über das Menschenzelschlecht. Denn weil durch diese Herrschaft der Dämonen die Freiheit der Menschen nicht berührt wird, so haben wir es hier nur mit einer empirischen Zuständlichkeit zu tun, von der aus metaphysische Schlüsse auf die Notwendigkeit der Offenbarung eigentlich unmöglich sind. Daß die Apologeten aber an dem Gedanken der menschlichen Freiheit und Versantwortlichkeit seichelten, beweist von neuem, wo ihre tiessten Interessen und Impulse lagen. Auch hier zeigen sie sich nicht so sehr als Moraslisten, aber als entschlössene Gegner aller paulinisch gnostischen Erslösungsreligion.

So befindet sich das Problem von Glauben und Wissen, da wo es zum ersten Mal in der driftlichen Geschichte auftaucht, allsogleich in einer hoffnungslosen Verwirrung. Ein Klemens Alexandrinus hat im Anschluß an Aristoteles kluge Gedanken über die Notwendigkeit des Glaubens geäußert. Er führt etwa aus, daß alle menschliche Wissen= schaft lettlich auf letten unbeweisbaren Sätzen (Axiomen) beruhe, die man eben im Glauben und Vertrauen anzunehmen habe (Stromat. II 2-6). Auf den ersten Blid scheint sich hier eine neue Gedankenwelt zu öffnen. Sieht man aber genauer zu, so versteht Klemens unter den Grundvoraus= setzungen des Christentums, die man durch den Glauben anzunehmen habe, die überlieferten Sätze des auf äußerer Autorität rubenden Gemeindeglaubens. Er hatte die Mittel nicht, um auf dem Wege weiter 3u gehen und die letten Grundagiome aller Religion, resp. des Christentums in der menschlichen Seele aufzusuchen. Das Problem "Glauben und Wissen" 1) blieb für diese Zeit deshalb unlösbar, weil man nicht zu sagen wußte, was Glaube sei, und wo die Grenzen des wissensmäßigen Erkennens und der verstandesgemäßen Demonstration liegen. Und unerreichbar blieb damit eine richtige Einschätzung der Person Jesu, über seine Erfassung als des philosophischen Lehrers und des Tugendvorbildes hinaus. Denn was die Apologeten etwa über Sünden-

<sup>1)</sup> Diel tiefer hat hier bereits Philo gegraben, dem bereits eine Ahnung davon aufgegangen ist, daß der Glaube seiner ganzen Struktur und seinem Wesen nach von menschlicher philosophischer Erkenntnis verschieden sei. — Auch er ist nicht zum Ziel vorgedrungen, dazu war er allzusehr mystischer Ekstatiker.

vergebung und Erlösung durch Christi Opfertod bringen, das sind nur noch herübergenommene Gedanken ohne lebendige und überzeugende Kraft.

Mit alledem sind wir auf einen Widerspruch in- der Gesamtanschauung der Apologeten noch nicht genauer eingegangen. der Widerspruch zwischen dem Rationalismus ihrer Logos-Anschauung im allgemeinen und ihrer Verkündigung der leibhaftigen Konzentration des Logos in Jesus Christus. Konnten wir nach dem Vorhergehenden urteilen, daß alle jene antirationalen Sätze, die wir bei den Apologeten entdeckten, mehr der Not und der Verlegenheit mangelhafter eigner Klarheit entstammten, so sitt hier der Widerspruch tiefer. Hinter diesem Irrationalismus steht unmittelbar der Gemeindeglaube. - Wir dürfen es nicht vergessen, die Apologeten sind Männer, die mit beiden füßen auf dem Boden des Gemeindedogmas und des Gemeindekultus stehen. Inhalt, Kern und Stern dieses Gemeindeglaubens war die überzeugung von der Gottheit Chrifti. Justin in seinem Dialogus bekennt sich in immer wiederholten Wendungen zu diesem Dogma von Christus als dem δεύτερος δεός. Und im driftlichen Kultus, auf dessen Boden sie stehen, war dieser Christus ein Gegenstand der frommen Verehrung. Die ganze Cehre der Apologeten von dem λόγος μορφωθείς έν Χριστώ ist ja nur, wie wir saben, deshalb aufgestellt, um diesen driftlichen Glauben an den deutepos deós und namentlich seine Verehrung im Kultus por den monotheistischen Ansprüchen der Gebildeten an die neue Religion mit den Mitteln scheinbarer philosophischer überlegungen gu rechtfertigen. - So sagte man: Christus sei der Logos Gottes, der mit Gott eine unauflösliche Einheit bilde und sich doch wieder von Das war freilich ein Mythos, aber er ging doch in ihm unterscheide. philosophischem Gewande, und der Irrationalismus des Dogmas war wenigstens etwas abgemildert, wobei es freilich fraglich bleibt, ob sich Dogma und Gemeindeglauben diese Abmilderung ober Abschwächung gefallen laffen werden.

Eines aber sieht man hier ganz deutlich, daß es nicht richtig ist, zu sagen, die Apologeten hätten den christlichen Gemeindeglauben entleert und ausgehöhlt und an seine Stelle eine rationale Religionsphilosophie gesetzt. Sie haben den Gemeindeglauben in seinem Kern, d. h. im Punkte der Gottheit Christi und seiner kultisch sakramentalen Derehrung, durchaus festgehalten und verteidigt. Auf Einzelheiten kommt es dabei gar nicht an. Rechtsertigungslehre und paulinischer Glaubensbegriff, Glaube an den Geist als die neue supranaturale Lebensmacht der Christen, einseitige dualistische Erlösungskheorien, ja selbst

eine streng durchgeführte Satisfaktions oder Opfertheorie gehören nicht zum Gemeingut des christlichen Glaubens. Ja zugunsten der Apologeten läßt sich noch sagen, daß bei ihnen, am deutlichsten bei ihrem Sührer Justin, der einsache ethische Gehalt des Evangeliums von neuem, wenn auch durch die hülle stoischer Betrachtung, hindurch aufgestrahlt ist. Es darf Justin nicht vergessen werden, daß er eine Charakteristik der Eigenart des Christentums an Sprüchen Jesu entwickelt.

Aber mit jener Gebundenheit der Apologeten an den driftlichen Gemeindeglauben und das Dogma von der Gottheit Christi hängt nun freilich weiter zusammen, daß ihre große Grundüberzeugung von der Dernünftigkeit und Allgemeinheit der driftlichen Religion ein absolutes hindernis freier Entfaltung fand. Auch ihre Verkündigung war im Bentrum mit einem Widerspruch und einem Irrationalismus behaftet, der mit den Tiefen echter Religion nichts zu tun hat, dem Dogma von dem δεύτερος δεός. So ist jener fühne Gedanke zunächst nur eine verschwindende Welle im Strom der Entwicklung gewesen und hat nur in einer fehr verdünnten Sorm und veränderten Richtung weiter gewirkt. Die Apologeten hätten sehr viel freiere Geister gegenüber der überlieferung und sehr viel tiefere Denter sein muffen, wenn es hatte anders kommen sollen. Die Zeit war für die Erfassung der Religion (resp. des Christentums) als einer ewigen und allgemeingültigen Notwendigfeit der menschlichen Seele nicht reif; sie wird es vielleicht auch nie gang sein.

## Kapitel X.

## Irenaeus.

Das Christentum des zweiten Jahrhunderts ist ungeheuer reich an Entwickelungsmöglichkeiten. Freilich für die Frömmigkeit der Gemeinde und die Massenüberzeugung hat sich die neue Religion immer bestimmter in den Kultus des kópios Jesus Christus zusammengesaßt. Und dieser Kultus beherrscht in Gottesdienst und Sakrament das Leben der Christen in seiner ganzen Breite. So gestaltet sich der Inhalt der jungen Religion mehr und mehr zur Verkündigung des neuen Gottes.

Aber auf dieser Grundlage sind nun noch die verschiedensten Aus-

<sup>1)</sup> Apol. I. 14 ff. vgl. Athenag. 11. Aristides 15.

gestaltungen möglich. Auf der einen Seite steht die paulinisch johanneische, in der Gnosts sich fortsetzende Auffassung des Christentums als
der Erlösungsreligion in absolutem und schrossen Sinn, die Überzeugung,
daß mit dem Evangesium das absolut Fremde, Unerhörte in die Welt
gekommen sei, und damit die Tendenz zur Mythologisierung der Person
Jesu von Nazareth. Auf der andern eine im Grunde recht rationale
Auffassung: das Christentum ist entschränktes Diasporajudentum, alles
Gewicht fällt auf das, was an ihm unhistorisch ist, auf das Ewige und
Allgemeingültige, was von jeher war, ja das Christentum selbst ist das
absolut Vernünstige; der Sohn Gottes ist der leibhaftig erschienene
Cogos, und alles historische kommt eigentlich nur als Beweismaterial
(im Weissagungsbeweis) für die ewige Wahrheit des Christentums in
Betracht.

Wie mag sich die Entwickelung weiter gestalten? Welche von den beiden Auffassungen, die in ihrem Nebeneinander den ungeheuren Reichtum, die Dielseitigkeit und Gestaltungskraft der neuen Religion beweisen, wird siegen? Ober wird teine von beiden den Sieg behalten? Die Antwort darauf gibt uns eine Betrachtung des Christentums, resp. des Christusglaubens des Irenaeus 1). Irenaeus ist in der zweiten Hälfte des zweiten christlichen Jahrhunderts wirklich der Theologe, der die zufünftige Gestaltung der Dinge in einer Weise, wie fein anderer neben ihm und unmittelbar nach ihm, darstellt. Keiner ist ihm gleich an dem Reichtum und der Mannigfaltigkeit der aufgenommenen und weitergesponnenen Motive und an der Kraft einheitlicher und geschlossener Zusammenfassung. Man tann ihn wirklich etwa den Schleiermacher des zweiten Jahrhunderts nennen. Mit der Darstellung seiner Frömmigfeit und Theologie können wir abbrechen, weil wir tatfächlich den Eindruck erhalten, hier vor einem vorläufigen Abschluß in der Entwickelung zu stehen.

Es ist kaum nötig hervorzuheben, daß Irenaeus ganz und gar der Theologe der herrschenden Gemeindefrömmigkeit ist. Für ihn ist die Gottheit Christi <sup>2</sup>) im vollen Sinn des Wortes der Ausgangspunkt

<sup>1)</sup> Ich zitiere Irenaeus adv. haereses nach den üblichen Ziffern (nicht nach harven); die enseits nach der übers. von S. Weber, Bibliothek d. Kirchens väter Kempten 1912.

<sup>2)</sup> Zusammenhang zwischen Gottheit und Anbetung im Kultus IV 5,2 (in Anlehnung an LXX, Bel und der Drache V. 25: dominum deum meum adorabo, quoniam hic est Deus vivus): qui igitur a prophetis adorabatur Deus vivus, hic est vivorum Deus et verbum eius . . . ipse igitur Christus cum patre vivorum est Deus.

all seines Denkens, die Begriffe Gottessohn und Gott sallen für ihn völlig zusammen. Und ebenso entschlossen protestiert er gegen die gnostische Auslösung der Menschengestalt Jesu in den Mythos. So gewiß wie Jesus der filius Dei ist, ist er der filius hominis '): Jesus Christus vere homo vere Deus (IV 6,7) <sup>2</sup>) "Τὰ Εἰρηναίου τε καὶ Μελίτωνος καὶ τῶν λοιπῶν τίς ἀγνοεῖ βιβλία δεὸν καὶ ἄνδρωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν <sup>8</sup>).

Irenaeus steht darin bereits jenseits des Zeitalters der Apologeten, daß ihm die Verkundigung von dem zweiten, dem andern Gott keine Schwierigkeiten mehr macht. Ihm ist sie in fleisch und Blut übergegangen. Mit dem Grundbegriff der Apologeten, dem "Logos", ift er durchaus vertraut. Wieder und wieder tont das große Schlagwort "Verbum Dei" aus seinen Darlegungen. Aber er verwendet diesen Grundbegriff nicht mehr, um sich und anderen das Wesen des zweiten Gottes und die merkwürdige Verdoppelung des Kultobjekts im Gottes= dienst des Christentums verständlich zu machen. Sur ihn ist der Logos bereits einer der vielen traditionellen Elemente geworden, die das Christentum im ständig wachsenden Strome der Überlieferung mit sich führt. Er benutt den Logosgedanken charakteristischer Weise an einer anderen Stelle zur hebung einer Schwierigkeit. Gegenüber der Predigt der Gnostifer vom Agnostos Theos und ihrer Berufung auf den Ausspruch Jesu, niemand kennt den Dater, denn der Sohn, kann er, indem er den Gedanken der ausschließlichen Offenbarung im Sohne durchaus atzeptiert, darauf hinweisen, daß der Sohn der präexistente Logos sei und alle Offenbarung von jeher von ihm ausgegangen sei (IV 6 f.)

Andrerseits ist die Verkündigung des Irenaeus von der Gottheit Jesu resp. seiner wahren Gottheit und wahren Menscheit keineswegs eine einfache Herübernahme der Tradition, ein einfaches Sich-Beugen vor den Tatsachen des Kyrios-Kultus<sup>4</sup>) und der Sprache der Gemeinde-

<sup>1)</sup> Es ist bemerkenswert, wie dieser Titel (δ vids του ανθρώπου) auch bei 3. seinem ursprünglichen Sinne ganz entfremdet erscheint und durch seine Beziehung auf die Menscheit und die gegensägliche Auffassung zum filius Dei einen neuen Inhalt bekommt. III 16, 3.7. 17, 1 (Ende) 19, 1.3. 22, 1. IV 33, 2.11. V 21, 1. 5. 0. S. 330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Verbum potens et homo verus. V 1, 1. quoniam homo et quoniam Deus V 17, 3.

<sup>3)</sup> Verfasser des "kleinen Cabprinths" Euseb. H. E. V 28, 5.

<sup>4)</sup> Beachte die charafteristische Zusammenstellung von Dominus und Deus: neque igitur Dominus, neque spiritus sanctus, neque apostoli eum, qui non esset Deus, definitive et absolute Deum nominassent aliquando, nisi esset vere Deus; neque Dominum appellassent aliquem ex sua persona, nisi qui

liturgie, obwohl natürlich auch bei ihm Klänge der Gemeindeliturgie gerade in der Christologie zahlreich zu entdecken sind 1).

Irenaeus kann vielmehr die Logostheologie der Apologeten deshalb entbehren, weil er selbst eine innerliche Begründung für die Erscheinung des menschgewordenen Gottes besaß. Um diese Begründung des Cur Deus homo dreht sich sein gesamtes Denken. Er will wirklich wissen, weshalb der Erlöser auf die Erde hinabgestiegen sei. Er wendet sich gegen die Möglichkeit, daß schon die heidnischen Philosophen die Wahrheit erkannt hätten. "Und haben sie diese wirklich erkannt, so ist die Herabkunst des Heilandes in diese Welt ja überslüssig: Ad quid enim descendebat?" (II 14, 7.)

\* \*

I. Auf diese Frage "ad quid enim descendebat" hat nun Irenaeus eine geschlossene, klare und die Dinge von innen erfassende Antwort. Und diese Antwort, welche dann, nachdem sie einmal ausgesprochen war, die christliche Frömmigkeit zentral beherrscht hat, lautete: Christus, Gott, mußte Mensch werden, damit die Menschen zu Göttern werden oder die Menschheit sich Gott einen könne.

Irenaeus redet tatjächlich ganz unbefangen davon, daß wir Menschen Götter werden sollen. Mit besonderer Vorliebe schließt er sich an den Ps. 82°) an: Gott in der Versammlung der Götter. ""Gott stand in der Versammlung der Götter, in ihrer Mitte richtet er die Götter." Da spricht er vom Vater und vom Sohn und von denen, welche die Adoption empfangen haben, nämlich von der Kirche. Das nämlich ist die Versammlung Gottes, die Gott, d. h. der Sohn, selbst durch sich selbst veranstaltet hat. Darüber heißt es wiederum: "Gott, der Herr der

dominatur omnium: Deum patrem et filium eius, qui dominium accepit a Patre suo. III 6, 1. III 9, 1. III 10, 1.

<sup>1)</sup> Vgl. 3. B. III 16, 6: invisibilis visibilis factus est et incomprehensibilis factus comprehensibilis et impassibilis passibilis et verbum homo. — Vgl. III 11, 5; auch die Ausführungen über den Tod Christi II 20, 3. S. o. S. 310 ff.

<sup>2)</sup> Irenaeus hat an diesem Punkt bereits einen Vorgänger an Justin. Dieser exegesiert im Dialog K. 124 ebenfalls den Ps. 82 in einer ganz ähnlichen Weise: τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον ὁνειδίζει τοὺς ἀνθρώπους τοὺς καὶ δεῷ ὁμοίως ἀπαθεῖς καὶ ἀθανάτους, ἐὰν φυλάξωσι τὰ προστάγματα αὐτοῦ, γεγενημένους, καὶ οὕτως ἀποδέδεικται, ὅτι δεοὶ κατηξίωνται γενέσδαι καὶ υίοὶ ὑψίστου πάντες δύνασδαι γενέσδαι κατηξίωνται. Auf der Linie bewegt sich übrigens schon die interessante Ausführung Jo. 1083 ff. Nur daß das Psalmwort hier zur Verteidigung der Vergottung Jesu verwandt wird. — Vgl. II. Pt. 14 δείας κοινωνοί φύσεως.

Götter (nach Irenaeus — Jesus Christus) hat gesprochen und die Erde gerusen (Ps. 901)"... Wer aber sind die Götter? Die, zu denen er gesprochen hat: "Götter seid Ihr und Söhne des Höchsten allzumal", die nämlich, welche die Gnade der Kindschaft erlangt haben" " (I 6, 1) 1). — Gegenüber den voreiligen Fragen, weshalb Gott den Menschen nicht sogleich vollkommen geschaffen habe, wendet I. ein: nos enim imputamus ei, quoniam non ab initio dii facti sumus, sed primo quidem homines, tunc demum dii! 3) (folgt wiederum das Zitat Ps. 826 f) IV 38, 4.

An einer andern Stelle wendet sich I., und zwar wiederum unter Berufung auf denselben Psalm gegen die, welche Jesus für einen bloßen Menschen erklären: πρός τους μη δεξαμένους την δωρεάν της υίοθεσίας άλλ' άτιμάζοντας την σάρκωσιν της καθαράς γεννήσεως του Λόγου του θεού και άποστερούντας τον άνθρωπον της είς Θεον άνόδου και άχαριστούντας τῷ ὑπὲρ αὐτῶν σαρκωθέντι Λόγω τοῦ θεοῦ (ΙΙΙ 19,1).

Wenn man beachtet, wie in allen diesen Stellen Vergottung (ή είς Θεὸν ἄνοδος) und Gottessohnschaft (viodesia adoptio) für 3. gleichbedeutende Begriffe sind 3), so gewinnt der Schlußsatz, mit dem Irenaeus diese Darslegungen von fundamentaler Wichtigkeit schließt, noch ganz bedeutend an Prägnanz: "Denn zu dem Zweck wurde der Logos Mensch und der Gottessohn Menschenschn, ĭνα δ ἄνθρωπος τὸν Λόγον χωρήσας καὶ τὴν νίο δεσίαν λαβών, νίὸς γένηται θεοῦ." Das heißt doch, der gottsgleiche Logos ist Mensch geworden, damit der Mensch die Fülle der Gottheit (den Logos) in sich aufnehmend Gottessohn werden könne: ἢ πῶς ἄνθρωπος χωρήσει εἰς θεὸν εἰ μὴ ὁ θεὸς ἐχωρήθη εἰς ἄνθρωπον; IV 33, 4.4)

Auch bei Irenaeus schaut dabei noch deutlich die alledem zu Grunde liegende Überzeugung hindurch, daß die Gottgleichheit oder Vergottung in erster Linie in der Mitteilung des ewigen Lebens, des besondern

<sup>1)</sup> IV 1, 1 neminem alterum deum et dominum a spiritu praedicatum, nisi eum, qui dominatur omnium Deus cum Verbo suo, et eos qui adoptionis spiritum accipiunt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) IV 39, 2 oportet enim te primo quidem ordinem hominis custodire, tunc deinde participari gloriae dei.

<sup>3)</sup> Wie für Irenaeus der Gottessohn Gott ist, so sind die Söhne Gottes Götter.

<sup>4)</sup> Ju dem χωρείν vgl. Poimandres 32: els ζωήν καὶ φῶς χωρῶ (so spricht der Myste, der seine Vergottung erlebt).

Gutes liegt, das eben die Gottheit vor der Menschheit voraus hat 1). In jener oben zitierten Stelle fährt Irenaeus fort: "Denn nicht anders konnten wir die Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit empfangen, als daourch, daß wir mit der Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit vereint wurden. Wie aber konnten wir mit der Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit vereint werden, wenn nicht vorher die Unvergänglichkeit und Unsterblichkeit geworden wäre, was auch wir sind 2)?"

Aber der Gedanke greift doch bei ihm weit darüber hinaus. Es kommt ihm auf die ganze wunderbare mystische Einheit an, in der Gottes Wesen und das der Menscheit sich zusammensinden, urbildlich in dem Sohne Gottes, vere Deus et vere homo, und in der Nachbildung in den Gliedern der Kirche.

Andächtig steht Irenaeus vor diesem Wunder des Erlösers: Filius dei hominis filius factus est, ut per eum adoptionem percipiamus, portante homine et capiente et complectente filium Dei. ήνωσεν οὖν τὸν ἄνθρωπον τῷ θεῷ. . . ἔδει γὰρ τὸν μεσίτην θεοῦ τε καὶ ἀνθρώπων διὰ τῆς ἰδίας πρὸς ἐκατέρους οἰκειότητος εἰς φιλίαν καὶ ὁμόνοιαν τοὺς ἀμφοτέρους συναγαγεῖν καὶ θεῷ μὲν παραστῆσαι τὸν ἄνθρωπον, ἀνθρώποις δὲ γνωρίσαι τὸν θεόν. "Denn wie tönnten wir der Sohneseinsehung teilhaftig werden, wenn wir nicht durch seinen Sohn der Gemeinschaft mit ihm selbst von ihm aus teilhaftig geworden wären, wenn nicht das Wort uns diese Gemeinschaft vermittelt hätte, da es Fleisch wurde <sup>3</sup>)?" (III 18 6 f). I. wird nicht müde, in immer wiederholten Wendungen dieses Wunder aller Wunder zu preisen.

 $<sup>^{1}</sup>$ ) S. o. S. 204. — DgI. auch die scharfe Formulierung Theoph. an Autoslifts II 27: εὶ γὰρ ἀθάνατον αὐτὸν ἀπ' ἀρχῆς πεποιήκει, θεὸν αὐτὸν πεποιήκει. — ἵνα μισθὸν κομίσηται παρ' αὐτοῦ τὴν ἀθανασίαν καὶ γένηται θεός.

<sup>2)</sup> III 19, 1. Dgl. auch den Anfang des Kapitels. Pf. 82, 6 "Ihr seid Söhne des höchsten und Götter, ihr werdet wie Menschen sterben" deutet I. gern auf die Menschen, welche wegen ihres Unglaubens nicht die Gabe des ewigen Lebens vom Sohne Gottes nehmen. — Dgl. III 18, 7: ei μή συνηνώθη δ ἄνθρωπος τῷ Φεῷ, οὐκ ἄν εδυνήθη μετασχεῖν τῆς ἀφθαρσίας. — Dgl. IV 14, 1.

<sup>3) (</sup>Domino) effundente spiritum patris in adunitionem et communionem Dei et hominis, ad homines quidem deponente Deum per spiritum, ad Deum autem rursus imponente hominem per suam incarnationem et firme et vere in adventu suo donante nobis incorruptelam per communionem quae est ad eum (deum) V 1, 1. (filius) hic est enim, qui in communionem et unitatem Dei hominem inducit IV 13, 1. Jesus Christus, qui novissimis temporibus homo in hominibus factus est, ut finem conjungeret principio . . . per quem commixtio et communio Dei et hominis secundum placitum patris facta est IV 20, 4. — prophetas vero praestruebat in terrra, assuescens

Wieder und wieder verkündet er die wunderbare viodessa (adoptio), welche Menschen zu Göttern macht; die Evwsis und kolvwla der Gottheit und der Menscheit: das schwache menschliche Wesen, welches die Sülle der Gottheit zu tragen und zu fassen beginnt; Gott und die Menscheit zu einem vereint!

In diesem Mysterium konzentriert sich ihm das gange Evangelium von dem Erscheinen des Gottessohnes auf Erden. Alles andere tritt pöllig por diesem umfassenden Gedanken gurud. Es kann ja kaum anders sein, als daß Irenaeus, der in der Briefliteratur des Paulus so heimisch ist, auch vom Kreuze Christi redet und die Bedeutung des Kreuzestodes hervorzuheben sucht. Aber er bringt es hier überall nur zu einer mechanischen Wiederholung der im Neuen Testament angeschlagenen Klänge, oder zu einer Anhäufung liturgischer Deklamationen'). So aut wie nirgends finden wir eine originale Auseinandersekung und Darlegung der Bedeutung des Kreuzesleidens, nur daß 3. wieder und wieder gegenüber qnostisch - dotetischen Spekulationen die Realität des Kreuzesleidens Christi hervorhebt. Nur dem von den Apologeten übernommenen Gedankengang, daß der Kreuzestod eine Besiegung des Teufels und einen Triumph über die bosen Geister bedeute, sowie der von Paulus entlehnten Gegenüberstellung von Christi Gehorsam und Adams Ungehorsam, weiß er innerhalb seiner unten zu besprechenden Rekapitulationstheorie einen festen, aber untergeordneten Platz zu geben. Man muß die Stellen, in welchen I. sich über den Kreuzestod ausspricht, im Zusammenhang lesen, um zu erkennen, wie er überall und von allen Seiten her wieder in seinen hauptgedanken ber Vereinigung von göttlichem und menschlichem Wesen einmündet und

hominem portare eius spiritum et communionem habere cum Deo, ipse quidem nullius indigens, his vero, qui indigent eius, suam praebens communionem IV 14, 2. ἔνωσις τοῦ Λόγου τοῦ δεοῦ πρὸς τὸ πλάσμα αὐτοῦ IV 33, 11. Nunc autem partem aliquam a spiritu eius sumimus ad perfectionem et praeparationem incorruptelae, paulatim assuescentes capere et portare Deum V 8, 1. Ex virgine generationem sustinuit ipse per se hominem adunans Deo III 4, 2. Homo Verbum Dei factum est, semetipsum homini et hominem sibimet ipsi assimilans V 16, 2. (quoniam homo et quoniam deus) ut quomodo homo compassus est nobis, tamquam Deus misereatur nobis et remittat nobis debita nostra, quae factori nostro debemus Deo V 17, 3. fides hominum aucta est, additamentum accipiens, filium dei, ut et homo fieret particeps Dei IV 28, 2.

<sup>1)</sup> II 20,3 dominus...per passionem mortem destruxit et solvit errorem, corruptionemque exterminavit et ignorantiam destruxit; vitam autem manifestavit et ostendit, veritatem et incorruptionem donavit.

alle spezielle Kreuzestheologie von diesem gänzlich überschattet ist.). Das Kreuz Christi ist ihm Abschluß und höchste Konzentration der Erscheinung Christi auf Erden, von ihm gilt daher in potenzierter Weise alles das, was von dieser Erscheinung überhaupt gilt.), aber nichts Besonderes darüber hinaus. Don der speziellen Kreuzesmystik des Paulus, (Mitsterben und Mitauserstehen mit Christus) hat I. höchstens die äußeren Worte übernommen, die Sache aber nicht; wir werden noch sehen, weschalb. — Es ist der Ausgleich der Naturen, das positive Heilsgut der Evwoss und kolvwia deov, in erster Linie wiederum der apdaposa und ädavaosa, dieses Hinausgehobenwerden in ein höheres göttliches Dassein, auf das es I. vor allem ankommt. Sünde, Schuld, Vergebung von Sünde und Schuld rücken bei ihm in den Hintergrund, wie in den johanneischen Schriften.

II. Dennoch wird man bei Irenaeus nicht von einer naturhaften Erlösungstheologie reden dürfen, oder von einer Erlösungsmystik, die sich wesenklich im Kult und Sakrament konzentriert. Seine Mystik bleibt in hervorragender Weise eine geistig-persönliche. Bewußt oder undewußt wandelt I. in den Bahnen der johanneischen Mystik. Auch bei ihm vollzieht sich die Vereinigung des menschlichen Wesens mit dem göttlichen durch die wunderbare Gottesschau: ώσπερ oi βλέποντες τὸ φῶς ἐντός εἰσι τοῦ φωτὸς καὶ τῆς αὐτοῦ λαμπρότητος μετέχουσιν, οὕτως οἱ βλέποντες τὸν θεὸν ἐντός εἰσι τοῦ θεοῦ μετέχοντες αὐτοῦ τῆς λαμπρότητος (IV 20,5). Und der Gegenstand dieser Gottesschau ist der auf Erden erschienene Gottesschau, die wir in der johanneischen Siteratur aus einzelnen Fragmenten konstruieren mußten, tritt uns hier in den lebendigsten und aussührlichsten Zeugnissen entgegen.

Namentlich in dem zwanzigsten Kapitel seines vierten Buches hat I. dies große Thema ausführlich dargelegt. Nirgends erhalten wir einen intimeren Einblick in seine persönliche Frömmigkeit als hier. Man kann Gott nicht in seiner Größe erkennen — impossibile est enim mensurari patrem — aber wohl gemäß seiner Liebe — mit diesem geheimnisvollen Satz beginnt I. seine Darlegungen. Die Liebe Gottes aber ist der auf Erden erschienene Jesus Christus.

<sup>1)</sup> Ogl. besonders V 1, 1; Epideizis K. 31. Auch III 16, 9 III 18, 1-7.

<sup>2)</sup> Vgl. die oben zitierte Stelle II 20, 3.

<sup>3)</sup> DgI. III 24, 2: quoniam propter dilectionem suam et immensam benignitatem in agnitionem venit hominibus (in agnitionem autem non secundum

Niemand anders konnte das väterliche Buch öffnen und ihn schauen, als das geschlachtete Camm. Nun aber ist das Wort fleisch geworden, ut viderent ommia suum regem, et ut in carne domini nostri occurrat paterna lux, et a carne eius rutila veniat in nos, et sic homo deveniat in incorruptelam, circumdatus paterno lumine (IV. 20, 2.) καὶ διὰ τοῦτο ὁ ἀχώρητος καὶ ἀκατάληπτος καὶ άόρατος δρώμενον ξαυτόν καὶ καταλαμβανόμενον καὶ χωρούμενον τοῖς πιστοῖς παρέσχεν, ἵνα ζωοποιήση τοὺς χωροῦντας καὶ βλέποντας αὐτὸν δια πίστεως 1). (IV. 20, 5.) "Die Menschen sollen also Gott schauen, um durch die Schau unsterblich geworden und zu Gott gelangend zu leben." (20,6) "Und also ist das Wort der Verwalter der väterlichen Gnade geworden zum Segen für die Menschen . . . und hat den Menschen Gott gezeigt, den Menschen aber Gott dargestellt. . . . Denn die herr= lichkeit (δόξα) Gottes ist der lebendige Mensch, das Ceben des Menschen aber die Gottesschau." (20,7) Kurz und bündig zusammengefaßt ist das alles in der Epideixis: "Er vereinigte den Menschen mit Gott und stellte zwischen Gott und den Menschen die Gemeinschaft und Eintracht wieder her, während wir nicht imstande gewesen waren, in andrer Weise an der Unvergänglichkeit gesehmäßigen Anteil zu gewinnen, wenn er nicht zu uns gekommen wäre. Denn wurde die Unvergänglichkeit un= sichtbar und unerkannt geblieben sein, so hätte sie uns kein Beil gebracht. So wurde fie sichtbar, damit wir in jeder hinsicht Anteil an dem Geschenk der Unvergänglichkeit gewinnen (31)"2).

Diese πηθτίς Gottesschau ist zugleich γνωσις: ή δὲ ὕπαρξις τῆς ζωῆς ἐκ τῆς τοῦ θεοῦ περιγίνεται μετοχῆς  $\cdot$  μετοχὴ δὲ θεοῦ ἐστιν τὸ γινώσκειν θεὸν καὶ ἀπολαύειν τῆς χρηστότητος αὐτοῦ  $^{\circ}$ ) (IV 20, 5).

magnitudinem, nec secundum substantiam, nemo enim mensus est eum nec palpavit).

<sup>1)</sup> Auch hier nimmt, wie im Johannesevangelium, der Begriff nions den des Schauens auf.

<sup>2)</sup> Mehr eschatologisch gedacht, aber in derselben Begriffssphäre: δεὸς γὰρ ὁ μέλλων δρᾶσδαι ὅρασις δὲ δεοῦ περιποιητική ἀφθαρσίας ἀφθαρσία δὲ ἔγγὺς εἶναι ποιεῖ δεοῦ IV 38,3. — DgI. IV 26,1: et praenuntians, quoniam in tantum homo diligens deum proficiet, ut etiam videat deum et audiat sermonem eius, et ex auditu loquelae eius in tantum glorificari, ut reliqui non possint intendere in faciem gloriae eius.

<sup>8)</sup> DgI. IV 36, 7 την γνώσιν τοῦ υίοῦ τοῦ δεοῦ, ήτις ην άφθαρσία. — In diesen Jusammenhang rückt auch der Begriff πίστις ein V 28, 1: οι μέν προστρέχουσι τῷ φωτὶ, καὶ διὰ τῆς πίστεως ἐνοῦσιν ἐαυτοὺς τῷ δεῷ. Klemens Stromat. III 5, 42 εξομοιοῦσθαι τῷ κυρίῳ ἡ γνῶσιν ἔχειν δεοῦ.

Beides aber oder alles drei, die Gottesschau, der Glaube, die Gnosis, entzünden sich an dem Bilde des auf Erden erschienen sleischgewordenen Logos. Hier an diesem Punkt hat die Menscheit das, was vom unschaubaren und unermeßlichen Dater sichtbar geworden ist, schauen und greisen können. Dieses Bild Jesu aber ist keine Catsache einer fernen, abgeschlossenen Dergangenheit. Die Person Jesu, wie sie sich in den Evangelien darstellt, ist ihm gegenwärtig. Dieses viersache, das heilige Jesusbild enthaltende Evangelium ist ihm beinahe eine kosmologische Notwendigkeit, so notwendig wie die vier Winde und die vier Weltgegenden. (III. 11, 8.) In dieser Grundaussalfassung liegen die Aussührungen des I. auf der Linie des vierten Evangeliums, und Pauli Vorbeigehen an dem irdischen Jesus ist ihm gänzlich fremd.

Dieser irdische Jesus ist ihm der göttliche Verkündiger der Geheimnisse der himmlischen Welt. Er ist der große Mnstagoge, der uns in
die göttlichen Geheimnisse einweiht. Das Johanneswort: "Niemand hat
Gott je gesehen, der eingeborene Sohn, der im Schoße des Vaters ist,
hat es uns verkündet", wird bei ihm zu wiederholten Malen als Ceitmotiv benutzt, wie man an dem Gebrauch des Wortes exnycsodal (enarrare)
beobachten kann. In dem großen mnstischen Kapitel heißt es: enarrat
ergo ab initio Filius Patris, quippe qui ab initio est cum Patre').

So will auch vielfach der Hinweis des I. auf den Magister Jesus aufgefaßt werden. Der Magister ist eben der Mystagoge. Es ist ein Zusammenhang voll von mystischer Frömmigkeit, in welchem es heißt: non enim aliter nos discere poteramus, quae sunt Dei, nisi magister noster verbum existens homo factus fuisset. Es ist wahr, die

<sup>1)</sup> IV 20,7. Beachte, wie in dem Jusammenhang auf die visiones propheticas et divisiones charismatum hingewiesen wird und dann die Formel folgt: hominibus quidem ostendens Deum, Deo autem exhibens hominem.

y) Dgs. die Fortsetung: neque enim alius poterat enarrare nobis quae sunt patris nisi proprium ipsius Verbum... neque rursus nos aliter discere poteramus, nisi magistrum nostrum videntes et per auditum nostrum vocem eius percipientes, ut imitatores quidem operum, factores autem sermonum eius facti, communionem habeamus cum ipso V 1,1. Die Stelle IV 34, 1 will damit verglichen werden: (cum) perceperunt eam, quae est ab eo, libertatem et participant visionem eius et audierunt sermones eius et fruiti sunt muneribus ab eo, non jam requiretur quid novisus] attulit... semetipsum enim attulit. IV 5, 1: sed quoniam impossibile erat sine Deo discere Deum, per Verbum suum docet homines scire Deum. IV 6,3: quum sit inenarrabilis (pater) ipse enarrat eum nobis, agnitio enim patris est filii manifestatio. — Dgs. auch IV 28, 1 mit seinen start mystisch-satramentalen Aussührungen über die Bedeutung der Erscheinung Jesu auf Erden.

von Irenaeus entwickelte Mystik kann leicht in einen gewissen Rationalissmus umschlagen; die auf der Gottesschau beruhende Gnosis kann einen intellektuellen Charakter annehmen; der Charakter des Mystagogen, der in die himmlischen Geheimnisse einweiht, kann in den des Cehrers überssließen. Im allgemeinen aber wird man gut tun, den Irenaeus von der mystischen Seite auszusassen.

\*

III. Die Gesantanschauung des I. bedeutet eine ganz wesentliche Dertiesung der Gemeindefrömmigkeit, von der er ausgeht und in der er mit allen seinen Darstellungen wurzelt. In jener Welt des christslichen Dulgärglaubens war die Gottheit Christi oder besser seine Stellung als deds προσκυνητός im Kultus eine unbezweiselte Tatsache, welche man ohne Reslexion hinnahm. Das Christentum konzentrierte sich tatsächlich im Kultus des neuen Gottes. Irenaeus aber gibt auf die Frage Cur Deus Homo eine Antwort von bisher unerreichter Klarheit: πως άνθρωπος χωρήσει εἰς δεόν, εἰ μὴ ὁ δεὸς ἐχωρήθη εἰς ἄνθρωπον. War auch die Sache eigentlich bereits seit Paulus vorhanden, so ist die Form doch neu und sast unerhört. Mit solcher Sicherheit wie I. hat keiner bisher die Verkündigung von der Vergottung des Menschen in den Mittelpunkt gestellt. Und gerade dadurch erreichen die Gedanken des I. diese unerhörte Wucht und Geschlossenbeit.

Mit alledem ist aber das große Rätsel des christlichen Kultus, der zweite Gott, innersich durchdrungen und damit vergeistigt. So paradog es klingt, so kann man sagen, der Christuskult ist auf eine rationale Basis gestellt, ser hört auf, reines kultisches Mnsterium, reine gottesdienstliche Praxis zu sein. So irrational auch die Gedankenwelt des I. ist, so ist sie doch ein geschlossenes, nachdenkbares System. Die Gottheit Christi muß notwendig etwas von dem rein Wunderbaren, Irrationalen verlieren, wenn es heißt, das Endziel aller Christen sei, daß sie dereinst Götter werden. Die Vereinigung von Gottheit und Menscheit in Christus hört auf, das absolut Einmalige, Unbegreissiche zu sein; sie wird zum Symbol dessen, was sich überall in der Gemeinschaft an jedem einzelnen Christen vollziehen soll.

So triumphiert bei Irenaeus der Gedanke; Irenaeus ist Theologe,

<sup>1)</sup> Von allen den Belegen, die Harnack 5923 für den Cehrer Jesus bei I. anführt, ist höchstens noch der wiederholte Hinweis bedeutsam, daß Jesus den Menschen die libertas gebracht habe. Aber auch das ist 3. T. ein Nachklang aus dem 4. Evangelium. Näheres s. u.

kein Mysterienprediger wie Ignatius. Das Sakrament spielt in seinen Ausführungen eine verhältnismäßig geringe Rolle. Nur an wenigen Stellen seines großen keherbestreitenden Werkes spricht er ausführlicher von ihm, und jedesmal führt ihn eigentlich nur der Zufall zu diesem Thema1). In der zusammenfassenden Darstellung der Epideixis berührt er das Thema überhaupt kaum. Immerhin darf man die Bedeutung des Kultus und des Sakramentalen bei I. auch nicht unterschähen. Diese Dinge waren ihm bereits selbstverständlich, wie die Cuft, die man atmet. Und die Dergottung durch die lebendige und anschaulich-greifbare Wirklichkeit des fleischgewordenen Verbum Dei hat er gang wesentlich im Gottesdienst, wo man die Evangelien las und erklärte, und wo man im Sakrament die korvwvía mit Leib und Blut des Logos spürte, erlebt. Einmal schildert er auch die Kommunio, die der auf Erden in Niedrigkeit greifbar gewordene Logos zwischen Gott und Mensch herbeiführt, in Worten, die sicher aus dem Sakramentskultus stammen: καὶ διὰ τοῦτο ώς νηπίοις ὁ ἄρτος ὁ τέλειος τοῦ πατρὸς γάλα ἡμῖν ἐαυτὸν παρέσχεν, όπερ ήν ή κατ' άνθρωπον αὐτοῦ παρουσία, ίνα ώς ἀπὸ μασθοῦ τῆς σαρκός αὐτοῦ τραφέντες καὶ διὰ τῆς τοιαύτης γαλακτουργίας ἐδισθέντες τρώγειν καὶ πίνειν τὸν λόγον τοῦ θεοῦ, τὸν τῆς ἀθανασίας ἄρτον, όπερ ἐστὶ τὸ πνεῦμα τοῦ πατρός, ἐν ἡμῖν αὐτοῖς κατασχεῖν δυνηθῶμεν (IV 38, 1). Und da, wo I. wirklich von der Eucharistie spricht, ist der hauptgedanke, den er porträgt, die unmittelbare, bis in die sarkische Wesensseite des Menschen sich erstreckende kolvwvia mit Leib und Blut des herrn 2).

So lebt Irenaeus in der Catsächlickeit eines die große korvwia zwischen Gottheit und Menscheit herstellenden Kultus. Aber dieser Kultus ist ihm eben keine reine Catsächlickeit, sondern von der Idee durchdrungen und vergeistigt.

Religionsgeschichtlich aber ist es endlich bedeutsam, daß I. mit der klaren Ausprägung des Vergottungsideales einem wesentlichen Stück

<sup>1)</sup> An den beiden hauptstellen, an denen I. das Sakrament der Eucharistie bespricht, wird er das eine Mal dazu geführt durch die Besprechung des altztestamentlichen Opferkultus IV 17 s., das andere Mal durch die Verteidigung der Auferstehung des Fleisches V 2 (vgl. IV 18, 5).

<sup>2)</sup> IV 18, 5: τὴν σάρκα...τὴν ἀπὸ τοῦ σώματος τοῦ κυρίου καὶ τοῦ αἴματος αὖτοῦ τρεφομένην. V 2, 2: τὸ ἀπὸ τῆς κτίσεως ποτήριον αἴμα ίδιον ὡμολόγησεν, ἔξ οὖ τὸ ἡμέτερον δεύει αἴμα, καὶ τὸν ἀπὸ τῆς κτίσεως ἄρτον ίδιον σῶμα διεβεβαιώσατο, ἀφὸ οὖ τὰ ἡμέτερα αὔξει σώματα. V 2, 3: (σάρξ) ἡτις καὶ ἔκ τοῦ ποτηρίου αὐτοῦ, ὁ ἔστι τὸ αἴμα αὐτοῦ, τρέφεται καὶ ἔκ τοῦ ἄρτου, ὁ ἔστι τὸ σῶμα αὐτοῦ, αὔξεται. Ugl. δἱε multilichen Ausführungen über δἱε Caufe III 17, 2.

hellenistischer Frömmigkeit zum endgültigen Sieg im Christentum versholsen hat. Wir haben in dem Abschnitt über die johanneische Frömmigkeit bereits hervorgehoben, wie der Gedanke, daß man Gott gleich werden könne durch Gottesschau und daß man ewiges Leben durch Schauen bekommen könne, in dem Boden dieser Frömmigkeit wurzelt. hier, wo als das Endziel des Menschen die Vergottung hingestellt wird, treten diese Beziehungen noch greisbarer und deutlicher heraus. Wenn I. so schlankweg davon spricht, daß wir aus Menschen zu Göttern werden sollen, so sind die Zusammenhänge mit einer im polytheistischen Boden wurzelnden Frömmigkeit nicht mehr zu leugnen.

Daß dieses Dergottungsideal hellenistischer Frömmigkeit entstammt, liegt klar auf der hand. Es ist allerdings noch nicht gar lange her, daß namhafte Gelehrte die Dorstellung im Gedicht des Pseudophoskylides (D. 104) "dníow dè deoi redédovran" mit großer Entschiedenheit für ungriechisch erklärten"). Jeht lesen wir auf einem der Goldtäfelchen aus den Gräbern der orphisch-pythagoräischen Brüderschaften in Unteritalien:

δλβιε καὶ μακαριστέ, θεὸς δ' ἔση ἀντὶ βροτοῖο ἔριφος ἐς γάλ' ἔπετον <sup>2</sup>).

Der Schluß der pythagoräischen χρυσά έπη lautet (V. 71) έσσεαι άθάνατος θεός άμβροτος οὐκέτι θνητός<sup>3</sup>).

Die Dergottung ist in späterer Zeit das Endziel des Kultus in den Mysterienreligionen und aller religiösen Frömmigkeit. Die hermetischen Schriften liesern reichliche Belege. τοῦτο ἔστιν τὸ ἀγαθὸν τέλος τοῖς γνῶσιν ἐσχηκόσι· δεωδῆναι, so heißt es im Poimandres I 26, und in dem Schlußgebet des λόγος τέλειος (Astlepios): ἐν σώμασιν ἡμᾶς ὄντας ἀπεθέωσας τῆ σεαυτοῦ θέα. In dem hermetischen Craktat κλεῖς wird der Ausstieg des Menschen in die Welt der Dämonen und des

<sup>1)</sup> Bernans, ü. d. Phok. Gedicht, Ges. Schriften I 205. Harnack erklärte beshalb s. 3. diese Wendung für christlich unter Anführung einer Menge von Parallelen (die eben aus hellenistischer Frömmigkeit stammen) Theol. Cit. 3t. 1885, Sp. 160. Dieterich, Neknia 882.

<sup>2)</sup> Dieterich, de hymnis orphicis 31, fl. Schriften 92. Dazu eine fast wörtsliche Parallele: Kaibel I. Gr. Si. 642. Dieterich, Nethia 852. Ogl. dazu: Diels, Ein orphischer Totenpaß (Philotesia, Kleinert gewidmet 1907) S. 44 f.

<sup>3)</sup> Dieterich, Neknia ebenda S. 882. Dgl. bereits Empedokles (D. 355 Stein): χαίρετ', έγω δ' διμιν δεός αμβροτος ούκετι δυητός πωλεθμαι μετά πάσι τετιμημένος.

Man wird als wahrscheinlich anzunehmen haben, daß diese in orphisch pythagoreischen Kreisen weit verbreiteten Anschauungen sich auch in diesen Kreisen zu Musterien ausbildeten, in denen die Dergottung des Musten schon im Diesseits erlebt wurde.

δορρεΙτε Götterchores δει πλανώμενοι und άπλανεῖς beschrieben: καὶ αὕτη ψυχῆς ἡ τελειοτάτη δόξα  $(X 7)^1$ ). In δει Prophetenweihe heißt es ἐθεώθημεν τῆ γενέσει (XIII 10) oder: θεὸς πέφυκας καὶ τοῦ ένὸς παῖς (XIII 14).

Wenn der Mnste am Schluß der sogenannten Mithrasliturgie in die Worte ausbricht: "Herr, wiedergeboren verscheide ich, und da ich erhöhet bin, sterbe ich2)", so ist die zu Grunde liegende Vorstellung dabei offenkundig, daß der Mensch stirbt und der Gott geboren wird. Den im Taurobolium eingeweihten Musten begrüßten die Angehörigen des Kultvereins, wenn er blutbeflect aus der Grube emporstieg, als Gott: omnes salutant atque adorant eminus 3). In den Isismusterien wird der Mnste, der die höchste Weihe erlebt hat, in heilige Gewänder gehüllt und mit einer göttlichen Strahlenkrone versehen und ihm eine brennende Sackel in die hand gegeben. "So war ich der Sonne gleich geschmückt und wie ein Standbild hingestellt, als plötzlich die Vorhänge zurückgezogen wurden und das Volk an meinem Anblick hing4)." erinnern ist endlich noch an die Anspielung auf die Weihe der Attismusterien, die sich in dem Bericht von der Einfahrt in die höhle von hierapolis bei Damascius findet: έδόκουν ὄναρ ο "Αττης γενέσθαι καί μοι ἐπιτελεῖσθαι παρὰ τῆς Μητρὸς τῶν θεῶν τὴν τῶν Ἱλαρίων καλουμένην ξορτήν <sup>5</sup>).

Wohin wir auch schauen — die Beispiele ließen sich noch beliebig mehren — überall beherrscht das Vergottungsstreben die hellenistische mysteriöse Frömmigkeit. Das ist das Charakteristische, daß hier alle Grenzen zwischen Göttlichem und Menschlichem in einer geradezu erschreckenden Weise verschwimmen. Ein weitverbreiteter Glaube damaliger Zeit ist es, daß man das göttliche Element durch den Bildzauber in die Statuen hineinbannen und so Götter machen könne; das wird dann wiederum in Parallele gestellt zu der Gottesweihe, in welcher der Myste das göttliche Element in sich aufnimmt. So heißt es nun im hermetischen Traktat Astlepios (Ps. Apul.) K. 23: homo sietor est deorum . . . et non solum inluminatur? (in der Mysteriens

<sup>1)</sup> DgI. X 6 δυνατόν γάρ την ψυχην αποθεωθήναι έν σώματι ανθρώπου κειμένην.

<sup>2)</sup> Dieterich, Mithrasliturgie S. 14f.

<sup>7)</sup> Prudentius, Peristephan. X 1048. Hepding, Attis S. 66.

<sup>4)</sup> Apulejus, Metamorphofen XI 24.

<sup>5)</sup> Damascius, vita Isidori b. Photius cod. 242, p. 345a ed. Beffer.

<sup>6)</sup> Über Bildzauber de Jong, d. antike Mnsterienwesen 1909 S. 88 ff. 101 ff. u. vgl. o. S. 151. 1992.

<sup>7)</sup> illuminare gewinnt hier geradezu die Bedeutung von anodeovodai.

weihe) verum etiam inluminat, nec solum ad deum proficit') verum etiam conformat deos. — Es ist eine schwüle und treib= hausartig erhitzte Frömmigkeitsatmosphäre, in die das Christentum des zweiten Jahrhunderts gerät. Man muß sich wundern, daß es noch verhältnismäßig so gesund geblieben ift. Aber eine breite Woge dieser hellenistischen Mnsterienfrömmigteit schlägt in die junge Religion binein. Die driftliche grömmigkeit erfüllt sich mehr und mehr mit diesem Dergottungsstreben, mit der Sehnsucht nach der höheren, himmlischen Seinsweise. Die Sache war schon lange vorhanden, jest gesellt sich das ausgesprochene Wort hinzu: Vergottung durch die Gottesschau, die sich an dem fleischgewordenen Logos Gottes vollzieht, und die Sleisch= werdung des Cogos notwendig jum Ziel der Vergottung des Menschengeschlechts! Irengeus ist, soweit wir sehen können, der erste, der entschlossen diese Gedanken in das Zentrum seiner Auffassung vom Christentum gerückt und so ber jungen Religion die form gegeben hat, in welcher sie innerhalb dieses Milieus dauernd verstanden wurde2).

\* \*

IV. Don dieser Grundanschauung ist nun die Christologie des Irenaeus durchaus bestimmt. Soll das auf Erden erschienene Wort Gottes die ëvwois und koivwia zwischen Gott und Mensch herstellen, so muß es beides sein: wahrer Mensch und wahrer Gott, vere homo vere Deus.

Das gilt zunächst von der wahren Menschheit Jesu. Diese wird nicht nur dem Doketismus gegenüber auf Grund der Autorität von Tradition und herkommen festgehalten, sondern bis zu einem gewissen Grade in ihrem innerlichen Werte erfaßt. Wie stark diese Wertsschäung der Menschlichkeit Jesu bei Irenaeus ist, wird mit voller Deutslichkeit erst aus einem Vergleich mit Paulus, der erst weiter unten ans

<sup>1) 3</sup>u dem proficere vgl. Iren. IV 26, 1: in tantum homo diligens Deum proficiet, ut etiam videat Deum (folgt der Hinweis auf die himmlische Vertkärung = δόξα). IV 20, 7: ut semper haberet ad quod proficeret. IV 38, 3: τοῦ δὲ ἀνθρώπου ἡρέμα προκόπτοντος καὶ πρὸς τέλειον ἀνερχομένου τουτέστι πλησίον τοῦ ἀγεννήτου γενομένου.

<sup>2)</sup> Wie stark die Aussührungen des Irenaeus hier durchgeschlagen haben, resp. wie sehr diese Gedanken in der Luft lagen, zeigen die Parallelen aus Tertullian und hippolyt bei harnack 6132. — Ogl. noch Klemens Al. Stromat. VII 14, 84; 16, 1014 (έν σαρκὶ περιπολῶν δεός) u. passim. Tertullian adv. Marc. II 25. hippolyt Ref. X 34. Att. d. Karpos. 7 (ἀφομοιοῦνται τῆ δόξη τοῦ δεοῦ καί είσιν μετ' αὐτοῦ ἀδάνατοι).

gestellt werden tann, hervorgeben. Aber schon in diesen Zusammenhängen ist es deutlich: die Menschlichkeit Jesu ist für den Glauben des Irenaeus ein innerlich wertvolles Gut. Daran, daß Christus wirklich und wahrhaftig Mensch gewesen ist, hängt ihm die Realität des Erlösungsgedankens. Die Menschheit ist ihm nicht etwas, was vorübergehend angelegt und wieder abgetan wird, sie hat ewigen Wert. Denn das Endziel, was dem I. vor Augen schwebt, ist ja die wunderbare Einheit von Göttlichem und Menschlichem. Daber hat Christus auch die volle Menschlichkeit an sich genommen und getragen, nicht bloß, wie es bei seinen Außerungen hie und da scheinen könnte, die fleischlichkeit: "Denn wenn er vom Menschen nicht die Substanz des fleisches annahm und nicht Mensch wurde noch Menschensohn, und wenn er nicht wurde, was wir waren, dann vollbrachte er nichts Großes, damit, daß er litt und aushielt. Daß wir aber aus einem von der Erde ge= nommenen Körper bestehen und aus der Seele, die von Gott den Geist empfängt, wird ein jeder zugestehen. Das also ist das Wort Gottes geworden . . . . und deshalb bekennt er sich als Menschensohn" (III 22, 1). In dieser Weise tritt ihm wieder und wieder der filius hominis gleichwertig und mit gleicher Betonung neben den filius dei. Filius dei hominis filius factus, ut per eum adoptionem percipiamus, portante homine et capiente et complectente filium Dei (III 16,3)1). Hic igitur filius Dei, dominus noster, existens Verbum dei, quoniam ex Maria<sup>2</sup>), quae ex hominibus habebat genus...,

<sup>1)</sup> III 16, 7: Verbum dei incarnatus.... in quo filium hominis fieri oportebat filium Dei (eine eigenartige und sonst taum wiedertehrende Sormustierung). III 17, 1: unde et (spiritus) in filium Dei, filium hominis factum descendit. III 19, 1: els τοῦτο γὰρ ὁ Λόγος ἄνθρωπος et qui filius dei est, filius hominis factus est.

<sup>2)</sup> Bemerkenswert ist es, daß dem Irenaeus an der wirklichen Geburt aus der Jungfrau die volle Menschlichkeit Jesu hängt. IV 33,2: et quare se filium hominis consitebatur, si non eam, quae ex homine est, generationem sustinuisset? Daher auch die wiederholte starke Polemik gegen die valentinianischen Gegner, welche das Dogma von der wunderbaren Geburt mit dem Doketismus verbindend behaupteten "μηδέν είληφέναι έκ τῆς παρθένου" (III 22, 1 V 1, 2). Die Art, wie Irenaeus, ohne hier die Schwierigkeiten zu empfinden, den Gedanken der Menschlichkeit Jesu mit der Idee der wunderbaren Geburt Jesu verbindet, macht es von neuem wahrscheinlich, daß dieses Dogma bereits im Gegensat gegen den Doketismus und das Dogma von dem hinabkommen des Christus auf den Jesus entstand. Die volle Menschlichkeit des aus Erden erschienenen Göttlichen wollte man durch die Annahme der (wunderbaren) Geburt selthalten.

habuit secundum hominem generationem, factus est filius hominis (III 19,3).

über die Art, wie sich das menschliche Wesen dem Göttlichen geeint habe, hat I. nicht reslettiert. Gern lehnt er sich an die joshanneische Formel an "das Wort ward Fleisch"). Aber charakteristisch für seine vollere Betonung der Menschlichkeit Jesu ist es, daß er die Formeln verbum homo³) factus est und filus dei filius hominis factus est bevorzugt. "Mundi enim factor vere Verbum Dei est; hic autem est dominus noster, qui in novissimus temporibus homo factus est" (V 18, 3).

Bei dieser Formel "das Wort Gottes ist Mensch geworden" hat Irenaeus sich für gewöhnlich beruhigt. Gang konnte er doch nicht unterlassen, über diese munderbare Dereinigung zwischen Gott und Mensch zu reflektieren. Die Sormel: Christus hat fleisch angenommen, er erschien ev δμοιώματι σαρκός άμαρτίας, selbst die Formel: das Wort ward fleisch oder tam im fleisch, boten nicht denselben Anlaß zu dieser Reflexion. So start man auch mit ihnen die Wirklichkeit und Greifbarfeit der menschlichen Erscheinung betonen konnte - das fleisch, die äußere sinnliche Erscheinungsweise, konnte doch wieder, auf das Ganze gesehen, als das Akzidenz erscheinen, als das Gewand, das der Logos anzieht, um es wieder abzulegen. Das wird nun anders mit der Betonung der vollen und wahren Menschheit. Man konnte nunmehr die Frage stellen, was in der Gesamterscheinung des vere Deus vere homo dem "Menschensohn" und was dem Gottessohn zukomme. Man konnte namentlich versuchen, das allzu Paradore der Behauptung, daß die volle Gottheit in der Erscheinung Jesu von Nagareth sich zur Erde herabgesenkt habe, und die daraus sich ergebenden Schwierigkeiten abzumildern, indem man den Anteil der Menschheit an dem Gesamtwesen stärker herausarbeitete. So hat Irenaeus die alte Schwierigkeit, die schon Justin so lebhaft beschäftigte, was die Geistesmitteilung in der Taufe für den ewigen Gottessohn bedeute und wie sich die Geburt aus dem Geist mit

 $<sup>^{1})</sup>$  DgI. 3. B. V 18, 3: (Verbum Dei) propter hoc in sua  $\langle in \rangle$  visibiliter venit et caro factum est. IV 33, 11.

<sup>2)</sup> III 18, 6: verbum Dei patris filius hominis factus. V 1, 1: nisi magister noster verbum existens homo factus fuisset . . . Verbum potens et homo verus. III 19, 1 Λόγος ἄνθρωπος.

<sup>8)</sup> Dgl. oben S. 4141.—III 16,3.7. III 17,1. III 19,1.3. III 22,1. IV 33,11: Verbum caro erit et filius Dei filius hominis; vgl. IV 33,4: filius dei factus est homo. III 16,6.

der Idee der wunderbaren Geburt vertrage, dadurch zu lösen versucht, daß er annahm, der Geist sei nur auf den Menschen Jesus herabgestommen 1). Noch viel weiter aber greisen seine Ausführungen III 19,3: ώστερ γαρ ήν ανδρωπος ίνα πειρασδή, ούτως καὶ Λόγος ίνα δοξασδή ήσυχάζοντος μèν τοῦ Λόγου èν τῷ πειράζεσδαι (καὶ ἀτιμάζεσδαι) καὶ σταυροῦσδαι καὶ ἀποδυήσκειν, συνγινομένου δὲ τῷ ἀνδρώπῳ èν τῷ νικᾶν καὶ ύπομένειν καὶ χρηστεύεσδαι καὶ ἀνίστασδαι καὶ ἀναλαμβάνεσδαι. Mit diesen Ausführungen steht Irenaeus bereits mitten in den Spekulationen über die zwei Naturen in Christo, welche später die christiche Theologie beherrschen sollten, und rückt andrerseits wiederum in eine gewisse bedenkliche Nähe zu den gnostischen Phantasien über den Iesus patibilis und den leidensunsähigen Christus. — Doch im großen und ganzen ist er bei der einsachen Betonung des großen Geheimnisses des Gottmenschen stehen geblieben.

Tiber die zweite Frage, die Art und Weise, wie das Derhältnis des Gott-Cogos zum Gott-Vater zu denken sei, hat Irenaeus ganz und gar auf Grund seiner Gesamtanschauung vom Heilsgut, der Vergottung durch Gottesschau, geurteilt. Die eigentliche Meinung, die der Grundanschauung des Irenaeus am besten entspricht, läßt sich in die Worte zusammensassen: Das auf Erden erschienene Wort ist der sichtbar und greisbar gewordene Gott selbst, der Deus manifestus. Wieder und wieder bringt Irenaeus in scharfer Formulierung diesen Gedanken zum Ausdruck: καὶ διὰ τοῦτο ὁ ἀχώρητος καὶ ἀκατάληπτος καὶ ἀόρατος (nämlich Gott) ὁρώμενον ἐαυτὸν καὶ καταλαμβανόμενον καὶ χωρούμενον τοῖς πιστοῖς παρέσχεν, ἵνα ζωοποιήση τοὺς χωροῦντας καὶ βλέποντας αὐτὸν διὰ πίστεως (IV 20, 5)²). et hominem ergo in semetipsum recapitulans est, invisibilis visibilis factus et incomprehensibilis factus comprehensibilis et impassibilis passibilis et verbum homo (III 16, 6). Am prägnantesten ist das etwa in dem Satz zusammens

<sup>1)</sup> III 9, 3: Nam secundum id quod Verbum dei homo erat ex radice Jessae et filius Abrahae, secundum hoc requiescebat spiritus Dei super eum . . . secundum autem quod Deus erat, non secundum gloriam judicabat (δ. ħ. οὐ κατὰ δόξαν ἔκρινεν υgl. Jo. 724 μἢ κρίνετε κατ' ὄψω). Ugl. III 17, 1: unde et in filium Dei filium hominis factum descendit, cum ipso assuescens habitare in genere humano.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dgl. noch IV 6,5: omnibus igitur revelavit se pater, omnibus Verbum suum visibile faciens. 6,6: et per ipsum Verbum visibilem et palpabilem factum pater ostendebatur. IV 20,7: hominibus quidem ostendens Deum, Deo exhibens hominem . . . et invisibilitatem patris custodiens . . . visibilem autem rursus hominibus per multas dispositiones ostendens Deum.

gefant: invisibile filii pater, visibile autem patris filius (IV 6,6), oder auch in jenem Wort einer alteren Autorität, die 3. anerkennend 3itiert: et bene qui dixit ipsum immensum patrem in filio mensuratum: mensura enim patris filius, quoniam et capit eum IV 4, 2. Also Christus ist der greifbar und sichtbar gewordene Gott - wir denten an den έπιφανής δεός, an den Deus manifestus, wie er uns auf dem Boden hellenistischer Frommigkeit, namentlich in dem Regentenkult und in den Sesten der Epiphanie des Gottes entgegengetreten ift (f. o. S. 299). Dieselbe Grundstimmung wie dort entfaltet sich auch hier. Das Interesse der Frömmigkeit des Irenaeus an der Christologie ist in diesem Sate eigentlich erschöpft: "Denn würde die Unvergänglichkeit unsichtbar und unerkannt geblieben sein, so hätte sie uns kein heil gebracht. So wurde sie sichtbar, damit wir in jeder hinsicht Anteil an dem Geschenk des Unvergänglichkeit gewinnen" (Epideixis 31). Man kann in Bezug auf diese Stellung in der Tat von einem praktischen Modalismus des Irenaeus reden. Sur den Glauben und die Frömmigkeit fallen der Vater und das auf Erden erschienene Wort zusammen. Was der Glaube von Gott erfassen kann, das ist ihm alles in Jesus Christus, dem sichtbar und greifbar gewordenen Gott, gegeben, und mehr zu erfassen begehrt er nicht 1).

Die Reflexion des Irenaeus greift freilich darüber hinaus. In seiner Gedankenwelt erschöpft sich die Bedeutung des Verbum Dei nicht in der Infarnation, in seiner Rolle des aus der Unsichtbarkeit heraustretenden, in die Sichtbarkeit eingehenden Gottes. Wir wiesen bereits oben (S. 414) darauf hin, daß Irenaeus, gegenüber dem Pochen der Gnostiker auf die Stelle Mt 1127, auf die ständige Offenbarung des Daters in dem Sohne seit der Schöpfung, ja von aller Ewigkeit her, hinweist (IV 6). Im zweiten hauptteil der Epideixis gibt er uns eine ganze Blütenlese von Stellen, an welchen im alten Testament neben Gott der devirepos decs erscheint. Hier wandelt Irenaeus ganz in den Bahnen der Spekulationen der Apologeten vom vorweltlichen und heilsgeschichtlich wirksamen Cogos Gottes. Nur daß er auch hier seiner Grundstimmung und Grundneigung nach die Personen des Vaters und

<sup>1)</sup> hier und da spricht Irenaeus allerdings von einem Schauen Gottes im Jenseits, durch welches das Schauen im Sohne noch überboten wird: visus quidem tunc (im A. Test.) per spiritum prophetiae, visus autem et per filium adoptive, videditur autem in regno caelorum paternaliter IV 20, 5. Ogl. IV 38, 3 V 36, 2. Über diese Idee des stusenmäßigen Ausstieges, die I. vielleicht von den Preschytern übernahm, s. u.

des Sohnes auf das engste zusammenfaßt. Die Lehre, daß Gott nur durch den Logos die Welt geschaffen habe und die damit verbundene notwendige Mittelstellung des Logos zwischen Gott und der Welt, kennt er nicht mehr, wie ihn überhaupt die gesamte rationale Seite der Logos= theologie kaum mehr interessiert. Bei ihm erscheinen wieder bald Gott, bald der Logos als Schöpfer der Welt. Er wagt sogar den Ausdruck: "fabricator, qui fecit ea (mundum) per semetipsum, hoc est per Verbum et per sapientiam suam" (II 30, 9). Er erflärt, auch hier apologetischen Anregungen folgend, indem er so fast den Gedanken an eine ihnen zukommende, eigene persönliche hypostase aufhebt, gern den Sohn und den Geist für die beiden hande, mit denen Gott die Welt schafft 1). Er hat den Gedanken, daß der Logos bereits in der heilsgeschichte des alten Testaments walte, nicht apologetisch dazu verwandt, um Aussagen, die des allmächtigen Gottes unwürdig erscheinen, auf den Logos zu übertragen. Dielmehr wird auch in Bezug auf diese heils= geschichte die Einheit betont: quum sit unus et idem deus, pater et verbum eius semper assistens humano generi (IV 28, 2). Und charakteristisch vor allem ist es, wie er seinen Grundgedanken, daß der Vater im Sohn sichtbar geworden sei, auf das Verhältnis des vorweltlichen Logos zu Gott überträgt, so daß dieser ihm in erster Linie der Offenbarer des verborgenen Gottes ist: "Der Sohn, der von jeher mit dem Dater zugleich ist, offenbart den Dater immer und von Anbeginn den Engeln und Erzengeln und Mächten und Kräften und allen, welchen Gott Offenbarung zu Teil werden lassen will 2)". Auch mit Bezug auf den im alten Testament wirksamen Sohn heißt es: "Durch den Sohn, der im Dater ist und den Vater in sich hat, ist der Gott, welcher ist, offenbart, indem der Dater für den Sohn zeugt und der Sohn den Vater verkündigt" (III 6, 2). So ist Irenaeus auch hier bestrebt, die wesenhafte Einheit und Zusammengehörigkeit von Vater und Sohn zu behaupten 3). Aber eben alle diese Spekulationen - das ist eigentlich das Charakteristische - treten nur gelegentlich auf. Sein hauptinteresse bleibt der Satz, daß der Dater und der Sohn für das

<sup>1)</sup> IV Praefatio 3. 20, 1. V 1, 3. 6, 1. 28, 4; vgl. III 21, 10. IV 7, 4. Vgl. Pseudostlem. Ho. XI 22 τὸ πνεῦμα ώσπερ χεὶρ αὐτοῦ τὰ πάντα δημιουργεῖ (= Ret. VI 7).

<sup>2)</sup> II 30, 9, vgl. III 16, 6. IV 6, 7. IV 7, 1-3. — Hier kommt also der gnostische Grundgedanke von dem Agnostos Theos in beschränkter Weise zu seinem Recht.

<sup>3)</sup> Es finden sich auch einige Stellen von entschieden subordinatianischem Charakter, Harnack 5851.

Auge des Glaubens identisch sind, daß die ganze Fülle des unsichtbaren Gottes in dem Sohne leibhaftig sichtbar geworden ist.

\* \*

V. Das eigentliche gedankliche Interesse des Irenaeus konzentriert sich auf einen anderen Punkt. Theologisch reslektiert hat Irenaeus ganz wesentlich über den großen Kardinalsatz seiner Frömmigkeit von der durch Jesus Christus herbeigeführten Dereinigung des göttlichen und menschlichen Wesens. Er stellt sich die grundlegende Frage, wie dieses große Wunder, kolvwusa der Gottheit und der Menschheit, möglich sei und wie das Menschenwesen beschaffen sei, das in diese Einheit aufgenommen wurde. Auf diese Frage antwortet er mit seiner Rekapiztulationstheorie<sup>1</sup>).

Die ganze Cehre von der recapitulatio ist bei Irenaeus durchweg antignostisch orientiert. Er beantwortet die Frage, weshalb der
Mensch sich Gott einen könne, mit dem triumphierenden hinweis auf
die Einheit des Erlöser- und des Schöpfergottes. Der erste Mensch,
ganz abgesehen von dem, was historisch aus ihm geworden ist, oder
genauer die substantia antiqua des Menschen (der Mensch an sich),
ist rein und für die höchsten Ziele bestimmt aus dem Willen Gottes
hervorgegangen. Er ist das Plasma des lebendigen Gottes selbst.
Durch seine beiden hände, zu denen Gott am Ansang der Welt sprach,
lasset uns den Menschen machen, ist er geschaffen (s. o. S. 4311). Auf
diesen ersten (irdischen) Menschen bezieht I. ohne weiteres die Charakterisierung Gen. 120 f.²): der Mensch besieht von Ansang an die eiken
und duoswors deov. Er war ursprünglich auf die Unsterblichkeit angelegt³). Er ist zwar gefallen und hat die eiken und duoswors verloren.

<sup>1)</sup> Iren. IV 6, 2 finden sich, scheinbar noch zu dem vorhergehenden Justinzitat (aus dem Syntagma gegen Marcion) gehörig, die Worte: Sed quoniam
ab uno deo . . . unigenitus filius venit ad nos, suum plasma in semetipsum
recapitulans, sirma est mea ad eum sides et immobilis erga patrem dilectio.
Stammen die Worte wirklich aus Justin, so hätte dieser bereits die Rekapitulationstheorie vorgebildet. Es ist mir aber wahrscheinlich, daß nur der von
Euseb. H. E. IV 180 überlieserte Sah wirklich aus Justin stammt und daß Iren.
über dies Istat hinüber mit dem oben zitierten Sah an seine eignen Ausführungen wieder anknüpft. Justins Parallelisierung zwischen der Jungsrau
Maria und Eva, Dial. 100, 327 C, seht das Vorhandensein einer ausgebildeten
Rekapitulationstheorie nicht voraus. — Eine Art Rekapitulationstheorie sindet
sich übrigens in der christlichen Sibylle VIII 269 s.

<sup>2)</sup> III 23, 2. 3) Epideixis I 15.

Aber sein Widerspruch gegen Gott war nicht in erster Linie seine Schuld. Er ist dem Seinde, dem Verführer, erlegen, auf den Gott des= halb auch den ganzen fluch legte, während er sich Adams erbarmte 1). Dor allem aber, dieser Sieg des Teufels ist wider Recht und Natur erfolgt: quoniam injuste dominabatur nobis apostasia, et cum natura essemus dei omnipotentis, alienavit nos contra naturam (V 1,1). So bedarf dieser tragische und verhängnisvolle Vorgang einer Korrektur. Das Band zwischen Gott und dem Menschen ist nicht endgültig zerrissen. Non enim effugit aliquando Adam manus Dei, ad quas pater loquens dicit: faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram (V 1,3). Daher ist es für Irenaeus eine Lüge und gottlose Kegerei, wenn man (wie Tatian) die endgültige Rettung des ersten Adam bestreitet (III 23.8). Es wäre eine Niederlage Gottes, wenn der nach dem Bild und Gleichnis Gottes geschaffene Mensch endgültig verloren ginge. Die Rettung Adams ergibt sich aus einer inneren Notwendigkeit heraus (III 23,2). Wenn Gott ihn mit dem Tode bestraft hat, so war dies Gnade und Erbarmen, denn er legte damit den Cod als einen Damm zwischen Abam und die ohnedies in ihm verewigte übertretung (III 23, 6). Gott aber behielt sich die endgültige Befreiung Adams von der Todesherrschaft vor. Daß der Tod verschlungen ist in den Sieg, könnte ja gar nicht rechtmäßig gesagt werden, "wenn nicht jener befreit worden wäre, über den der Tod zuerst herrschte" (III 23, 7). - Adam ist ja aber binwiederum nur Urbild und Symbol; was von ihm gilt, das gilt mit ibm und in ihm von der gesamten Menschbeit und von allen Gliedern im einzelnen.

Und so bestimmt sich nun das Erlösungswerk Jesu als ἀνακεφαλαίωσις, recapitulatio. Die Erlösung ist nichts anderes als die Wiederherstellung des uranfänglichen Wesens des Menschen. Dieses uranfängliche und reine Wesen des ersten Menschen (des Menschen an sich) hat der Erlöser in seiner Menschung angenommen und mit sich vereinigt: Verbum patris et spiritus Dei adunitus antiquae substantiae plasmationis Adae viventem et perfectum effecit hominem, capientem perfectum patrem, ut quemadmodum in animali omnes mortui sumus, sic in spiritali omnes vivisicemur (V 1, 3).

"Daher bekennt auch der Herr sich selbst als Menschensohn, indem er jenen Urmenschen (principalem hominem), von dem das Gebilde

<sup>1)</sup> IV 40, 3 τον άμελως μεν άλλα κακως παραδεξάμενον την παρακοήν έλεησεν. - Sorfchungen 21: Βου [ fet Christus-Glaube. 28

des Weibes stammt, in sich zusammenfaßt" (V 21, 1)¹). Er konnte das, weil ja die reine und unverfälschte Substanz des menschlichen Wesens sein eigenes Gebilde²) war, aus seinen eigenen händen hervorgegangen. In dieser Aufnahme des menschlichen Wesens erscheint der Anfang mit dem Ende, das Erlösungswerk mit dem uranfänglichen Schöpfungswerk in einer wunderbaren Weise verbunden: Jesus Christus, qui novissimis temporibus homo in hominibus factus est, ut sinem conjungeret principio (IV 20, 4).

Durch diese Dereinigung des göttlichen und des menschlichen Wesens ist die Wiederherstellung des menschlichen Wesens zu seiner ursprünglichen Reinheit und Unversehrtheit erfolgt, oder genauer, was die Menschen durch Adam verloren haben, eben das gewinnen sie in Christus wieder: ut quod perdideramus in Adam: i. e. secundum imaginem et similitudinem esse Dei, hoc in Christu Jesu reciperemus (III 18, 1). Necesse ergo fuit Dominum . . . recapitulationem facientem . . . illum ipsum hominem salvare, qui factus suerat secundum imaginem et similitudinem eius (III 23, 1).

Es ist wirklich wahr, die Anfänge kehren zu den Ausgängen zurück. Das goldne Zeitalter des Paradieses ist wieder herausgezogen, der erste Mensch, wie er aus Gottes Hand hervorgegangen, wandelt wieder auf Erden. Die Linie rundet sich zum Kreise, und am Schlußpunkt, der zugleich der Anfangspunkt ist, steht Jesus Christus, vere homo et vere Deus, der diese ganze lange von Gott gewollte Entwickelung<sup>®</sup>) in sich zusammenschließt — longam hominum expositionem

<sup>1)</sup> Das entíprechende griechíjche Wort V 1, 2: την άρχαίαν πλάσιν τοῦ ᾿Αδὰμ εἰς ἐαυτὸν ἀνεκεφαλαιώσατο. IV 38, 1: καὶ ὁ κύριος ήμῶν ἐπ᾽ ἐσχάτων τῶν καιρῶν ἀνακεφαλαιωσάμενος εἰς αὐτὸν πάντα ἤλθεν πρὸς ήμᾶς.

<sup>2)</sup> Das wird wieder und wieder betont. III 16,6: unitus et consparsus suo plasmati secundum placitum patris et caro factus. III 18,1: Verbum . . . . unitum suo plasmati passibilem hominem factum. III 19,3: quaerentem ovem quae perierat, quod quidem erat proprium ipsius plasma. III 22,1: suum plasma in semetipsum recapitulans. III 23,1: tantae dispositionis recapitulationem facientem et suum plasma requirentem. IV 6,2: suum plasma in semetipsum recapitulans. IV 33,4: filius dei factus est homo antiquam plasmationem in semetipsum suscipiens. 33,11: ἔνωσις τοῦ Λόγου τοῦ θεοῦ πρὸς τὸ πλάσμα αὐτοῦ.

<sup>3)</sup> Von Entwickelung darf natürlich nur cum grano salis geredet werden. Es ist tatsächlich die "Entwickelung" des in sich zurücklausenden geschlossenen Kreislaufs. In diesem Sinne spricht Irenaeus von ανακεφαλαιοῦν (zusammensfassen), was der Cateiner, indem er treffend die eine Seite des Vorgangs be-

in se ipso recapitulavit (III 18,1) — eine Entwickelung, über die er wiederum von aller Zeiten Anfang her gewaltet und gewacht: veniens per universam dispositionem et omnia in semetipsum recapitulans<sup>1</sup>).

Die Anfänge sind zu den Ausgängen zurückgekehrt. Das wird von Irenaeus kunstvoll bis in die Einzelheiten durchaeführt. Wie Adam im Anfang durch den Willen und die Weisheit Gottes der jungfräulichen Erde2) (!) entstammte, so nahm das Wort Gottes, den Abam rekapitulierend, geziemender Weise seinen Anfang aus der Jungfrau Maria. – Wie durch eine ungehorsame Jungfrau der Mensch zu Sall gebracht wurde, stürzte und starb, so empfing der Mensch durch eine Jungfrau, welche auf Gottes Wort hörte, wieder mit Leben beseelt, das Leben: quod alligavit virgo Eva per incredulitatem, hoc virgo Maria solvit per fidem3). - Und wie im Paradies ein Holzesstamm da war, an dem sich der Ungehorsam Adams erwies, so hat sich nunmehr am holzesstamm des Kreuzes der Gehorsam des neuen Testaments erwiesen4). Und wiederum wie am Anfang handelt es sich um ein gewaltiges Ringen mit dem Teufel; das mals wurde Adam durch ihn besiegt und widerrechtlich seines Wesens beraubt. Jest aber sollte durch den neuen Menschen der Teufel besiegt werden. Und deshalb nahm unser herr denselben Leib, wie er in Adam war, an, damit er für die Väter kämpfe und durch Adam den besiege, der durch Adam uns getroffen hatte<sup>6</sup>). Und damit der Teufel

tont, mit recapitulare wiedergibt. — An diese "Entwickelung" denkt Irenaeus, wenn er so oft in diesem Zusammenhang von dispositio (οίκονομία), expositio redet (s. d. folgende Anmerk.).

<sup>1)</sup> III 16, 6. III 23, 1: et tantae dispositionis recapitulationem faciens. Ugl. III 22, 3. IV 28, 2: unus et idem Deus, pater et Verbum eius, semper adsistens humano generi variis quidem dispositionibus. III 17, 4: τοῦ υἰοῦ τοῦ δεοῦ μονογενοῦς . . . . σαρκωθέντος καὶ πᾶσαν τὴν κατὰ ἄνθρωπον οἰκονομίαν ἐκπληρώσαντος.

<sup>2)</sup> Epideizis I 32. Adv. haer. III 21, 10. Epideizis 31: "Und deshalb nahm unser Herr denselben Leib an, wie er in Adam war." 33: "So wurde er auch nicht ein neues Geschöpf, sondern bewahrte die geschöpfliche Zusammensgehörigkeit mit eben jener, welche von Adams Geschlecht war."

<sup>8)</sup> Epideigis 33. Adv. haer. III 22, 4. Dgl. III 21, 7.

<sup>4)</sup> V 16, 3. Epideizis 34. — Selbst der Todestag Christi ist nach Irenaeus' Berechnung eine Rekapitulation des Todestages Adams.

<sup>5)</sup> Epideiris 31. Ogl. adv. haer. III 18, 6. Daneben nimmt 3. den paus linischen Gedanken von der Verurteilung der Sünde im Fleisch (Rö. 83) auf III 20, 2.

besiegt werde, war jene wunderbare Mischung der Gottheit und der Menscheit notwendig: "Ηνωσεν οδν τον άνθρωπον τῷ δεῷ. εἰ γὰρ μὴ ἄνθρωπος ἐνίκησεν τὸν ἀντίπαλον τοῦ ἀνθρώπου, οὐκ ἂν δικαίως ἐνικήθη ὁ ἐχθρός πάλιν τε, εἰ μὴ ὁ δεὸς ἐδωρήσατο τὴν σωτηρίαν, οὖκ ἂν βεβαίως ἔσχομεν αὐτήν. So sieht Irenaeus in der Dersuchungsgeschichte Jesu das rekapitulierende Gegenstück der Dersuchungsgeschichte Adams (V 21). Überhaupt hat er die vielsach von ihm wiederholte Auffassung, daß Jesu Leben und namentlich sein Tod eine Besiegung des Satans sei, in diesen Jusammenhang der Rekapitulationstheorie eingestellt.).

Es ist eine interessante mythische Betrachtung, die hier überall durchklingt. Es ist das alte Lied von der Wiederkehr der Urzeiten, von der Rudfehr des goldnen Zeitalters oder des Paradieses, das hier gesungen wird. Echt mythisch ist auch die Art, wie in der Auffassung des Irenaeus die ganze Geschichte ein Drama wird, das sich zwischen dem Teufel und dem Menschen abspielt. Der Teufel hat den ersten Menschen besiegt und in die Gefangenschaft geführt. Dafür wird er nun von dem zweiten Menschen besiegt und gebunden. Sollte bier Irenaeus vielleicht tatsächlich durch den Mythos vom Urmenschen zu seinen Phantasien angeregt sein, durch jene Spekulation über eine göttliche Erlösergestalt, das Erstlingsgeschöpf Gottes, das in mannigfachen Gestalten in der Welt erscheint, wie diese etwa im pseudoklementinischen Schriftenkreis2) vorliegt? Manches könnte darauf hindeuten: die gunstige Behandlung, ja geradezu die Derherrlichung des ersten Adam, die so vielfach bei 3. sich findet, die Leidenschaft, mit der er sich gegen die Cehre einsett, daß Adam verdammt sei, die Auffassung des Teufels als des großen Gegners Adams 3). Wenn 3. (V 1,3) von den

<sup>1)</sup> III 18, 6. 23, 1. V 21, 1. 3. 22, 1; vgl. namentlich auch V 1, 1: Verbum potens et homo verus sanguine suo rationabiliter redimens nos, redemptionem semetipsum dedit pro his, qui in captivitatem ducti sunt. Im folgenden wird ausgeführt, wie er dabei selbst mit dem Teufel nach Recht und Gerechtigfeit handelt. Der Mythos von der überlistung des Teufels liegt noch fern, aber ein wirklicher Rechtshandel zwischen dem Gottmenschen und dem Teufel ist doch schon angedeutet. Auch die vielsach von Irenaeus betonte Hadessahrt gehört in diesen Jusammenhang (auf diese bezieht sich auch wohl z. T. IV 6, 7; Christus empfängt als vere homo et vere deus sein Zeugnis: ab apostaticis spiritibus et daemoniis et ab inimico et novissime ab ipsa morte.

<sup>9)</sup> Ogl. die religionsgeschichtlichen Zusammenhänge, Bousset, Hauptprobleme der Gnosis 160ff.

<sup>3)</sup> Über den Teufel als den Gegner des wahren Propheten und ersten Menschen in der Lehre der Klementinen, Bousset, hauptprobleme der Gnosis

Ebioniten behauptet: perseverantes autem in eo, qui victus est Adam et projectus est de paradiso, - so legt der Ausdruck die Frage nahe, ob er nicht von den Adamsspekulationen des anostischen Judenchristentums etwas gewußt haben könnte. Methodius 1) trägt später geradezu die Spekulation vor, daß der Gottessohn - nicht menschliches Wesen - sondern den ersten Adam selbst in sich aufge-Aber allerdings heben sich die Ausführungen des nommen habe. Irenaeus von jenem Adam-(Urmenschen)-Mnthus start ab. ist ihm nicht der wiederkehrende Adam, auch nicht der Adam, wie er por dem Sündenfall rein aus Gottes händen hervorging. Er hat das Wesen des Menschen wiederhergestellt, weil er mehr war als dieser, das Verbum dei, das sich mit der ursprünglichen Substanz des Menschen einte. Man wird doch vielleicht mit der Annahme auskommen, daß bei Irenaeus an diesem Punkt nur erweiterte und stark umgebogene Motive paulinischer Theologie vorliegen.

\* \*

VI. Aber eine wichtigere Beobachtung drängt sich noch auf. 3. legt offenbar einen derartigen Wert auf die Einheit von Schöpfung und Erlösung, daß er hier und da fast geneigt ist, von dem ersten zum zweiten Menschen eine gerade Linie der Entwickelung anzunehmen und den menschgewordenen Logos Gottes an dem Ende dieser Linie als die Krone und das Endziel des Menschengeschlechts aufzusassen.

Es ist vor allem bemerkenswert, daß I. imstande ist, den Sall Adams nicht uur zu entschuldigen (s. o. S. 433), sondern auch unter einen teleologischen Gesichtspunkt zu rücen. So erscheint dieser beinahe nicht nur als etwas von Gott Zugelassenes, sondern direkt Gewolltes, als etwas für die Entwickelung des Menschen Sörderliches. "Wie Gott einst zugelassen hat, daß Jonas vom Ungeheuer verschlungen wurde, nicht damit er gänzlich zu Grunde gehe, sondern damit er, vom Ungeheuer ausgespien, sich desto mehr Gott unterwerfe und desto mehr ihn rühme, so hat Gott im Ansang auch den Menschen von dem großen Ungeheuer verschlingen lassen, nicht damit er gänzlich unterginge, sondern indem er die Aufsindung des Heils vorbereitete, die dann durch das Wort im Ionaszeichen geschah" (III 20,1). Haec ergo fuit magna-

<sup>136</sup> ff. — Über den Antagonismus zwischen Adam und dem Teufel in der jüdischen Literatur (namentlich im slavischen Henochbuch) vgl. ebend. S. 174.

<sup>1)</sup> Convivium III 4ff., Harnad, Dogmengesch. I 785ff.

nimitas dei, ut per omnia pertransiens homo et mortis (st. morum) agnitionem percipiens, dehinc veniens ad resurrectionem, quae est a mortuis, et experimento discens unde liberatus est, semper gratus existat domino, munus incorruptelae consecutus ab eo, ut plus diligeret eum (III 20,2). Denn wir Schätzen alle Guter erst bann recht, wenn wir ihr Gegenteil tennen gelernt haben (vgl. IV 37,7). Abam erlangte durch den Sündenfall die Erkenntnis des Guten und des Bösen. Magnanimitatem igitur praestante Deo cognovit homo et bonum obedientiae et malum inobedientiae, uti oculus mentis utrorumque accipiens experimentum, electionem meliorum cum judicio faciat et numquam segnis neque negligens praecepta fiat Dei (IV 39.1) 1). überhaupt liebt 3. in einer eigentümlichen und bemerkenswerten Weise den Evolutionsgedanken. Ausführlich beantwortet er die Frage 2), weshalb Gott den Menschen nicht habe vollkommen schaffen tönnen, und zwar durch den hinweis darauf, daß der Mensch als geschaffenes Wesen ein werdendes sei und von Anfang an die Volltommenheit gar nicht besitzen könne. Gott hätte ihm diese Vollkommenbeit schenken können, aber sie hatte ihm nichts genügt, denn sie will in Freiheit3) erworben werden. Wir sind nicht gleich am Anfang Götter, sondern erst Menschen und dann Götter. Oportuerat autem primo naturam<sup>4</sup>) apparere, post deinde vinci et absorbi mortale ab immortalitate et corruptibile ab incorruptibilitate et fieri hominem secundum imaginem et similitudinem Dei, agnitione accepta boni et mali (IV 38.4).

In mannigfaltiger Weise verkündet I. auch sonst den Gedanken der Evolution. Offenbar ist er durch die Gnostiker und deren Bekämpfung zu der Erfassung dieses Gedankens angeregt. Daß in der Heilsgeschichte Gottes etwas geschehe, sich ein Fortschritt darstelle, war offens

<sup>1)</sup> Dgl. das folgende quemadmodum enim lingua per gustum accipit experimentum dulcis et amari...sic et mens per utrorumque experimentum disciplinam boni accipiens fitmior ad conservationem eius efficitur obediens Deo, inobedientiam quidem primum respuens per poenitentiam, quoniam amarum et malum est.

<sup>2)</sup> Vgl. das ganze Kapitel IV 38.

<sup>3)</sup> Unmittelbar vorher IV 37 geht die ausführliche Abhandlung über die menschliche Freiheit.

<sup>4)</sup> D. h. die niedere unerlöste menschliche Natur. Das klingt allerdings anders, als wenn derselbe Irenaeus sagt, daß der Teufel den Menschen widersrechtlich beherrsche quum natura essemus domini omnipotentis (s. o. S. 433).

bar ein Lieblingsgedanke jener, die deshalb sich selbst vielleicht auch des öftern als die "Fortschreitenden" bezeichnet haben werden. 3. bekämpft dieses Schlagwort: si autem hoc est proficere 1) (προκόπτειν), alterum adinvenire patrem, — et sic semper putans proficere talis sensus numquam in uno stabit Deus (IV 9, 3). Und in eben diesem Zusammenhang entwickelt er nun seine schönen und boben Gedanken über den Zusammenhang der beiden Testamente und über den Sortschritt in der sittlichen Offenbarung Gottes von den Patriarchen über Moses zu Jesus?). Dabei fallen wieder allgemeine Äußerungen über die Notwendigkeit der Evolution von trefflicher Praegnang: et hoc Deus ab homine differt, quoniam Deus quidem facit, homo autem fit; et quidem qui facit, semper idem est; quod autem fit, et initium et medietatem et adjectionem et augmentum accipere debet . . . . quemadmodum enim Deus semper idem est; sic et homo in Deo inventus semper proficiet ad Deum. (IV 11, 2.) Ja selbst auf die Eschatologie stellt 3. den Entwicklungsgedanken ein. Don hier aus deutet er die Notwendigkeit und den Sinn des irdischen Zwischenreiches und der Besiegung des Antichrist. Die Menschen sollen in der Zwischenzeit durch den Anblick des herrn wachsen und sich allmählich an die herrlichkeit Gottes gewöhnen und schließlich mit den Engeln die Gemeinschaft und die Einheit mit den geistigen Wesen gewinnen<sup>3</sup>). Die Idee des Chiliasmus evolutionistisch gedeutet und verklärt! So kann denn I. das Ganze des heils auch als eine allmähliche Offenbarung und ein stufenmäßiger Aufstieg vom heiligen Geist zum Sohn zum Dater erscheinen: δια ταύτης . . . . της τάξεως και των τοιούτων ρυθμων καὶ τῆς τοιαύτης ἀγωγῆς ὁ γεννητὸς καὶ πεπλασμένος ἄνθρωπος κατ' εἰκόνα καὶ ὁμοίωσιν τοῦ ἀγεννήτου γίνεται δεοῦ τοῦ μὲν πατρὸς εὐδοκοῦντος καὶ κελεύοντος, τοῦ δὲ υἱοῦ πράσσοντος καὶ δημιουργοῦντος, τοῦ δὲ πνεύματος τρέφοντος καὶ αὔξοντος, τοῦ δὲ ἀνθρώπου ἠρέμα προκόπτοντος καὶ πρὸς τέλειον ἀνερχομένου, τουτέστι πλησίον τοῦ ἀγεννήτου γινομένου 4). (IV 38, 3.)

2) Vgl. den ganzen Abschnitt IV 9-16.

<sup>1)</sup> Dgl. das проко́птен II. Сіт. 216 39. 13, das проа́уен II. 30. 9.

<sup>3)</sup> Cum sanctis angelis conversationem et communionem et unitatem spiritalium (= κοινωνίαν καὶ ἔνωσιν τῶν πνευματικῶν) in regno capient. V 35, 1, ngl. V 32, 1.

<sup>4)</sup> Der Gedanke des Aufstiegs vom Geist zum Sohn zum Dater ist noch deutlicher IV 20, 5 V 36, 2 (hier unter Berufung auf die Presbnter). Episteixis I 7.

Das alles aber steht unter dem Zeichen der menschlichen Freiheit. hier ist 3. vollständig rational-apologetisch gestimmt. Der Gedanke ber Freiheit gehört so sehr zum ehernen Bestand aller damaligen idealistischen Philosophie, daß ihre Leugnung geradezu als Gottlosigkeit und Libertinismus erschien. hier lag zudem der von allen Vertretern der genuinen Kirche erkannte und wieder und wieder betonte Gegensat zur Gnosis. hier sett auch bei Irenaeus alle Theodicee und alle Beantwortung der Frage nach der Notwendigkeit der Sunde und der Unvollkommenheit ein. Frei hat Gott den Menschen von Anfang an geschaffen, im Besit seiner Kraft und seiner Seele: vetus lex libertatis hominis. muß den gangen Abschnitt (IV 37) in dem Werke des Irenaeus, der mit diesem Wort beginnt, lesen, um zu erkennen, welch eine dominierende Rolle der Freiheitsgedanke in seiner Theologie hat. Irenaeus denkt auch gar nicht baran, etwa den Sat auszusprechen, daß die Freiheit des Menschen durch den Sündenfall verloren gegangen sei. Nach wie vor gilt der Satz: der Mensch kann sich für den Ungehorsam gegen Gott entscheiden. (IV 37, 4.)

Aber nicht nur hinsichtlich der Werke, sondern sogar des Glaubens hat Gott die Freiheit und Selbstentscheidung des Menschen gewahrt. (IV 37, 5.) Wo 3. davon spricht, daß Christus den Menschen die Freiheit gebracht, hat er das nicht im eigentlichen und strengen Sinn des Wortes, sondern nur in relativem Sinn gemeint 1). Es ist die Freiheit des Menschen, die in der Heilsgeschichte von der Gnade und Güte Gottes zum Ziel geleitet und gelenkt wird.

Man hat wohl zwischen diesen beiden Gedankenreihen, ich will sie einmal in die Schlagworte: Erlösung durch die im Gottmenschen vollzogene Rekapitulation und Evolution, zusammenkassen, einen völligen Gegensatz sehen wollen, als lägen hier zwei disparate Grundanschauungen vor uns. Die Spannung zwischen beiden Gedankenreihen ist zuzugeben, doch darf sie auch nicht überschätzt werden.

Die beiden Gedankenkreise bilden bei I. dennoch eine Einheit. Die äußersten Spizen und Konsequenzen sind bei beiden abgebrochen. So sehr I. auch den Evolutionsgedanken liebt und die Dinge von dort aus betrachtet und in Fluß bringt, niemals hat er die Konsequenz klar gezogen?), daß Jesus einsach die Krone der menschlichen Entwicklung von Adam her, der perfectus homo, in welchem sich der Logos Gottes

<sup>1)</sup> Freiheit von der (äußeren) Gefangenschaft in der Macht des Teufels, von den jüdischen Gesetzesvorschriften usw. III 23, 2; IV 34,1.

<sup>2)</sup> Harnad S. 604.

voll offenbart habe, sei. Jesus bleibt ihm der göttliche Cogos, der menschliche Natur angenommen hat; ja auch der aus Gottes Hand rein hervorgegangene Adam ist nur ein schwaches Abbild von dem Urbild des menschgewordenen Cogos. (V 16.)

Es ist die von oben kommende Gnade, die das letzte Wort in der ganzen Entwickelung spricht, am entscheidenden Punkt ist der volle Supranaturalismus gewahrt.

Und andrerseits ist dieser Supranaturalismus doch nirgends derart überspannt, daß der menschgewordene Logos und das in ihm repräsentierte höhere Menschenwesen in raditalem Gegensatze erschiene zu der niedrigen und natürlichen Menschenart. - Was Christus angenommen, bleibt ja dieses aus Gottes hand hervorgegangene Menschenwesen selbst, nur entkleidet von allen Zufälligkeiten historischer sundhafter Entwickelung. Und auch durch den Sündenfall ist das Menschenwesen nicht eigentlich pringipiell verändert. Ist ihm die eikwv und ouoiwois Gottes genommen, so ist ihm doch die Bestimmung, sie dereinst zu erlangen, geblieben. Ja eigentlich hat es diese Ebenbildlichkeit nie recht besessen, denn man kann nichts besitzen, was man nicht frei erwirbt. Und wiederum kann die (niedere) natura Adams, die durch dessen Sündenfall zur Erscheinung gekommen ift, als der erste Ansatpunkt zu der Entwickelung betrachtet werden, die den Menschen gur Ebenbildlichkeit Gottes aufwärts führt. Non enim effugit aliquando Adam manus dei, ad quas pater loquens dicit, faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram. (V 1, 3.) Eine Umbildung und Deränderung der Natur ist niemals erfolgt, seine Freiheit hat der Mensch niemals gang verloren. Und doch wiederum ist das Gange der Beilsgeschichte keineswegs eine eindeutige Entwickelung von unten berauf, es ist ebenso ein Wirken Gottes von oben herab und außen herein. secundum autem dilectionem et virtutem vincet 1) factae naturae substantiam. (IV 38,4.)

So hat bereits Irenaeus jenes verwickelte System von gratia und natura, jenes Ineinander von Evolution und Supranaturalismus aufgestellt, welches dann so weithin in der Geschichte der Kirche die Herrschaft bekommen sollte. In dem Worte ἀνακεφαλαίωσις faßt sich das alles eigentlich zusammen. Bis zu einem gewissen Grade umfaßt der Begriff der ἀνακεφαλαίωσις den der Entwickelung, eine Zusammenfassung der longa expositio, der mannigsaltigen dispositiones dei. Aber es ist eine Entwickelung nicht im Sinne einer geraden Linie, sondern

<sup>1)</sup> Es ist auch hier von überwindung, nicht von Vernichtung die Rede.

so, daß das Ende zum Anfang zurückkehrt, genauer so, daß der Endspunkt um eine Stufe höher liegt als der Ansangspunkt. Man darf die beiden Gedankenreihen des Irenaeus nicht von einander endgültig ablösen, gerade ihr Ineinander und ihr AufeinandersAbgestimmtsein ist das Charakteristische.

VII. Und damit haben wir alle Säden in der hand, so daß wir nunmehr zu dem Vergleich übergeben können, der sich hier unmittelbar aufdrängt und der das Ganze noch einmal hell beleuchten soll: Irenaeus und Paulus. Der Vergleich drängt sich unmittelbar auf! Irenaeus ist derjenige Theologe, der für uns wenigstens zum ersten Male das lange und peinliche Stillschweigen der Kirche über Paulus bricht. Während wir bis dahin, von einigen Ausnahmen abgesehen, dem Apostolos wesentlich als der Autorität und dem Cehrer der gnostischen Kreise begegnen, erscheint Paulus nun bei ihm zwar nicht als die alleinige Autorität neben dem herrn, aber doch als voll= gultige Autorität, auf die I. wieder und wieder guruckgreift. Ja wenn die Theologie des Irenaeus, wie wir sahen, in der Rekapitulationstheorie ihr Sundament findet, so scheinen es auf den ersten Blid recht eigent= lich paulinische Gedanken und Motive zu sein, welche die Basis seiner theologischen Gesamtanschauung hergegeben haben, nur daß hier gelegent= lich hingeworfene Bemerkungen des Paulus zum System ausgewachsen Wenn die paulinisch=rabbinische Adam=Christus=Theologie so sehr das Sundament der landläufigen driftlichen Dogmatik geworden ist, so verdanken wir das dem Irenaeus.

Und doch ist die Harmonie zwischen Paulus und Irenaeus im wesentlichen Schein 1). Man kann auch sagen: Irenaeus hat den Paulus kirchlich rezipiert und zu dem anerkannten Theologen gemacht, um den Preis, daß er in einer grandiosen Weise die echten paulinischen Gesbanken umgebogen und des Wesentlichen entkleidet hat.

Die Gegensätze zwischen Irenaeus und Paulus liegen auf der Hand. Nach Irenaeus ist der erste Mensch, wie er aus Gottes Hand hervorgegangen ist, ein hohes gottähnliches Wesen, welches die eikwu und duoiwors Gottes besitzt, nach Paulus ist der erste Mensch prinzipiell ein minderwertiges Wesen, das "nur" ψυχή ζωσα ist, deshalb dieser niederen Welt angehört. Irenaeus geht, wenn er das Wesen des uransängs

<sup>1)</sup> In charakteristischer Weise legt 3. selbst da, wo er die Heidenpredigt des Apostels zusammenfassen will, diesem die eignen Grundanschauungen unter IV 24, 1.

lichen Menschen beschreibt, gang und gar von Gen. 126 aus, während Daulus beim zweiten Kapitel des Schöpfungsberichtes seinen Ansach nimmt, Christus die eind tou deou nennt, und von Abam niemals diesen Ausdruck hätte gebrauchen können. Die Lehre, daß Adam durch den Sündenfall einen wesentlichen Verlust erlitten habe, spricht Paulus nirgends aus; sie ist durch die Ausführungen im ersten Korintherbrief direkt ausgeschlossen. Was Paulus lehrt, ist nur dies, daß das Todesverhäng= nis von Adam her im Menschengeschlecht geherrscht habe. Aber weitere Spekulationen über eine uranfängliche höhere Wesenheit Adams darf man auch in Rö. 512 ff nicht hineinlesen. Demgemäß bedeutet für Paulus das Erscheinen Christi in keiner Weise eine avakehalaswors oder recapitulatio, eine Ruckehr des Endes zum Anfang. - Christus ist für Daulus auch als ανθρωρος πνευματικός nicht die Restitution der ada= mitischen Wesenheit vor dem Sündenfall, sondern er ist "als Mensch" von wesenhaft höherer Art als der erste Mensch. I. denkt im Rahmen des Evolutionsgedankens; und trotz des starken supranaturalen Ein= schlags, den dieser erhält, kann man doch in seinem Sinne sagen, daß der auf Erden erschienene und mit dem Menschenwesen vereinte Gott-Logos die Vollendung und Verklärung der in der Schöpfung angelegten Natur des Menschen ist. Paulus sieht nur die scharfen schneidenden Gegensätze, für ihn ift Christus nicht die Vollendung und Derflärung, sondern der Tod des alten Abam, der alten sinnlichen Natur des Menschen (nicht nur der bosen Willensrichtung dieser Natur). Nach I. Auffassung bleibt auch dem gefallenen Menschen trot des Derlustes des Bildes und der Ahnlichkeit Gottes seine Freiheit, und den freien Menschen führt Gott in seiner geheimnisvollen Weisheit gur Dollendung. Paulus aber verkündet laut die absolute Unfreiheit und Unfähigkeit des alten sarkischen Menschen, der wie sein Ahnherr nur psychisch ist, und erwartet alles von dem supranaturalen Gottesgeist, der als ein absolutes Wunder sich in das menschliche Wesen einsenkt. Für Irenaeus bilden trop allem Supranaturalismus Schöpfung und Erlösung eine große innere Einheit. Es ist derselbe Gott und dasselbe Wort, die den Menschen schaffen und in ihm die Anlage zum höchsten anlegen und in der Erlösung zu diesem vorgesteckten Ziele führen. für Paulus aber liegen die Sphären der Schöpfung und der Erlösung von einander getrennt 1), er empfindet start den gegensätzlichen Unter-

<sup>1)</sup> Die Gegensätze, die Harnack S. 569 für das Verhältnis zwischen Irenaeus und Gnosis formuliert, lassen sich zumeist auf das Verhältnis zwischen Irenaeus und Paulus übertragen.

schied zwischen beiden. Iwar hat er die Konsequenzen für seine Glaubensanschauung von Gott und der Schöpfung nicht gezogen; er bleibt bei dem radikalen Gegensat des ersten und des zweiten Menschen stehen, ohne sich weiter darüber Gedanken zu machen, wie sich das prinzipiell minderartige Wesen des ersten Menschen erklären lasse. Aber unverwerkt färbt jene Grundstimmung des Paulus auch seine Weltanschauung. So wagt denn der Apostel den kühnen Satz von dem deds rov alwos rovrov. Irenaeus aber klagt, daß sich die Ketzer auf dieses Wort berusen, und vermag es nur in einer gewaltsamen Umdeutung sich anzueignen (s. o. S. 234). Es ist eben ein Unterschied im Fundament, in der Grundstimmung zwischen dem supranaturalistischen Optimismus des Kirchenvaters und dem radikalen Pessimismus des Apostels.

Don hier ergeben sich eine Reihe weiterer Konsequenzen. Irenaeus und Paulus scheinen beide die Realität der Erscheinung des Erlösers hier auf Erden in gleicher Weise zu betonen. Und doch ist zwischen beiden wiederum eine fundamentale Differeng. Sur Irenaeus ist die menschliche Natur, die der Erlöser angenommen hat, auch wenn er einmal vom Standpunkt seiner Gottheit von Erniedrigung und herablaffung redet, etwas hohes und herrliches: die natura, die aus Gottes eigenen händen hervorgegangen ist, die eikwv und huoiwois deov. Sur Paulus ist die oaps Christi, deren Realität er nicht leugnet, höchstens durch Wendungen wie ev δμοιώματι σαρκός άμαρτίας, μορφην δούλου λαβών, ev όμοιώματι άνθρώπων γενόμενος καὶ σχήματι εύρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος ein wenig einschränkt, doch nur etwas Niedriges, eine Cast, die er gebuldig trägt, etwas ihm doch schließlich äußerlich Anhängendes. - Sür Irenaeus ist die Vereinigung von Gottheit und Menschheit in Jesus das größte Wunder, vor dem er in Chrfurcht staunend steht, etwas bleibend Wertvolles, in alle Ewigkeit Bestehendes. Sur Paulus ist die σάρξ Christi etwas vorübergehend Angenommenes, eine Cast 1), von der dieser endgultig durch den Tod befreit wird. Sur Irenaeus ist Christus in dieser Vereinigung der Gottheit und der vollen Menschheit - Leib und Seele eingeschlossen - ein wirtungsträftiges Symbol und das Endziel aller Gläubigen; für Paulus ist der gestorbene und erstandene Christus das wirkungskräftige Symbol für die Befreiung des Christen von allem Miedrigen, sarkischem wie psychischem, und für seine Erhebung in die höhere pneumatische Welt.

<sup>1)</sup> Von einer Sündlosigkeit des Fleisches Christi 3. V 14,3 hätte Paulus nicht reden können.

Am stärksten gestalten sich die Unterschiede zwischen beiden in der Eschatologie. Irenaeus behauptet mit aller Energie die Auferweckung des fleisches als einen fundamentalen Satz der driftlichen Religion. Es ist das bei ihm kein Zufall und äußerliches Akzidenz. Seine Rekapitulationstheorie, seine Cehre von der Vereinigung der Gottheit mit der ganzen und vollen Menschheit macht jene Konsequenz unumgänglich notwendig. Das Erlösungswerk scheint ihm im Kampf mit der Gnosis unvollständig, ja das herzstück aus demselben herausgebrochen, wenn man wagt, die Auferstehung des Fleisches zu leugnen. Denn zu der von Gott geschaffenen natura des Menschen gehört auch die fleischliche sinnliche Materie, und eben diese ist es, die der im fleisch erschienene Erlöser getragen und mit der Gottheit vereint hat. Und im heiligen Sakrament der Eucharistie nährt Christus unser fleisch und Blut mit dem seinigen. "Unsere Cehre (von der Auferstehung) stimmt mit der Eucharistie überein, und die Eucharistie wiederum bestätigt unsere Lehre" (ΙΝ 18, 5). πῶς δεκτικὴν μὴ εἶναι λέγουσιν τὴν σάρκα τῆς δωρεᾶς τοῦ θεοῦ, ἥτις ἐστὶ ζωὴ αἰώνιος, τὴν ἀπὸ τοῦ σώματος καὶ αἵματος τοῦ κυρίου τρεφομένην καὶ μέλος αὐτοῦ ὑπάρχουσαν (V 2,3). An diesem Punkt trifft I. auf den Ausspruch des Paulus I. Kor. 1500: "Sleisch und Blut können das Reich Gottes nicht ererben." Ärgerlich muß er gestehen: "Diese Stelle führen alle häretiter in ihrer Tollheit gegen uns an, um darzutun, daß das Gebilde Gottes (!) nicht gerettet werden könne" (V 9, 1). Und nun widmet er einen großen Abschnitt der Auseinandersetzung mit diesem Wort, denn alle folgenden Darlegungen (V 9-14) dreben sich um dieses wie um einen Angelpunkt. Man muß den ganzen Abschnitt lesen, um zu erkennen, wie gewaltsam hier die Gedanken des Paulus verbogen und verzerrt werden. Es läßt sich ja nicht leugnen, daß Daulus selbst in der Annahme und Betonung eines neuen Leibes bereits gewissermaßen die Bahnen einer Kompromißtheologie wandelt und daß das Derhältnis zwischen altem und neuem Ceib bei ihm nicht zur völligen Klarheit fommt. Auch ist 3. zuzugestehen, daß er geschickt die realistische Seite der Auferstehungshoffnung des Paulus für sich zu verwerten weiß. Aber wenn er wieder und wieder auf die Deutung zurücktommt, das Sleisch Gottes könne "nicht ohne den Geist" das Reich Gottes erwerben 1), das Sleisch müsse vom Geiste Gottes aufgenommen werden 2), wenn er fleisch und Blut umdeutet auf die fleischlichen handlungen, die den Menschen der Sünde ausliefern 3), wenn er das Ausziehen des alten

<sup>1)</sup> V 9, 3 V 12, 3. 2) V 9, 4. 3) V 14, 4.

Menschen nur vom Abschaffen des alten Wandels versteht '), und wenn er nach alledem lehrt, daß der ganze Mensch mit Fleisch und Blut von Gott erneuert werde '), — so sieht man auf den ersten Blick, daß das alles vollendet unpaulinisch ist, wie denn auch Paulus niemals davon hätte sprechen können, daß unser Fleisch im Sakrament aus Leib und Blut des Herrn genährt werde.

Der Unterschied ist eben ein fundamentaler. Er betrifft am legten Ende die gesamte den Paulus beherrschende πνευμα-σάρξ-Cehre. Auch hier zeigt sich freilich zunächst das Merkwürdige, daß Irenaeus die Sprache und die Terminologie des Paulus einfach herüber= nimmt. Er beschreibt den Umfang des menschlichen Wesens scheinbar paulinist"): nos autem quoniam corpus sumus de terra acceptum, et anima accipiens a deo spiritum, omnis quicunque confitebitur (III 22, 1). Perfectus autem homo, commixtio et adunatio est animae assumentis spiritum patris et admixta ei carni, quae est plasmata secundum imaginem dei (V 6, 2)4). Direkt paulinisch – eigentlich gar nicht in das System des Irenaeus passend, aus dem Gedankenkreis des Paulus entlehnt - ist der Sat 5) ίνα ως εν τῷ ᾿Αδὰμ πάντες ἀποθνήσκομεν ὅτι ψυχικοί, εν τῷ Χριστῷ ζήσομεν ότι πνευματικοί (V 12, 3). Aber das alles sind nicht mehr als entlehnte Worte. Wir sehen den I., wenn er sich in Geleisen des Paulus bewegt, auch sofort wieder entgleisen. Paulus hätte nicht von ber σάρξ sagen können: quae est plasmata secundum imaginem dei. Und hinter jenem letterwähnten, start paulinisierenden Satz folgt die Korrektur des Irenaeus: αποθέμενοι οὐ τὸ πλάσμα τοῦ θεοῦ (sc. δίε fleischlich-psychische Matur) άλλα τας έπιθυμίας της σαρκός, λαβόντες τὸ πνεῦμα ἄνιον.

Die Grundbegriffe sind eben total verschieden. Das  $\pi v \in \tilde{v} \mu \alpha$  ist für Irenaeus in jenen oben zitierten Sätzen das supranaturale "additamentum" der menschlichen Seele, durch das Seele und Fleisch in

<sup>1)</sup> V 12, 4. 2) V 12, 6.

<sup>3)</sup> Dagegen kann die Beobachtung nicht aufkommen, daß 3. einmal gezlegentlich der Bekämpfung der Seelenwanderung vom πνεῦμα als einem unværlierbaren Eigentum des einzelnen Menschen redet.

<sup>4)</sup> III 22,3: praeformante Deo primum animalem hominem, videlicet ut a spiritali salvaretur.

<sup>5)</sup> Harnack 5953 urteilt mit Recht: "Gnostisch ist es, wenn I. einmal sagt (folgt der Satz). — Aber diesem Gedanken ist auch Paulus nahe gewesen." Ich würde urteilen, der Gedanke ist dies Wort paulinisch. Aber Paulinismus und Gnosis decken sich hier.

die göttliche Sphäre hinaufgehoben werden. Don dem Geist der paulinischen Erlösungslehre mit ihren schroffen Gegensähen, von der Tragweite eines Wortes wie ψυχικός δὲ ἄνθρωπος οὐ δέχεται τὰ τοῦ πνεύματος τοῦ θεοῦ, von dem, was Paulus mit dem Begehren des Fleisches wider den Geist meint, hat Irenaeus auch nicht die entfernteste Ahnung mehr. I. hat das firchliche Verständnis des Paulus inauguriert, er ist der erste Vertreter jenes exegetisch temperierten Paulinismus, der seitdem so weithin geherrscht hat. I. hat vielleicht am meisten dazu beigetragen, daß Paulus "der" Theologe der Kirche blieb, aber nur durch eine gewaltige Verfürzung hat er den Paulinismus für die Kirche erträglich gemacht 1).

Was aber Irenaeus aus der Theologie und der Gedankenwelt des Paulus herausbrach, das sind alle die Ansätze gewesen, die letztlich in die Gnosis hineingeführt haben, deren Konseguenzen die Gnostiker ge= zogen haben: jene raditale und einseitig schroffe Erlösungsstimmung, die legtlich die Idee der Schöpfung gefährdet und entwertet; jene pessimistische Grundanschauung, die eine Disharmonie von unerhörter Schärfe in alles Menschenwesen hineinbringt und die im Grunde die Einheitlich= teit des Menschenwesens aufhebt und zu dessen Zerreikung in die beiden Klassen der Pneumatiker und Psychiter führt; jenes überstarke Empfinden von dem gänzlich Neuen und Unerhörten in der christlichen Erlösung, das am legten Ende nicht nur alles Alte entwertet, sondern auch das Ewige und Allgemeingültige in dem Verhältnis Gottes gur Menschenseele aufzuheben droht; jenes überweltliche Sehnen, welches das höchste erleben möchte außerhalb der ganzen Welt, welche das rein menschliche Seelenleben umschließt: in der gesteigerten Stimmung der pneumatischen Offenbarung, der Vision und Etstase; mit einem Wort jener pneumatische Enthusiasmus, der wohl eine alte Welt zu sprengen und zu vernichten imstande war, aber doch teine neue weltumfassende Gemein= schaft bauen konnte.

Indem das alles aus dem Paulinismus herausgebrochen wurde, blieb der kirchlich brauchbare Paulinismus. Der Vulkan hat ausgeglüht, und seine lodernden Lavamassen sind zum nährenden Fruchtboden einer neuen Welt geworden.

Es war ein Meisterstück, das die Kirchenväter hier vollbrachten!

<sup>1)</sup> Eine hübsche Probe von Umdeutung paulinischer Kerngedanken IV 12,4 (wie wäre Christus des Gesetzes Ende, wenn er nicht auch dessen Ansague). Ogl. dazu, wie Klemens Al. das έθανατώθητε τῷ νόμφ Stromat. III 12,84 aussetzett (auch III 18,106 "ζῷ δὲ οὐκέτι ξγὰ" ώς ἔζων κατὰ τὰς ἐπιθυμίας).

Paulus, der größte Genius, den die christliche Urzeit hervorgebracht, wird den Gnostifern entrungen und damit wird zugleich der gnostischen Bewegung der Todesstoß versett. Was an dieser Bewegung der Kirche gefährlich geworden war, das war die Verbindung der Gnosis mit dem Paulinismus. Marcion, der diese Verbindung am reinsten darstellt, ist auch der gefährlichste Rivale der Kirche geworden. Nun, nachdem sie diese Verbindung als widerrechtlich erwiesen, hatte sie von dort nichts mehr zu fürchten. Irenaeus und Tertullian, Klemens und Hippolyt sind die Männer der Zukunst.

Zugleich aber wurde damit bis zu einem gewissen Grade die Gedankenwelt der Apologeten gerechtfertigt und aufgenommen. In alledem, worin I. von Paulus und der Gnosis abruckt, steht er zugleich sichtlich auf dem Boden der Apologeten. Doch wieder wird deren Rationalismus hier weit überboten und überholt. Die Zeit für eine innerliche überwindung desselben war freilich noch nicht gekommen, überboten aber wird er durch die Einführung eines entschlossenen Supranaturalismus in die Gesamtauffassung der Religion. An der Einheit von Schöpfung und Erlösung wird strenge festgehalten; doch aber hat für Irenaeus die Erlösung ein augmentum und additamentum über die Schöpfung hinaus, das sich aus dieser allein schlechterdings nicht begreifen läßt, so sehr sie auch darauf angelegt erscheint. Die Erlösung wird ein reales großes göttliches Wunder. Davon etwas angedeutet haben auch die Apologeten, vor allem Justin, wenn sie davon sprachen, daß der Logos selbst in der Fülle seines Wesens in Jesus erschienen sei. Aber gang anders, in einer viel massiveren und gemeinverständlicheren Weise weiß I. davon zu reden und auf die Frage der Marcioniten: quid (novi) igitur dominus attulit veniens Antwort zu geben: quoniam omnem novitatem attulit, semetipsum afferens. "Nachdem aber der König gekommen ist, und die Untertanen mit der verheißenen Freude erfüllt wurden, und die Freiheit empfingen, die von ihm stammt, und an seiner "Schau" teilnahmen und sein Wort hörten und von ihm die Geschenke erhielten - da wird man nicht mehr fragen: was der König Neues gebracht habe: Sich selbst hat er ja gebracht, und die verheißenen Güter, in die die Engel hineinzuschauen begehrten, hat er den Menschen geschenkt (IV 34, 1)."

Dieser stärkere Supranaturalismus und die klarere Erfassung der Bedeutung der Erlösung aber ist offenkundig wiederum eine Auswirkung paulinischen Einflusses und der Auseinandersetzung mit der Gnosis. Er ist das Residuum des viel schrosseren radikalen und dualistischen Pessi-

mismus der paulinisch gnostischen Gedankenwelt. Andrerseits erscheint diese hier temperiert durch eine im Grunde optimistische, das Ganze unter den Gesichtspunkt der Evolution stellende hellere Betrachtungsweise. Mit diesen Konzeptionen ist übrigens Irenaeus seiner Zeit weit vorausgeeilt. Weder Tertullian noch hippolyt, die doch noch viel mehr in den Bahnen der apologetischen Auftlärung wandern, noch Klemens, der den Stoizismus mit dem platonischen Supranaturalismus zu überwinden sucht, haben den Irenaeus an vorbildlicher Bedeutung erreicht. Dem einfachen und geschlossenen Erlösungssupranaturalismus des Irenaeus, in welchem gratia und natura zu einer so merkwürdigen harmonie vereinigt und so geschickt auf einander abgestimmt sind, gehört die Zukunft.

Und wenn man sich nun noch einmal vergegenwärtigt, daß Irenaeus mit allem, was er vorbringt, sich ganz und gar auf den Boden des herrschenden Gemeindeglaubens zu stellen und diesen wiederum so einfach und geschickt zu begründen und zu vertiesen gewußt hat, daß seine Cehre schre schlechthin als eine Exposition dieses Glaubens gelten konnte, — daß er daneben eine Auffassung von der Religion und ihrem Endziel vortrug, die in dem umgebenden Milieu von allen tieser gestimmten als die ihrige anerkannt werden konnte (Vergottung durch Gottesschau), so können wir die Rolle, die er für den Christusglauben des zweiten Jahrhunderts gespielt, einigermaßen ermessen. Die Frage cur Deus homo, ist für diese Zeit endgültig beantwortet: der Logos Gottes mußte Mensch werden, um die große und wunderbare Einheit zwischen Gott und menschlichem Wesen herzustellen. Und damit hat die Vergottung der Person Jesu im Kultus für die Denkweise des damaligen Zeitalters ihre innerliche Begründung und Rechtsertigung erhalten.

Die Entwickelung wird und kann freilich bei dieser kirchlichen Vermittelungstheologie des Irenaeus, bei diesem Sic et Non eines christoslogischen Supranaturalismus nicht stehen bleiben, aber sie hat hier — und zwar für lange Zeit — einen vorläufigen Ruhepunkt gefunden.

## Berichtigungen.

S. 12 3. 9 v. u. I. Titels ft. Artifels. - S. 15 3. 1: ausgeftaltet. - S. 33 3. 5 v. u.: Petrusevangelium X 41. - S. 75 3. 12: Andros ft. Nagos. - S. 200 3. 1 u.  $210^4$  3. 19 v. u.: véov. S.  $273^3$  3. 3. 4: Mand. IV  $2_1$ . - S.  $335^1$  legte 3eile: Protrept. XI 114.

### Stellen=Register.

#### I. Altes Testament.

Genesis 126 181. 244. 2442. 432. 4431. -1<sub>87</sub> 273<sup>1</sup>. Exodus 17<sub>14</sub> 273<sup>1</sup>. — 24<sub>1</sub> ff. 198<sup>1</sup>. — 33<sub>14</sub> 10<sup>8</sup>. — 33<sub>20</sub>. 22 f. 198<sup>1</sup>. Deuteronomium 3317 28. — 4528 107. II. Könige 442-44 75. 88. Jesaia 69f. 854. — 814 841. — 823 854. — 91 854. 1117 2092 2816 83.841 33<sub>16</sub> ff. 273<sup>1</sup>. 40<sub>8</sub> 85. — 40<sub>18</sub> 122. — 42<sub>1</sub> 69<sup>2</sup>. 88. –  $42_{1-4}$   $85^{2}$ . —  $42_{6}$  f.  $273^{1}$ . —  $45_{1}$  $273^{1}$ . —  $45_{7}$  209. —  $45_{28}$  122. — 498 852.  $50_6$  88. —  $50_8$  2731. —  $52_{18}$  852. — 53 27. 87-89. — 534 854. — 536 f., 851. - 5312 851. 87. 61<sub>1</sub> ff. 85<sup>2</sup>. Jeremia 922 f. 122. — 3115 882. Daniel 718 14f. 82, 844. — 718 (Septuagintatert) 15. — 714 18. Hosea 62 29. 302. 842. — 11, 882. Joel 35 100. Micha 51 882. Sacharja 9, 88.  $11_{12}$  f.  $85^4$ . —  $12_{10}$  27 f. 84. 88. 137 84. 844. 854.

Maleachi 17-12 1015. — 31 57.85. Dialm 2 664. 83. — 27 692. 88. — 56  $209^2$ . — 8 83.94.  $11_7 \quad 198^{\circ}$ . —  $16_{8^{-1}}$  84. —  $17_{15}$  $198^{2}$ . 22 84.87. - 22<sub>28</sub> 273<sup>1</sup>. - 22<sub>25</sub> $198^{2}$ .  $31_6$  88. —  $34_{18}$  273<sup>1</sup>. —  $36_9$  209<sup>8</sup>. — 38<sub>10</sub> 209<sup>2</sup>.  $40_7$   $84^3$ ,  $41_{10}$   $84^3$ ,  $85^4$ , — 45 308 f. 349. - 476 309. $68_{19}$  37. — 69 84. 87. —  $69_{26}$  854. 78<sub>2</sub> 85<sup>4</sup>. 82  $415f. - 826 417^2 - 89_{15} 209^2.$ 901 416.  $104_2$  209. —  $109_8$  $85^4$ . —  $109_8$  $85^{4}$ . 110 51. 82 f. 122<sup>1</sup>. 273<sup>1</sup>. 308. 118 **51**. 83. 83<sup>1</sup>. — 118<sub>25</sub> 88. — 119105 209. 140<sub>14</sub> 198<sup>2</sup>. Hiob 5<sub>1</sub> 120. — 33<sub>28</sub> 120. Tobit 12<sub>15</sub> 120. Sapientia Salomos 2<sub>18</sub>. 18-20 87. — 7<sub>25</sub>  $238^{2}$ . —  $7_{26}$   $209^{2}$ . Jesus Sirach 24 59. — 2482 (Cot. Ubers.) 341 391. — 51 59. — 51<sub>88</sub> 62<sup>2</sup>.

#### II. Neues Testament.

 $\begin{array}{c} \text{Matthaeus} \quad \mathbf{1}_{16} \quad 330^{3} \; (\text{Text}). \; ---- \mathbf{1}_{20} \\ 331. \\ 4_{12\cdot 15} \; 85^{4}. \\ 5_{8} \; 198^{3\cdot 4}. \; ---- 5_{11} \; 7. \\ 6_{9} \; 65_{2}. \\ 7_{21} \; 63. \; ---- 7_{21} \, \mathbf{f}. \; 103^{5}. \; 104^{1}. \; 105^{2}. \; ---- \\ 7_{22} \, \mathbf{f}. \; 63. \; 104. \; 277^{1}. \\ \mathbf{8}_{2} \; 96^{5}. \; ---- \mathbf{8}_{8} \; 96. \; ----- \mathbf{8}_{16} \; 63. \; ---- \mathbf{8}_{17} \\ 85. \; 85^{4}. \; ---- \mathbf{8}_{19} \; 96^{3}. \; ---- \mathbf{8}_{20} \; 10. \; ---- \\ \mathbf{8}_{21} \; 96_{8}. \; ---- \mathbf{8}_{25} \; 96^{5}. \\ \mathbf{9}_{8} \; 10^{2}. \\ 10_{23} \; 12^{1}. \; 23. \; ---- 10_{24} \; 99. \; 187^{2}. \; -----$ 

 $\begin{array}{c} 10_{28} \quad 18^5. \, - \, 10_{39} \quad 8. \quad 18. \, - \, 10_{39} \\ 49. \, - \, 10_{40} \quad 50. \, - \, 10_{49} \quad 50. \\ 11_{2^{-6}} \quad 71^3. \, - \, 11_{2} \quad 4. \, - \, 11_{5} \quad 86^4. \, - \\ 11_{10} \quad 10^2. \quad 57. \quad 85 \, \mathrm{f.} \quad - \, 11_{11} \quad 58. \, - \\ 11_{18} \, \mathrm{ff.} \quad 10 \, - \, 11_{30^{-24}} \quad 71^3. \, - \\ 11_{25^{-80}} \quad 58 \, \mathrm{ff.} \quad - \, 11_{27} \quad 65. \quad 208^2. \\ 230. \quad 430. \, - \, 11_{28^{-30}} \quad 62^2. \quad 63. \\ 12_{18} \quad 69^2. \quad 127^5. \, - \, 12_{18} \, \mathrm{ff.} \quad 85^2. \, - \\ 12_{27} \, \mathrm{f.} \quad 49. \quad 71^3. \quad 127^5. \, - \, 12_{31} \, \mathrm{f.} \\ 127^5. \, - \, 12_{32} \quad 9. \, - \, 12_{39} \, \mathrm{ff.} \quad 8. \quad 29^4. \\ 31^4. \, - \, 12_{40} \quad 63. \, - \, 12_{41} \, \mathrm{f.} \quad 64^3. \\ 13_{35} \quad 85^4. \, - \, 13_{87.41} \quad 7. \, - \, 13_{58} \quad 63. \end{array}$ 

```
14<sub>88</sub> 67<sup>2</sup>.
   16_{18} 6. — 16_{16} 67^{2}. — 16_{18} 37. —
      16_{21} 4. — 16_{25} 49. — 16_{27} 8. 18. —
      1628 6.
  17_4 96^5. - 17_{15} 96^5. 18_6 50. 123^1. - 18_{10} 50^2. - 18_{11} 7. - 18_{20} 63. 19_{17} 63. - 19_{28} 9^1.
   20_{80} f. 96^5. — 20_{88} 96^5.
   218 96.
   23_8 f. 98 f. -23_{10} 31. -23_{87-89} 64^1.
   24_{97} 11. — 24_{80} 84^4 f. 291. —
      24<sub>87.89</sub> 11. 18<sup>3</sup>. — 24<sub>42</sub> 96<sup>2</sup>. —
   24<sub>44</sub> 11<sup>3</sup>.
25<sub>81</sub> ff. 7. 18.
   26_{22} 965. — 26_{61} 541. — 26_{64} 173.
   28<sub>1</sub> 77<sup>3</sup>. — 28<sub>6</sub> (Hndschrn.) 96<sup>4</sup>. —
2_{1-10} 47 f. — 2_8 127<sup>5</sup>. — 2_{10} 10. —
      2_{19} f. 23.48. - 2_{28} - 2_{28} 49. - 2_{28} 10.
   3-4 80 f. - 3_{7-12} 67. - 3_{11} 65. -
      3_{21} 63. — 3_{22} ff. 9^2. — 3_{28} 9. —
      3<sub>29</sub> 127<sup>5</sup>.
   412 854.
   5_6 106^4. — 5_7 65. — 5_{19} 95^8. —
      5_{85} 96^1. — 5_{87} 74^1.
   615 852.
   7_{17} 81. — 7_{28} 96.
   81^5. — 8_{35} 49. — 8_{88} 8. 18.
   9_{1-10} 74. — 9_1 6. — 9_9 f. 8. — 9_{11-18}
       74_1. — 9_{12} 86^1. — 9_{12} b 7. —
       9_{81} 11. 19<sup>2</sup>. 29<sup>1</sup>. — 9_{87} 50. — 9_{88} f.
       50. 104. 104<sup>1</sup>. 277<sup>1</sup>. — 9<sub>88</sub> 74<sup>1</sup>. —
      9_{41} 3. 50. — 9_{42} 50. 123^{1}. -
    10_{18} 63. — 10_{19} f. 127^5. — 10_{88} f.
   127^{5}. — 12_{85^{-87}} 5. 51. 83<sup>1</sup>. 95<sup>8</sup>.
   108. — 1286 127<sup>5</sup>.
13 (Apotalypse) 22. — 132 (Cod. D)
       54. - 13_8 \quad 74^1. - 13_{22} \quad 65. - 13_{26}
       154. — 13<sub>26</sub> f. 11. — 13<sub>27</sub> 18. —
       13_{81} f. 52. 65. — 13_{85} 11^{8}. —
    14-15 53ff. — 14<sub>8</sub> 77<sup>3</sup>. — 14<sub>12-16</sub>
       52. 96^1. — 14_{18} f. 71^1. — 14_{21} 11. 86. — 14_{26} 85^4. — 14_{27} 84. —
       14_{88} 74^{1}. — 14_{87}-41 82. —
       1441 11. — 1449 86. — 1456 ff.
```

```
53 f. - 14_{61} ff. 54. - 14_{61} 3.
         54. 67. - 14_{69} 11. 17^3. 65.
   14_{68} f. 304. 15_{24} 87. -15_{28} 87¹ (findightn.). -15_{29} 53. 87. -15_{32} 3. 50^3, 123^1, -15_{34} 87. -15_{38} 87. -15_{39} 65. 182^4. -15_{40} ff. 15_{47} 78.
    16 77 f. — 16_8 8. — 16_{17} 104. 105^2. 277^1. — 16_{19} f. 97.
Lutas 1<sub>84</sub>f. 330. — 1<sub>85</sub> 331. 3778. —
    211 96. 293. 298.
    322 (Cod. D) 664. 3251.
   3_{28}^{9} (200. 30^{\circ} . 32^{\circ} . 4_{18} 1278. -4_{18} ff. 64 . -4_{18} 85°. 6_{22} 7 22. -6_{46} 96. 103^{\circ}. 7_{6} 96. -7_{18} ff. 71^{\circ} . -7_{22} 86°. -7_{27} 85 f. -7_{88} ff. 10. 8_{19} f. 123^{\circ} . -8_{28} 106^{\circ} . -8_{49} 96°. -9_{26} 8. -9_{86} 69°. -9_{86} 69°. -9_{86} 81°. -9_{86} 69°. -9_{86} 81°. -9_{86} 69°. -9_{86} 81°. -9_{86} 69°. -9_{86} 81°. -9_{86} 69°. -9_{86} 81°.
         9_{86 \text{ b}} 8^{1}. — 9_{56} 7. — 9_{58} 10. — 9_{59}
     (Hndschrn.) 96<sup>3</sup>.
10<sub>13</sub> f. 71<sup>3</sup>. — 10<sub>18</sub> 19. — 10<sub>21</sub>
         127^5. — 10_{22} 65. — 10_{23} f. 64. —
     11_2 65^2. — 11_{19} 71^3. — 11_{20} 49.
     718. 127^5. -11_{29} ff. 8. -11_{81} 64^3. 12_5 f. 18^5. -12_8 18. -12_{10} 9. 127^5. -12_{11} ff. 127^5. -12_{82} 18^5. -12_{40} 11^8. 96^2.
     1334 f. 641.
     17_2 50. 123^1. — 17_5 f. 123^1. — 17_{22}
         7. 18^3. — 17_{28} f. 26. 80 11. 18^3. —
         1733 49.
     18_8 \ 123^1 - 18_8 \ 7 - 18_{81} \ 86^1
     19<sub>10</sub> 7.
     21_{19-15} 127^5. — 21_{36} 7.
     22_{29} 86. -22_{24} ff. 9. -22_{29} 9<sup>1</sup>. 18<sup>5</sup>. -22_{37} 85. 86<sup>1</sup>. 87<sup>1</sup>. -22_{48} 7. -22_{48}
         23_{43} 76. — 23_{54} 78<sup>1</sup>. 24_{7} 7.19<sup>2</sup>. — 24_{27} 86<sup>1</sup>. — 24_{89}-48
          323^2. — 24_{44} 86^1.
Johannes, Prolog 375. 391.
     1_4 \ 209^3 - 1_{7-9} \ 209^3 - 1_{12} \ 190^5 -
          1_{18} 1974. 215. 3308. — 1_{14} ff.
          204 ff. — 1<sub>14</sub> 189<sub>7</sub>. 197<sup>5</sup>. 208.
          321^{1}. 391. — 1_{18} 188^{3}. 189^{7}. 205^{1}.
          3021 (findschrn.). 421. — 120 289. —
     1_{32} f, 197^{2}, -1_{84} 69^{2}, -1_{86} 289, -1_{81} 24, 187, 2_{1} ff, 75, -2_{17} 87, -2_{22} 371^{1}, -
          228 1905.
     3_5 197^2, -3_6 197^1, -3_{11} 188^4, -3_{18} f, 24, -3_{18} 187, -3_{14-16} 207, -3_{14} 188^1, -3_{16} 189^{1,7}, 220^3, -3_{18} 189^7, 220^3, -3_{17-91}
          213^{1}. — 3_{18} 189^{7}. 190^{5}. — 3_{19} f.
          209. -3_{81} 222. -3_{82} 188^4. -3_{84} f.
          189^5, 218^1, — 3_{84} 206^3, — 3_{86} 188^2.
```

4<sub>1</sub> (ND) 97<sup>3</sup>. — 4<sub>26</sub> 217. — 4<sub>41</sub> 205. —  $4_{42}$  294. 297. —  $4_{50}$ 

 $5_{19-27}$   $189^4$ ,  $213^1$ , -  $5_{20}$  ff.  $193^1$ , - $5_{22}$  f.  $308^2$ . —  $5_{28}$  190. —  $5_{24}$  $206. -5_{25}$   $372. -5_{27}$  23. 187. - $5_{28}$  f.  $214^{1}$ . —  $5_{80}$   $188^{4}$ . —  $5_{88}$  $205. - 5_{50}$  205.

 $6_{28}$  (D a. e.)  $97^{8}$ . —  $6_{27}$   $189^{5}$ .  $g_{028} = 10^{41}$ ,  $g_{028}$  $214^{1}$ .  $-6_{46}$   $188^{4}$ .  $-6_{48}$  217.  $-6_{51-56}$   $197^{5}$ .  $-6_{53}$  188. 284. - $6_{54}$  214<sup>1</sup>, 284, —  $6_{56}$  284, —  $6_{62}$  f. 284. —  $6_{62}$  24. 187. —  $6_{68}$  $197^{2.5}$ .  $206^{3}$ . —  $6^{69}$   $67^{1}$ .  $208^{1}$ . —

 $7_{24}$  4291. —  $7_{26}$  ff. 3302

 $8_{12}$  209. 217.  $-8_{15}$  1974.  $-8_{23}$  1893. - $8_{26}$   $188^4$ .  $206^2$ . —  $8_{28}$  24.  $188^4$ . 2062, 207.—881 205.—882 208.— 8<sub>87</sub> 205. 220<sup>1</sup>. — 8<sub>88</sub> 188<sup>4</sup>. 206<sup>2</sup>. — 

209. — 9<sub>84</sub> ff. 22. — 9<sub>85</sub> 188. —

9<sub>88</sub> **3**05.

 $10_{7.9}$  217. —  $10_{11}$  217. —  $10_{14}$  f.  $208^{2}$ . —  $10_{14}$  217. 219. —  $10_{15}$ 60. —  $10_{29}$  218. —  $10_{80}$  190. 218. — 10<sub>88-86</sub> 1907. 305. 4158. —  $10_{88}$  190. —  $10_{86}$  1895. —  $10_{87}$  ff. 1894.

 $11_2 97^3$ . —  $11_{24}$  f.  $214^1$ . —  $11_{25}$  f. 213<sup>1</sup>. — 11<sub>25</sub> 217. — 11<sub>27</sub> 188<sup>2</sup>. — 11<sub>28</sub> 96<sup>1</sup>. — 11<sub>42</sub> 194.

 $12_{23}$   $188^1$ . —  $12_{25}$  50. —  $12_{80}$ 194. - 1282 24. - 1284 24. 1881. -12<sub>85</sub> f. 209. — 12<sub>85</sub> 2098. — 12<sub>46-50</sub> 2131. — 1246 209. — 1247 f. 206. — 1248 387.

 $13_{18}$  f.  $187^{3}$ . —  $13_{18}$  98 f. —  $13_{16}$  99.  $187^{2}$ . —  $13_{18}$  84<sup>3</sup>. 85<sup>4</sup>. 86<sup>1</sup>. — 13<sub>31</sub> 188<sup>1</sup>.

 $14_{10}$   $189^4$ . —  $14_{17}$   $197^8$ . —  $14_{19}$  ff.  $208^{1}$ . —  $14_{19}$  205. —  $14_{21}$  216. —  $14_{23}$  205 f. 216. —  $14_{26}$  197<sup>3</sup>. — 1428 218.

15<sub>1</sub> 217. — 15<sub>8</sub> 205. — 15<sub>5</sub> 217. — 157 205. —  $15_{10}$  216. —  $15_{14}$ f. 187. —  $15_{15}$  1884.  $208^2$ . —  $15_{25}$  $87. - 15_{26} 197^{\circ}$ 

167ff. 1978. — 1610.18 2064. —  $16_{27}$   $187.216. — <math>16_{28}$   $189^2.219. —$  $17_{1-3}$   $301^{3}$ . —  $17_{3}$  208, 301. —

 $17_{6-8}$   $208^{1}$ . —  $17_{6}$  205. —  $17_{8}$ 206. — 17<sub>10</sub> 218. — 17<sub>11</sub> f. 190<sup>4</sup>. —  $17_{11}$  275. -  $17_{12}$   $217 \, f.$  -  $17_{14}$  206. -  $17_{17}$  208. -  $17_{28} \, f.$   $86^1.$  217. -  $17_{24}$  205.

 $19_7 \ 188^2 - 19_8 \ 190 - 19_{17} \ 321^1 19_{24.28}$  87. —  $19_{81}$  78<sup>1</sup>. —  $19_{87}$  84<sup>4</sup>. —  $19_{80}$  f. 77<sup>8</sup>. —  $19_{42}$  78<sup>1</sup>.  $20_{20}$  87.  $323^2$ . —  $20_{22}$   $197^2$ . —  $20_{23}$ 

 $222^1$ . —  $20_{24.29}$   $323^2$ . —  $20_{25.27}$  $87. - 20_{28} \quad 301. - 20_{81} \quad 188^{2}. -$ 2122 2141

Apostelgeschichte 120 854. — 124 102. —  $2_{21}$   $100^3$ ,  $122^2$ , 277, —  $2_{22}$   $19^1$ , — 224 378 — 225 ff. 84. — 286 191. 97. 324. — 288 191. 2773. 316 276. — 320 f. 23. — 320 269. —

328 85.  $4_{10}$  276. —  $4_{27}$  68. —  $4_{29}$  269. —

4<sub>30</sub> 68.

531 19. 293. 297.

 $7_{87}$  85. —  $7_{56}$  83<sup>1</sup>. —  $7_{59}$  102<sup>2</sup>. 812 275. — 816 2778. — 822.24

269 f. — 882 85. — 886 (Hndschrn.) 282.

 $9_1$  92. —  $9_{14}$  100. —  $9_{20}$  181. — 9<sub>21</sub> 100. 320<sup>1</sup>.

 $10_{88}$   $85^2$ . —  $10_{49}$   $18^7$ . 372.  $10_{44,47}$   $129^4$ . —  $10_{48}$   $277^3$ .  $11_{19}$  ff. 92. —  $11_{20}$   $93^4$ .  $100^3$ .  $11_{28}$   $127^5$ .

 $13_{28}$  293. —  $13_{88}$  66. 324. —  $13_{85}$  $84. - 13_{47} 85^2.$ 

1514. 17. 276.

16<sub>18</sub> 277. 17<sub>18</sub> 179<sup>3</sup>. — 17<sub>19</sub> 275. — 17<sub>27</sub>  $269^5$ . —  $17_{28}$  157.

18<sub>15</sub> 275. — 18<sub>25</sub> 129<sup>4</sup>.

 $19_1 \text{ ff.} \quad 1294. \quad -19_5 \quad 277^3. \quad -19_{18}$ 104. 277.

 $20_{28}$   $270^{2}$ .  $22_{16}$  100. 101. 277.  $26_{9}$  275. —  $26_{28}$   $100^{2}$ .

Römer 1<sub>1</sub> ff. 163. — 1<sub>8</sub> f. 330<sup>1</sup>. — 1<sub>8</sub> 181. 183<sup>8</sup>. 330<sup>1</sup>. — 1<sub>4</sub> 159<sup>1</sup>. 181. 182<sup>1.2</sup>. 183. 184. — 1<sub>9</sub> 181. — 1<sub>18</sub>  $234. - 1_{28} 132^2.$ 

 $3_{20}$  234. —  $3_{21-26}$  161<sup>2</sup>. 179. — 3<sub>25</sub> 90.

 $4_5$  178. —  $4_{15}$  234. —  $4_{20}$  178. — 425 1602.

 $5_1$  147.  $164^2$ . —  $5_6$   $160^2$ . —  $5_{9-10}$  $161^2$ .  $-5_9$   $160^2$ . 289.  $-5_{10}$  184. -512 ff. 158. 443.

61ff. 146. 164. — 64 164. — 68 163. —  $6_9$  163. —  $6_{10}$  f. 157<sup>1</sup>. 162. 172. —  $6_{12}$  ff.  $156^{\circ}$ . —  $6_{12}$   $131^{\circ}$ . —  $6_{17}$ 

 $7_4$  163. —  $7_5$  131. —  $7_7$  ff. 133 f. — • 77 234. — 714.17f. 1332. — 728 131.  $8_3$   $131^1$ , 163, 183, -  $8_4$   $129^{1$ , 2, -  $8_6$  ff, 131, -  $8_6$   $129^2$ , 131, -  $8_7$  131, -  $8_9$   $129^2$ , 142,  $142^{1}$ , 2, - $8_{11}$  77.  $129^{2\cdot 3}$ .  $182^{2\cdot 3}$ . —  $8_{13}$  131. —  $8_{16}$   $130^2$ . —  $8_{18}$  f.  $132^2$ . —  $8_{22}$  f. 234. —  $8_{28}$  132<sup>2</sup>. —  $8_{29}$  150<sup>6</sup>. 185. 203<sup>3</sup>. — 8<sub>82</sub> 161<sup>1</sup>. 181. 184. —  $8_{87}$  f.  $156^2$ . —  $8_{88}$  237. 9-11 220. 9<sub>5</sub> 185. — 9<sub>33</sub> 84<sup>1</sup>.  $10_4$   $162. — <math>10_{6-14}$   $179. — <math>10_7$   $39^1. 10_9 \, \text{f.} \quad 123. \quad -10_9 \quad 101. \quad -10_{12} \, \text{f.}$  $100. - 10_{18}$   $122^2.$ 1184 122.  $12_2 \quad 133^8 \quad -- \quad 12_{5^-8} \quad 9^{-18}$  $105^{3}$ . 13<sub>12</sub> 210<sup>2</sup>.  $14_{11}$  122. —  $14_{28}$  178. 15<sub>19</sub> 340<sup>1</sup>. 16<sub>25.27</sub> 360<sup>1</sup>. I. Korinther 12 100. — 15 1063. —  $1_{18}$  101. —  $1_{17}$  ff. 290. —  $1_{21}$  $234. - 1_{81}$  122.  $3_{1-3}$   $155^{1}$ . —  $3_{8}$  132. —  $3_{16}$   $142^{1}$ . 157<sup>1</sup>. — 3<sub>22</sub> f. 185. 44 155. — 49 236.  $5_4$  f. 104. —  $5_4$  155.  $340^1$ . —  $5_7$  f. 147. 164. —  $5_7$  90. 160°.  $6_8$  236. —  $6_{11}$  101.  $164^2$ . —  $6_{20}$  $160^{2}$ .  $7_{10.12}$  144. —  $7_{23}$  160°.  $8_2$  f. 60°. 208°. —  $8_5$  f. 119. 180. — 8<sub>6</sub> 122. 185<sup>2</sup>. 9<sub>14</sub> 143.  $10_4$  122. —  $10_{16}$  147. 152. —  $10_{17}$  $105^{8}$ . —  $10_{21}$  101. —  $10_{26}$   $122^{4}$ . –  $11_8$  185. —  $11_{10}$  236. —  $11_{17}$  ff.  $147^{1}$ . —  $11_{20}$  101. —  $11_{28-25}$  93.  $144^{1}$ . —  $11_{88}$   $339^{2}$ .  $12_{1-8}$  103. —  $12_{9}$  f. 105. —  $12_{9}$   $340^{1}$ . —  $12_{10}$   $127^{4}$ . —  $12_{18}$   $105^{3}$ . 13<sub>12</sub> 60<sup>3</sup>. 208<sup>2</sup>.  $14_{12}$   $127^4$  —  $14_{14}$ f.  $132^1$ .  $133^3$ . —  $14_{24}$  f.  $127^2$ ,  $339^4$ , —  $14_{32}$   $127^4$ .  $15_1$  ff. 20. 77. 93. —  $15_8$   $160^2$ . — 154 29. 84.  $15_{22}$  162. —  $15_{24}$  237. —  $15_{25}$ ff. 185. - 15<sub>95</sub> 83<sup>1</sup>. 122<sup>1</sup>. - 15<sub>96</sub>83. 94. —  $15_{29}$  147<sup>1</sup>.  $15_{36}$  f. 76. —  $15_{44}$   $132^2$ . —  $15_{45}$  131.

158. 184<sup>1</sup>. — 15<sub>46</sub> 159. 184<sup>1</sup>. —

 $15_{49}$   $150^6$ . —  $15_{50}$  76. 131. 445.

 $16_2$  31. —  $16_{22}$  103. 131. II. Korinther 18 1851. — 119 1442.  $155. - 1_{20} 102.$ 214f. 126. --- $3_{18}$  ff. 122. 145. —  $3_{16}$  1224. — 3<sub>17</sub> f. 126. — 3<sub>17</sub> 129. 142. — 3<sub>18</sub> 150<sup>6</sup>. 203<sup>3</sup>.  $4_4$  234. 444. —  $4_5$  155. —  $4_6$  2038. —  $4_7$  ff.  $156^2$ . —  $4_9$  f. 126. —  $4_{10}$ 163. 5<sub>21</sub> 90. 161<sup>2</sup>. 614 2102. 7<sub>1</sub> 130<sup>2</sup>. 8<sub>9</sub> 163. 184. 1017 122.  $11_{10}$  155.  $11_{14}$  210°. —  $11_{31}$  185°.  $12_2$  ff. 132. —  $12_7$   $156^2$ . 236.  $12_8$   $102. - 12_9$   $126. - 12_{12}$   $340^1$ . 138 155. Galater 1<sub>8</sub> 236<sup>4</sup>. — 1<sub>16</sub> 155<sup>2</sup>. — 1<sub>22</sub> 92.  $2_1 93. - 2_{16-20} 179. - 2_{19} f. 156^1. 2_{19}$   $157^1$ . —  $2_{20}$   $160^2$ . 181. — 219 161. 220 231 162. 302<sup>1</sup> (ξηηδήφτη.). 32. 5 129<sup>4</sup>. — 318 161. — 319 162. 234. 236. — 321 234. — 327 146. 162.  $237^1$ . —  $4_4$  181.  $183^2$ .  $330^{1}$ . —  $4_{5}$  161. —  $4_{8}$   $60^{8}$ . —  $4_{9}$ 162. 2371.  $5_{16}$   $129^1$ . —  $5_{17}$  131.  $133^1$ . —  $5_{22}$  f.  $128. - 5_{24} 164. - 5_{25} 129^{1}$ . 614 164. Epheser 18 1851. — 17 2895. — 121 275. 280. — 1<sub>22</sub> ff. 351.  $2_{18}$   $289. - 2_{14}$   $352. - 2_{15}$  357. -220 352.  $3_{10}$   $236^5$ , 352, 357, —  $3_{19}$  f. 352, — 321 2862.  $5_8$  f.  $210^2$ . —  $5_{10}$  286. —  $5_{18-20}$  352. —  $5_{20}$   $102^4$ . —  $5_{28}$  277. — 529 264.  $6_{12}$  ff.  $345^{1}$ . —  $6_{14-17}$  353. Kolosser 112 2102. — 114 1611. 2895. —  $1_{15}$  181. —  $1_{16}$  1852. —  $1_{18}$  $152. - 1_{20}$  236. 290.  $- 1_{84}$  154.  $2_8$  162. —  $2_{11}$  163. —  $2_{15}$  161.  $236^{3}$ . —  $2_{18}$  f.  $121^{4}$ .  $132^{2}$ . —  $2_{18}$  $132^{1}$ . --  $2_{19}$   $105^{3}$ .  $106^{2}$ . 152. - $2_{20}$  162.  $237^1$ .  $-2_{23}$  1214. 157.  $-3_5$  131.  $-3_{15}$  146.  $-3_{16}$ f. 102.  $-3_{16}$  (Findightm.) 286. Philipper 26ff. 77.1442.163.184.323ff. - $2_7$  183. —  $2_9$  ff. 106. —  $2_{18}$  1571.

 $3_{11}$  ff.  $156^2$ . —  $3_{20}$  293. I. Thessalonicher 415 143. — 55 2102. 5<sub>11</sub> 103. — 5<sub>23</sub> 130<sup>2</sup>. I. Timotheus 1<sub>17</sub> 360<sup>1</sup>. 316 283. 287. 3224. — 316 (Hndichrn.) 3021  $6_{13}$  282. —  $6_{15}$  f.  $360^{1}$ . —  $6_{16}$  209<sup>1</sup> II. Timotheus 18ff. 299. — 110 293. — 1<sub>18</sub> 271<sup>2</sup>.  $28 283. - 2_{16} 439^{1}. - 2_{19} 271^{2} -$ 222 100. 39. 18 439<sup>1</sup>.  $4_1$  300. —  $4_{14}$  271°. —  $4_{18}$  271°. 286<sup>8</sup>. Titus 14 293.  $2_{11}$  299.  $301^{1}$ . —  $2_{12}$  f.  $366^{3}$ . —  $2_{18}$ 293. 297. 299. 3011. 372 f. 3<sub>4</sub> 299. — 3<sub>5</sub> 293. hebraeer 13 831. — 14 275. — 15 66. 324. —  $1_6$  305. —  $1_8$  f. 349. — 1<sub>8</sub> 309<sup>3</sup>.  $2_6 83^2 - 2_{11} 349^1 - 2_{14}f 292^4 2_{14}$  298. 299<sup>5</sup>. —  $2_{15}$  349<sup>1</sup>. 414 347. 511 f. 347.  $6_3$   $348^2$ . —  $6_4$  ff. 347.  $364^2$ . —  $6_6$   $348^1$ . —  $6_{20}$  347.  $348. -10_{26}$  ff.  $364^2. -10_{26}$   $348^1. -$ 1029 348. 112.6 3621 12<sub>2</sub> 83<sup>1</sup>, 298, 348, — 12<sub>16</sub> f. 364<sup>2</sup>, — 12<sub>22</sub> ff. 348.  $13_{8-15}$   $358^3$ . —  $13_9$   $348^2$ . —  $13_{10}$ ff. 349. —  $13_{21}$   $286^2$ f. Jakobus 1<sub>17</sub> 209<sup>1</sup>. — 1<sub>18</sub> 1<sub>25</sub> 361<sup>3</sup>. 217<sup>1</sup>. — 27 101. 277. — 28 3618. — 228 1871. 39 2734.  $5_7 \quad 273^4. \quad -- \quad 5_{14} \text{ f. } \quad 273^4.$ I. Petrus 1<sub>3</sub> 185<sup>1</sup>. 217<sup>1</sup>. — 1<sub>7-8</sub> 373. —  $1_{12}$  236<sup>5</sup>, 357<sup>2</sup>. —  $1_{19-22}$  85<sup>1</sup>.  $2_{6}$   $84^{1}$ . —  $2_{9}$   $209^{1}$ ,  $356^{2}$ . —  $2_{11}$  $264. - 224 f. 85^{1}$ 319 331.5.

 $4_6$   $33^5$ . —  $4_{11}$   $286^2$ . —  $4_{16}$   $100^2$ . 5<sub>14</sub> 351<sup>1</sup>. II. Petrus 11 294. 297. — 14. 4152. —  $1_{11}$  294. —  $1_{12}$  ff.  $329^2$ . 2<sub>10</sub> 121<sup>5</sup>. 294. 3<sub>2</sub> 294. 369<sup>7</sup>. 371<sup>1</sup>. — 3<sub>18</sub> 286<sup>8</sup>. 294. I. Johannes 11 ff. 207. 375. — 18-7 2091.3, 215. — 17-28 3631, 3658. — 1<sub>7</sub> 289. 2<sub>5</sub> f. 215<sup>6</sup>. - $-2_6$  370°.  $-2_7$  361. - $2_{8^{-10}}$   $209^{1}$ . —  $2_{10}$  215. —  $2_{16}$   $197^{4}$ . —  $2_{22}$  f.  $190^{3}$ . —  $2_{24}$  .97  $215^{6}$ . —  $2_{28}$   $214^{1}$ .  $215^{6}$ . —  $2_{29}$ 2156.  $3_1 \ 215^6 \ - \ 3_2 \ 198 \ 214^1 \ - \ 3_8$  $370^{3}$ . —  $3_{4-10}$  221. —  $3_{6}$  2156.  $363. - 3_9 215. - 3_{17} 215_6. 3_{19}$   $215^5$ . —  $3_{28}$   $189^6$ . —  $3_{24}$ 197<sup>8</sup>, 216.  $4_{2}$  f.  $215^{5}$ ,  $321^{1}$ . —  $4_{2}$ .  $197^{5}$ . —  $4_{4-6}$  215. —  $4_{6}$  197<sup>8</sup>. —  $4_{7}$  215. — 49 f. 1891, 2072. — 49 1897, 2202. —  $4_{12}$  216. —  $4_{18}$  197<sup>8</sup>. 216. —  $4_{14}$  f.  $189^1$ . —  $4_{14}$  297. —  $4_{16}$  $216. - 4_{17} 214^{1}$  $5_{11}$  ff.  $216^2$ . —  $5_{16}$  f.  $365^3$ . —  $5_{18}$ 215. 215<sup>8</sup>. — 5<sub>20</sub> 214<sup>1</sup>. 216. 301 f. II. Johannes 7 1975. 3211. — 9 4391. III. Johannes 7 275. — - **15** 187. Juda 8-10 1215. Offenbarung 15 2895. — 17 844. —  $1_{13}$   $16^{\overline{1}}$ . —  $1_{18}$  37.  $2_9$   $357^6$ . —  $2_{18}$   $320^1$ . —  $2_{28}$   $337^8$ . 3<sub>9</sub> 357<sup>6</sup>.  $5_9$  287. —  $5_{12}$  300.  $7_{12}$  300. —  $7_{14}$  289. 11<sub>15</sub> 273<sup>5</sup>.  $13_8 \ 314^{18} \dots \ 13_{10.16} \ 300$ .  $14_1 \quad 300. \quad -14_{18} \quad 300. \quad -14_{14} \quad 16^1.$ 

### III. Sonstige zitierte Literatur (in alphabetischer Ordnung).

Akten: f. Andreasakten, Apollonius., Johannes., Paulus. (Thekla.), Pers petua., Petrus., Pionius., Thomas. Akten.

Andreasakten 14 2916.

Apollonius (Atten, Martyrium 8.) 5 3697. — 9 3391. — 35 391. — 36 2924. 3697. — 37 3663. — 46 1988. Aristides 2 3571. — 144 121. — 16 3571.

 $337^{8}$ . —  $22_{20}$  103.

 $19_9 \, \text{f.} \quad 121^3 \, \dots \, 19_{11} \, \text{ff.} \quad 300 \, \dots \, 19_{18}$ 

 $127^4$ . —  $22_8$   $121^3$ . —  $22_{16}$ 

Ascensio Jesaiae.

178 31418.

375.

22e

Afflepios s. Hermetischer Schriftenkreis. Athenagoras speaßeia 5-7 400°. — 7 395°. 400. — 9 400.

10 379<sup>2</sup>· <sup>5</sup>· 392.—11 370. 395<sup>2</sup>· 402<sup>2</sup>· 23 403<sup>3</sup>· — 24 405<sup>3</sup>·

35 395<sup>2</sup>.

```
Barnabas 14.8 3624. — 18 369.
    2<sub>6</sub> 361<sup>8</sup>, 369.
    3<sub>6</sub> 356<sup>3</sup>.
    46.9 358.
    5_7 356^3. — 5_{10} 322.
    6_1 68^2. — 6_{12-16} 272^8. 273^1.
    7_2 372^3. — 7_5 356^3.
    8<sub>3</sub> 365.
    9_2 68^2. — 9_8 290.
    121f. 290. — 124 2914. —
        3306. 3576.
    14_8 272^3, 273^1, -14_4 358^2.
    159 31.
    16<sub>6.8</sub> 272<sup>8</sup>. 273<sup>1</sup>.
Didache 41 2722. — 414 365.
    9-10 338.
    9_2 f. 68. — 9_5 277. 3664.
    10_9 f. 68. — 10_5 303. — 10_6 284.
        340<sup>8</sup>.
    11<sub>11</sub> 352<sup>5</sup>.
14 338. 340<sup>8</sup>. 341<sup>1</sup>. — 14<sub>1</sub> 365. —
        148 284.
    16 362. — 16_2 338<sup>1</sup>. — 16_6 291.
Didastalia 25 3081.
Eflogai Prophet. (Klemens Alex.) 7 3261.
Excerpta ex Theodoto (Klemens Aler.)
        237^{1}, 238^{1}, - 2_{1} 377^{2}, - 237^{1}, 245^{1}, - 4-5 329^{2}.
    21 f. 249^2. — 21_8 377^2. — 22 281^1. — 25_1 377^2. — 26 254^4.
    251°, — 251° 571°, — 26° 254°, 35f, 249°, ° 41° 254°, — 42<sub>8</sub> 239°, 51° 240°, — 58f, 253, — 58° 254°, 60 f, 253°, — 64° 249°, 76<sub>8</sub> 281. — 78° 245°, 80° 279, — 80<sub>8</sub> 281, — 82° 280°, —
        86 2796.
hermas, hirt des
    Visio I 1_8 267<sup>1</sup>. — I 1_7 315<sup>3</sup>. — I 2_4 267<sup>1</sup>. — I 3_2 364<sup>3</sup>.
        II 1<sub>1</sub> 267<sup>1</sup>. — II 2<sub>4</sub>f. 3<sub>1</sub> 364<sup>3</sup>. —
        II 28 2738.
        III 267<sup>1</sup>, 273<sup>3</sup>, - III 1<sub>9</sub> 2<sub>1</sub> 5<sub>2</sub> 274<sup>6</sup>, -
        III 3_5 276^1, — III 5_5 364^3. — III 8_9 11_2 13_2 267^1.
    Mandatum I 359. 361. — III 1. 2. 4.
        X 267<sup>1</sup>, — XI 265, 267, — XII 2
        267^{1}.
    Similitudo V 267. 2738. 3278. —
        V 5_2 267. - V 5_8 369. - V 6_4-7_1
        (7_{1b-4}) 322. 267. — V 7_8 3648.
        VIII 273<sub>8</sub>. — VIII 1<sub>1</sub> 274<sup>5</sup>. —
        VIII 3<sub>2</sub> 369. — VIII 6<sub>1-8</sub> 364<sup>3</sup>. — VIII 6<sub>2</sub> f. 279<sup>2</sup>. — VIII 6<sub>4</sub> 274<sup>10</sup>. —
        VIII 10<sub>8</sub> 274<sup>2</sup>.
```

```
IX 267. 267<sup>1</sup>. 273<sup>3</sup>. 364<sup>3</sup>. — IX 1<sub>1</sub>.
         267. 327<sup>3</sup>. — IX 12<sub>4.8</sub>. 274<sup>3</sup>. — IX 13<sub>8</sub> f. 274<sup>3</sup>. — IX 13<sub>2.5</sub>. 267<sup>1</sup>.
        1X 15<sub>3</sub>1. 2/1<sup>4</sup>. — 1X 15<sub>2</sub>. 5. 201<sup>4</sup>. 274<sup>5</sup>. — IX 13<sub>7</sub> 274<sup>8</sup>. — IX 14<sub>8</sub> 267<sup>1</sup>. — IX 14<sub>5</sub> 276. — IX 15<sub>6</sub> 16<sub>1</sub> 267<sup>1</sup>. — IX 16<sub>8</sub> 279. — IX 16<sub>5</sub> 33. — IX 16<sub>7</sub> 274<sup>4</sup>. — IX 17<sub>4</sub> 267<sup>1</sup>. 274<sup>5</sup>. — IX 18<sub>4</sub> 267<sup>1</sup>. — IX 24<sub>2</sub> 267. 267<sup>1</sup>. — IX 24<sub>2</sub> 267. 267<sup>1</sup>. —
         IX 254 267. — IX 285 2742.6.
hermetischer Schriftentreis
    Astlepios, Logos teleios (Ps. Apulejus) 7 1394-7. — 8 1181. —
         9 1394.
    18 1394.
    22 118^1. 139^4. — 23 118^1. 151. 425. — 26 118^1. — 29 118^1.
         177.
    41. (Schlußgebet; griechischer Text b.
         Reigenstein, Mnsterienreligion 114)
         200. 204. 204<sup>3</sup>, 208. 212<sup>1</sup>, 424.
    Hermes Trismegistos ed. Parthen
          (Corpus hermeticum).
    I. (Poimandres) 8 3902. - 19 212. -
         I 10 239<sup>2</sup>. — I 12 212. — I 15 139<sup>7</sup>. 170. — I 17. 19. 20 212<sup>8</sup>. —
        I 21 f. 151^8. — I 21 139^7. 170. 177^4. 212. — I 22 f. 139^{2 \cdot 8}. — I 22 170. — I 26 140^3. 149. 151^3.
   1536. 2033. 424. — I 27 203. —
I 28 2128. — I 30 3881. —
I 31f. (Schlußgebet) 61. 62. 177.
212. 2121. 4164.
IV (Krater) 1703. — IV 2 f. 1396.
IV 3 1394. 3881. — IV 4 1395.
         140. 177. — IV 6 203<sup>1</sup>. — IV 9
         177. — IV 11 203.
     V 2 118^{1}.
    VI 4 2398.
    VII 2 212.
    IX 4 140<sup>1. 3.</sup> 153<sup>3</sup>. 228. - IX 5
          1394.7. — IX 10 177. 3881.
    X (Kleis) 4f. 203. — X 6 1397.
203. — X 7 425. — X 15 60f. —
          X 19 1395. 7. — X 21 1392. 1513.
         208<sup>3</sup>. 210<sup>3</sup>. — X 23 f. 139<sup>4</sup>.
X 23 139<sup>3</sup>. — X 24 139<sup>6</sup>.
    XI 18 157<sup>2</sup>. — XI 20 f. 151.
XII 4 139<sup>2</sup>. 6.
    XIII (Prophetenweihe) 1535. 1708. —
         XIII 2 151. 2451. — XIII 3
1513. — XIII 7f. 2671. — XIII 9
2123. — XIII 10 425. — XIII 12
         212°. — XIII 13 151 f. — XIII 14
         68<sup>2</sup>. 139<sup>5. 7</sup>. 425. — XIII 15
205<sup>3</sup>. — XIII 18. 19 212. —
          XIII 19 151. — XIII 21 118.
    XV ("Οροι "Ασκληπιοῦ) 16 3881.
```

Stobaios, Eflogai (Fragmente) 118<sup>1</sup>. 139<sup>1. 7.</sup> 140<sup>1</sup>. 202<sup>9</sup>. Jesaiae, Ascensio 721. 84 f. 1218. — 91-2. 9-18. 762. — 10 f. 401. —  $11_1 \ 15^4 \dots 11_{18} \ 331^8$ Irenaeus. Janatius. Epheser, Procem. 306. - 11 306. 345. 2<sub>2</sub> 342<sup>2</sup>.  $3_1$   $375^3$ .  $4_1$  f.  $287. - 4_2$   $342^2. - 4_{21}$  342. $5_1$ f.  $343^{1-2}$ . —  $5_1$  266. —  $5_2$  344.  $6 \ 388^{1}$ . —  $6_{2} \ 345$ .  $419^{2}$ . 7 311. 321.  $-7_1$  f. 306.  $-7_2$  266. 283<sup>1</sup>. 306. 330. 8<sub>2</sub> 266. 9 291. -- 92 343. 369. 10<sub>8</sub> 266. 13 343. 17 3525 18<sub>2</sub> 283<sup>1</sup>, 306, 326<sup>1</sup>, 327<sup>1</sup>, 330, 19  $388^1$ . — 19<sub>1</sub>  $330^5$ . — 19<sub>8</sub>  $306^2$ . 20 344. — 20<sub>2</sub> 283<sup>1</sup>. 330<sup>4</sup>. 344. Magnesier 2 3692. — 32 266.  $4 \ 343. - 6_2 \ 344^3. - 7 \ 343. 8_1 \ 388^1$ ,  $-8_2 \ 375$ .  $9-10\ 357^6$ , —  $9_1\ 31$ , —  $9_8\ 36$ , —  $13 \ 321. - 13_1 \ 269. - 15 \ 266.$ 345. Trallianer 28 3441. 5 339<sup>3</sup>. 7 306. 342. —  $7_1$  3697. —  $7_2$  344.  $8 \ 344. - 8_1 \ 266. - 8_2 \ 340^3.$ 9 2831, 321, 3304.5. 112 2929. Römer, Prooem. 306. 369. — 21 3758. — 22 3422. — 33 306. —  $4_2 \ 342^2$ . —  $5_1 \ 363^2$ . —  $6_2 \ 266$ . — 6<sub>8</sub> 306. — 7<sub>8</sub> 266. 344<sup>4</sup>. 8<sub>8</sub> 266. 433. Philadelphier, Prodem. 345<sup>1</sup>. — 2<sub>1</sub> 343<sup>1</sup>. — 3 343. — 3<sub>2</sub> 363<sup>2</sup>. —  $4_1$  266. 344. — 7 3394. —  $7_2$  $343. - 8_1 \ 363^2. - 9_1 \ 351^1. -$ 11 266. Smyrnaeer, Prooem. 375<sup>8</sup>. — 1 321. — 1<sub>1</sub>f. 283<sup>1</sup>. — 1<sub>1</sub> 266. 4361 306. 327<sup>1</sup>. 330<sup>4</sup>· <sup>4</sup>· 345<sup>1</sup>. 3 266, 3232, 5<sub>2</sub> 321.  $6_1 \ 306^{1\cdot 4\cdot } \ 345^{1} \cdot - 6_2 \ 341^{4} \cdot 344.$ 71 266, 323, 3414, 3632, — 76 344. 81f. 344. -- 82 343. 91. 3433. 3632. 101 306. 3064. 12<sub>2</sub> 345<sup>1</sup>. 13<sub>2</sub> 266. an Polykarp 3 312. — 38 2831. 61 343. — 62 3451. — Schluß 306.

Johannesakten 8  $375^{2}$ . 315<sup>8</sup>. — 90-93 255<sup>1</sup>. 90 3292. — 94-96 96 355<sup>8</sup>. 375<sup>2</sup>. — 97-101 291<sup>6</sup>. – 255<sup>1</sup>. 375<sup>2</sup>. — 109 f. 355<sup>3</sup>. 98 adversus haereses.  $I 6, 1 261^{1}$ . 416. —  $\overline{I} 6, 2 25\overline{3}$ . — I 6,4 2493. I 7,2 253. 259. — I 11<sub>1</sub> 259<sup>6</sup>. — I 13<sub>8</sub> 249<sup>3</sup>. — I 21,3 249<sup>3</sup>. II 14,7 415. — II 20,3 415<sup>1</sup>. 418<sup>1</sup>. II 30,9 431. III 4,2 4173. — III 6,2 431. — III 10,1 4144. III 11,5 4151. — III 11,8 1961. 421. III 15,2 2498. III 16,3 427. — III 16,6 415<sup>1</sup>. 429. 434<sup>2</sup>. 435<sup>1</sup>. — III 16,7 427<sup>1</sup>. III 17,1 427<sup>1</sup>. 429<sup>1</sup>. — III 17,2 423<sup>2</sup>. — III 17,4 435<sup>1</sup>. III 18,1 434<sup>1</sup>. 434<sup>2</sup>. — III 18,6<sup>1</sup>. 417. — III 18<sub>6</sub> 428<sup>2</sup>. 436<sup>1</sup>. -III 18,7 417<sup>2</sup>. III 19.1 416, 4172, 4271, 4282, — III 19,3 428 f. 4342 III 20,1-2 437f. — III 20<sub>2</sub> 435<sup>8</sup>. — III 20,4 322. III 21,10 4352. III 22,1 427. .427°. 434°. 446. — III 22,3 4464. — III 22,4 4358. III 23,1 434. 434<sup>2</sup>. 435<sup>1</sup>. 436<sup>1</sup>. — III 23,2 432<sup>2</sup>. 440<sup>1</sup>. — III 23,6 433. — III 23,7 433. — III 23,8 III 24, 2 419<sup>3</sup>. IV 1,1  $416^1$ . — IV 4,2  $430^1$ . — IV 5,1 4212. — IV 5,2 4132. IV 6-7 414. 4361. — IV 6,2 4342. — IV 6,3 4212. — IV 6,5 4292. -IV 6,6 4292. 430. — IV 6,7 414. IV 9-16 4392. IV 98 439. — IV 11,2 439. IV 12,4 4471. — IV 13,1 4178. — IV 14,2 417<sup>3</sup>. IV 17,5-6; 18<sub>2</sub>-4 341<sup>1</sup>. — IV 18,5 3414. 4232. 445. IV 20,4 4173. IV 20 419 f. — 434. — IV 20,5 419 f. 429. 4301. 4394. — IV 20,7 4211. 4261. 4292. IV 22, 1 322. — IV 22, 2 32. — IV 24,1 442. — IV 26,1 420°. 4261. — IV 272 32. — IV 28,1f. 4178. 4212. 431. 4351.

```
IV 33,1 32<sup>2</sup>. — IV 33,2 427<sup>2</sup>. —
      IV 33,4 416.4283.4342.—IV 33,11
      417<sup>3</sup>, 428<sup>1</sup>, <sup>3</sup>, 434<sup>2</sup>, —IV 33, 12 32<sup>2</sup>,
   IV 34,1 4212, 4401, 448. — IV 36,7
      420<sup>3</sup>. — IV 37 440. 438<sup>2</sup>.
      IV 374 440. — IV 37,7 438.
   IV 38 4382. — IV 38,1 423.4341. —
      IV 38, 3 420°. 426°. 439.
      IV 38,4 416. 438. 441.
   IV 39,1 438. — IV 39,2 4162. —
   IV 40,3 4331.
   V 1,1 417<sup>8</sup>. 419<sup>1</sup>. 421<sup>2</sup>. 428<sup>2</sup>. 433. 436<sup>1</sup>. — V 1,2 427<sup>2</sup>. 434<sup>1</sup>. —
       V 1,3 433. 436. 441.
   V 2,2f. 423<sup>2</sup>. 445. — V 6,2 446. —
       V 8,1 4178.
   V 9-14 235<sup>2</sup>. 445 ff. — V 12,3 446.
   V 16 441. - V 16,2 4178.
      V 16,3 4354.
   V 17,3 4173. — V 18,3 428.
   V 21,1 434. 436<sup>1</sup>. — V 21,3
      436<sup>1</sup>. — V 22,1 436<sup>1</sup>. — V 28,1
      420<sup>8</sup>.
   V 31,1 32<sup>2</sup>. — V 35,1 439<sup>3</sup>. —
V 36,2 439<sup>4</sup>.
Epibeigis 7 439<sup>4</sup>. — 15 432<sup>8</sup>. —
      31 419. 420. 430. 435<sup>2</sup>· 5· — 32
      435<sup>2</sup>. — 33 435<sup>2</sup>f. — 34 435<sup>4</sup>.
Justin
   Apologie I 2 3951, 4001, - I 3
      395. - 15f. 379^{2\cdot 5} - 15 395.
      398. 4031·2· — I 6 3078. 392. —
      I 9 395, 4033.
  I 10 403<sup>5</sup>, 404<sup>1</sup>, — I 12 395,
403<sup>4</sup>, — I 13 395, — I 15 ff,
370, I 15 395.
   I 20 400°. — I 21f. 383. — I 22
304°. — I 26 403°. — I 28 405°.
   I 32 f. 379<sup>4</sup>. — I 35 87.
I 43 f. 405<sup>3</sup>. — I 43 405<sup>8</sup>. — I 44
   399<sup>1</sup>, 403<sup>6</sup>, — I 46 379<sup>4</sup>, 396.
I 54ff, 403<sup>7</sup>, — I 55 291 — I 58
      395. — I 59 399<sup>1</sup>.
   I 60 291. — I 61 379<sup>5</sup>. — I 62
      4037. — I 65 3402. — I 67 338.
      340°. 341°. 371°.
   II 5 4031. — II 6 40310. — II 7
      405<sup>2.8.</sup> — II 8 395 f. 398<sup>2</sup>.
   II 10 395 f. 398 f. 398 <sup>1</sup>. 402 <sup>2</sup>. —
      II 13 396, 396<sup>1</sup>, 398. — II 15 399.
 Dialog. Einleitung 399. — 7 401. –
      8 239<sup>3</sup>.
   34 308<sup>4</sup>. 309<sup>1</sup>. — 36 308<sup>4</sup>. — 37 309. — 38 307. 309<sup>3</sup>.
   41 403<sup>10</sup>. — 47 f. 357<sup>6</sup>. — 48 309.
   56 308. 309<sup>2</sup>.
   61 \ 309^{1}. — 62 \ 309^{8}. — 63 \ 307.
      309^{8}. — 68 308. — 69 403^{7}. —
```

```
71 309^1. — 72 32. — 78 403^7. 85 403^{11}. — 87 f. 326. — 88 405^3.
   93 308. — 100 4321.
   113 309<sup>1</sup>. — 116 309<sup>1</sup>.
123 370<sup>6</sup>. — 124 415<sup>2</sup>. — 126
      308. - 127 309. 393^{2}. - 128
      309. 313. 376. 383<sup>5</sup>.
   141 405<sup>8</sup>.
   De resurrectione 1 401. — 10 4003.
   Fragment bei Iren. IV 16,2 432.
Kleis s. hermetischer Schriftenkreis.
I. Klemens 1<sub>8</sub> 368<sup>3</sup>. — 2 368. —
       2_1 \ 307^1 - 3_4 \ 368 - 7_2 \ 368^4 -
      74 289.
   13_1 ff. 370. - 16_2 288^1. - 16_7 370.
   20-28 362. — 20 359<sup>2</sup>. — 23-28
      323^2. — 24_1 269. — 25_2 189^8. —
       29<sub>1</sub> 357<sup>8</sup>.
   34_7 \quad 350. \quad -36 \quad 350. \quad -37_1 \quad 368.
   40 \, \text{ff.} \quad 351. \quad -- \quad 43_1 \quad 351. \quad -- \quad 43_6
      269^2. — 44_2 351. — 49_1 368. —
      49<sub>6</sub> 269.
   53<sub>5</sub> 269<sup>2</sup>.
   Gemeindegebet 59 3404. 3601.
      59<sub>2</sub> 68. — 59<sub>8</sub> 68. 359<sup>3</sup>. — 59<sub>4</sub> 68. — 60<sub>1</sub>f. 269. 365. — 61<sub>1</sub>f. 269. — 61<sub>8</sub> 351.
II. Klemens. 11 3011. 372.
   2_2 355. 358. — 2_4 303.
   3_4 369^5. — 3_8 303.
   4<sub>8</sub> 369<sup>5</sup>.
   51 303.
        303. \ 364^4. - 69 \ 355.
   8_2 303. -- 8_4 272<sup>1</sup>. -- 8_5 355.
   9<sub>5</sub> 303. 322.
   12<sub>1</sub> 300<sup>1</sup>.
   13_2 272^1, — 13_4 272^1, 303, 14 352^5, 355, — 14_8 357^4.
       145 2721. 322.
   162 303.
   17_{1-7} 372^{5}. — 17_{8} 338^{1}. — 17_{4} ff.
      303. - 174 \ 272^{1}. \ 300^{1}.
   18<sub>2</sub> 366<sup>2</sup>. 19<sub>1</sub> 355.
   20<sub>5</sub> 293<sup>2</sup>. 297 f. 360<sup>1</sup>.
Klemens v. Alexandria.
   Protreptifos I 1,3 40310. — XI 114
      200<sup>2</sup>. 210<sup>4</sup>. 335.
   Paidagogos I 26 2002.
   Stromateis I 15,72 1372.
   II 2-6 410. — II 2,9 175<sup>4</sup>. II 19,100 137<sup>2</sup>.
   III 3, 18-19 224. — III 5, 42 4208. —
      III 12 84; III 18,106 4471.
   IV 13,91 2462.
   V 1,3 246<sup>2</sup>.
   VI 15, 132 391<sup>1</sup>. — VI 43 33<sup>1</sup>.
   VII 14,84; VII 16,101. 4262
```

Adumbrationen I Pet. 310 331. Fragment, Eusebios VI 147 1962. Krater f. Hermetischer Schriftenkreis. Martyrium s. Apollonius, Justin, Paulus, Perpetua, Petrus, Pionius, Polnfarp. Mechilta, Midrasch 3. Ex. 2023 121. Mischna, Pirke Aboth III 3 63<sup>3</sup>. — Sanhedrin VII 5 53. Oden f. Salomo. Paulusakten. Paulus — Thekla 29 3138. — 34  $282^{1}$ . — 42  $313^{3}$ . Brief a. d. Korinther 314 3224. 3311. Martyrium 4 313<sup>8</sup>. — 7 282<sup>1</sup>. Perpetuae, Acta 2111 1898. Petrus=Aften (Actus Petri Vercellenses) 4 297<sup>2</sup>. — 5 199<sup>3</sup>. 279. 314. 355<sup>3</sup>. — 7 311<sup>1</sup>. — 18  $314^9$ . — 19 ff.  $355^3$ . — 20 f.  $199^8$ .  $255^{1}$ .  $329^{2}$ .  $341^{3}$ . — 24  $331^{3}$ . — 27 2972. Martnrium 8-9 2916. — 9 3776. 3843. Martyrium, Linus 14 3776. Martnrium des Petrus und Paulus 14 255<sup>1</sup>. Petrus=Paulus=Aften 58 3663. Petrus=Evangelium 13 294. — 39ff. 291<sup>2</sup>. — 41 33. Philo (nach §§ bei Cohn-Wendland) de opificio 54. 69. 77 202<sup>1</sup>. Leg. Alleg. I 42 3992. — I 49 138. II 83. 89 176<sup>3</sup>. III 38 176<sup>3</sup>. — III 150 389<sup>5</sup>. — III 204 176<sup>1</sup>. de Cherubim 35 f. 3891. de sacrific. Ab. et Ca. 8 3894. quod det. pot. 32 1373. de posterit. Ca. 19 1768. - 23-31  $176^3$ . — 32 389<sup>6</sup>.  $137^8$ . — 43 176<sup>5</sup>. 35-38 de gigant. 48ff. 1763. quod deus s. immut. 22 1754. — 31 390<sup>4</sup>. 124 2024. — 188 175<sup>3</sup>. de confus. ling. 31 1752. 1764. — 106 176<sup>4</sup>. — 125 137<sup>3</sup>. de migrat. 18 2022. q. rer. div. haer. 36 202<sup>2</sup>. — 69 1381.—78 f. 2022.—91 ff. 1762.— 101 175<sup>8</sup>. — 263-265 138<sup>1</sup>. de congr. erud. causa 141 1754. de fuga 109 3897. — 140 2022. de mut. nomin. 182 1761.

de sommis I 69 3892. — I 103 3892- 7de Abrahamo 58. 110 202. — 268 f.  $176^{2}$ . de special. legibus I39 f. 40.207 2021. II 45 202<sup>1</sup>. III 1-6 202<sup>1</sup>. — III 100 202<sup>6</sup>. — III 185-194 2021. περὶ ἀρετῶν 216 175<sup>1</sup>. de vita contemplativa c. 2 2028. quaest. in Exodum II 118 3893. Pionius. Aften 4 3776. — 8 3592.  $377^6$ . — 9  $308^1$ . Plutarch de Js. Osir. 6. 10. 12. 35 115. — **—** 40 115. **—** 47 38 238<sup>2</sup>.  $378^2$ . — 49 115. 238<sup>2</sup>. — 53-54 166. 390. — 53 238<sup>2</sup>. — 54 383. — 58 238<sup>2</sup>. — 62 384<sup>1</sup>. de Ei apud Delphos 9 167. Symposion V 6 3365. περί τοῦ ἀκούειν 13 3833. Poimandres s. Hermetischer Schriftenfreis. Dolnfarp. Philipper. Prooem. 2 294. — 22 370°2. 372°4. 41 3697 62 272. 363.  $7_1$  321 f. —  $7_2$  366<sup>1</sup>. 370<sup>7</sup>. 371<sup>1</sup>. 101 370. 12<sub>2</sub> 282. 307<sup>1</sup>. 351<sup>1</sup>. Martyrium 141 68. **—** 14<sub>8</sub> 68. 286. 351<sup>1</sup>.  $17_2$  305. —  $17_8$  316. 192 287. 294.  $20_2$  1898. Dieudoflementinen. Diamartyria Jak. 9 3381. Fromil. III 691 3391. — VIII 12ff. 4031. — IX 7ff. 16f. 4038. — XI 22 4311. — XVI 15ff. 3054. Refognit. I 39 281. — II 49. III 1-12 3054. — IV 14 ff. 4038. — VI 7 431<sup>1</sup>. — IX-X 405<sup>3</sup>. — IX 11 281. — X 41 383<sup>4</sup>. Rabba, Schemoth 6.47 3581. Salomos, Oden 10 1535. 107  $287^{5}$ . 11  $251^{1}$ . — 12  $376^{4}$ . — 15 36. 153<sup>5</sup>. 251<sup>1</sup>. — 17 36. 153<sup>5</sup>. 251<sup>1</sup>. 20 1535, 2511, — 21.25 2511, — 28. 29 1535.  $33 59. 35 251^1. 36 153^5.$   $251^1. 36_8 210^4. 38 251^1.$  $41_{12}$  298. —  $41_{14}$  f. 3764. — 42 36. Stobaios s. Hermetischer Schriftenkreis. Talmud.

Aboda Sara 42b 121<sup>1</sup>. Baba Mezia 59b 73. Berachoth jer. IX 1 73. — IX 13a 120. Chullin 40a 1211. Kethuboth 103b 982. Mattoth 24a 982. Taanith 65b 241. Tarqum. Jerusalem 3. Exod. 2028 121. Tatian 5 392. — 7ff. 4031. 12f.  $400^4$ .  $401^1$ . — 12-15 405. — 15 403°. 20 400<sup>4</sup>. — 21 393<sup>1</sup>. — 28 361. — 29 400<sup>4</sup>. 402<sup>1</sup>. 405<sup>6</sup>. 31 ff. 3991. — 32 f. 4022. Tertullian. adv. Marcionem I 8 229<sup>1</sup>. 230. — I 13 224<sup>1</sup>. — I 16 223<sup>1</sup>. — I 17 228<sup>6</sup>. — I 19 228<sup>4</sup>. 232<sup>1</sup>. — I 22. 23 2286. 397. adv. Praxeam 3 3208. Apologeticum 10f. 3153.  $341^8$ . — 47  $37^1$ .

de anima 55 371. de carne Christi 8. 23 2286. de resurrectione 5 2286. Testimonium animae 1-6 396f. Theodotos f. Excerpta. Theophilus an Autolytos. I 14 396<sup>2</sup>. 399<sup>1</sup>. 400<sup>4</sup>. II 8 400<sup>2</sup>. 405. — II 10 ff. 392<sup>1</sup>. — II 37 3991. Thomasakten 6 355<sup>8</sup>.  $255^{1}$  — 15  $245^{2}$ . 25 313<sup>5</sup>. — 26 f. 281. 281<sup>4</sup>. 314<sup>1</sup>. 355<sup>8</sup>. — 26 377<sup>6</sup>. — 27 199<sup>8</sup>. 281. — 37 314<sup>6</sup>. 47 3144. — 48 2104. 2551. — 49f.  $355^3$ . — 49  $254^1$ . 281. 284. 80 210<sup>4</sup>. 314<sup>5</sup>. 377<sup>6</sup>. — 97 314<sup>10</sup>. 120 f. 355°. — 120 2814. — 121 281. 284. 291°. — 123 3134. 131 ff. 355°. — 132 281. 2814. — 133 284. 143 35<sup>2</sup>. 314<sup>8</sup>.  $152 \, \text{ff.} \quad 355^{3} \cdot - 152 \quad 281^{4} \cdot - 153$ 

 $199^3$ .  $255^1$ . — 156  $35^2$ . — 157 281.

### Sachregister.

Abba, Rabbinentitel 99. Abbahu, Rabbi 24. Abendmahl, f. Eucharistie. Abendmahlsworte 90. 288. Aberkiosinschrift 1772. 1871. Abila, Inschrift 112. 116. Abspiegelung d. Urmenschen 2472. Abndos, Inschrift 1152. Achamoth (s. Sophia) 227. 2381. 2393. 250. 253; Musterien d. A. 250; Knriostitel 117. 119. 294; A. u. Jesus 253. Adam, d. erste 25. 27. 158f.; =Urmensch 256 (s. Urmensch); d. erste u. zweite A. 158 f.; A. u. Chriftus 221. 433. 436. 441 (Irenaeus); 442 (Irenaeus u. Paulus); A. u. d. Ceufel 436<sup>8</sup>. Adonis v. Bublos 30º. 165. — Adonise Osiris 165 f. 168; Anthropos (Urmensch)-Attis 168. Adonistult 169. Adoptianer 328. 3307.

Adoptianismus (adoptianische Christologie) 319f. 323; im hirten d. hers mas (?) 3278. Adoption = Vergottung. Aegnpten, Vorkommen des Unriostitels 114f.; Regentenkult 110; s. Alexandria, Aion, Hermes, Horos, Ibis, Isis, Min (Pan), Ornrrhindos, Ptah, Ptolemaios, Rha, Serapis, Sofnopaios, Thot, Totengericht, Tum. Aegnptisches Kreuz 2904. Aelian (Hist. anim.) 386. Aethiopien (Versiegelung) 2782. Agape 341. 3413. 344. Lichterscheinung b. d. Ag. 1993. äyyedos = Hermes 381; = Logos 389. άγιος, πανάγιος Beiname Gottes 3601. Agnostos Theos 228 f. 414. 4312. Ahura-Mazda 223, 378. αίμα θεού 306. Aion, alexandrinischer Gott 2904; Geburt d. A. 333, 3341.

αίων ενεστώς 2294. αίδήρ Bezeichnung f. Gottheit u. göttl. Wesen 209. Afraiphiai, Inschrift 112. Atten (Atta) j. Apollonius, Apostels geschichte, Apostelgesch., apotrnphe, Johanness, Paulus (Thefla)s, Pers petuas, Petruss, Philippuss, Pioniuss, Thaddaeus=, Thomas=Atten. Athlinos 3821. Alexander d. Große 110. Alexander, Tib. Jul. 112. Alexandria, Aion-Verehrung 333. Aletheia, Aion d. Valentinianer 376. Allât 113. 116 (Knria). — 3373. Aloger 3307. Amelhas=Spentas 378. Amtsweihe, Saframent 334. Anbetung (προσκύνησις), Jesu 1064. 3051. 3153. άνακεφαλαιούν, άνακεφαλαίωσις 4343. 441. Andros, Insel, Dionnsoskult 332. Angelologie s. Engellehre. Angra Mainnu 223. Animismus i. d. Dorftellung vom Geift 127. Anthropologie b. Paulus 130-134; paus Iinisch=gnostische 237-244; bei Catian u. Arnobius 405; Irenaeus 427. 446 f. Anthropos, Aion d. Gnostiker 376. 377; 259(bei d. Valentinianern); = Urmenich 168. 227. 256; = Attis, Adonis, Offiris 168. ανθρωπος, θείος 153 f. (j. ἔσω ανθρωπος). Antichrist 439. Antiochia 92. Antiodos Epiphanes 299. Antiochos, Astrolog 2104. 3351. άόρατος Beiname Gottes 3601. Apelles Schüler Marcions 2286. 257. Aphrahat (17 Homilie) 3153. άφθαρσία 204. 404. 419. Apotalypse s. Johannes Apokalnptik, jüdische 31. 362. Apotryphon, toptisches s. Johannes. Apollo, Knrios 113. Apollonius (Aften, Martyrium d.) 1988, 2924,  $339^1$ ,  $366^3$ ,  $369^7$ , 391, — [. Stellenregister. Apologeten 374-412: Kampf Jesu m. 6. Dämonen 40; Ap. u. Irenaeus 418. 430. 440. 448; s. Aristides, Athenagoras, Justin, Kerngma d. Petrus, Minucius Şeliz, Tatian, Terstulica Theophilics tullian, Theophilus. Apolntrosis, Saframent 2413. άπολύτρωσις, άπολυτροῦν 2917.

άπόρροια 2382, 243,

Apostelgeschichte, allgemeiner Charakter und Glaubwürdigkeit 2 4. 93f. 97f.; Pfingstbericht 1275; Cehre vom Beist 264; Gebrauch des Citels kupios 269; Name Jesu 274; ovopa 2762; Taufe im Namen Jesu 277. 2778; Weltrichtertum Jesu 372. - f. Stellenregister. Apostelgeschichte, apokryphe: Name Jesu 277; Gebet zu Christus 285; Jesus larpós 2968; Gottheit Christi 313f. — s. Andreass, Johanness, Petrus-, Paulus-, Thomasakten. Apostellehre f. Didache. άποθεοῦσθαι 4257. Apulejus (Metamorphosen XI) 149. — s. Isismusterien. Araber, Kult der 3378. s. Sarrazenen. άρχηγός 298; im hebräerbrief 349. άρχιερεύς της όμολογίας 346 f. Aristeasbrief 361. Aristides, Apologet 121. 3571. — s. Stellenregister. Arius 302. Armenpflege 341. Arnobius, adv. nationes 4055. Artemis Knria 114; v. Ephesus (Knria) 114. Ascensio f. Jesaiae. Astlepiades, Arzt 73<sup>1</sup>. Afflepios, Gott (Knrios) 114; (Soter) 296. Asklepios (Ps. Apulejus) s. Hermet. Schriftenkreis. Assos, Inschrift 2294. Aftarte, doppeltgehörnte 1162. Astrologie 201. 226. Astronomie 201. 226. Atargatis (Knria) 116. 118. άθανασία 204. 404. 419. Athanasius 302. Athena, Kyria 113. 116. Athenagoras 370. 3792. 4. 392. 3951. 2. 400; Worte Jesu 370; Theorie v. d. Offenbarung 399. — f. Stellenregister. Athener, Paian der, 111. Attis, Attistult 30, 1494, 150, 165 167 f. 2782; identisch mit Adonis, Osiris, Anthropos 168. — s. Hilarien, Mater Deum, Taurobolien.

Auferstehung 76f.; A. Jesu 76; Auferstehung, sleischliche 323°; bei Paulus 132. 235; bei Johannes 77°.

214; bei d. Gnostifern 235; bei Ignatius 266; bei d. Apologeten 400; Irenaeus 445. Aufstieg d. Seele 226; - stufenmäßiger bei Iren. 4301. 439.

Augustus, Kaiser 110. 2294. 295 (Soter). 298 f.; s. Divus Augustus. Auranitis, Inschriften 116. Aurelian, Kaiser 1128. Aussätzige, Messiastitel 14. Azizos 3373.

Baal Markod (Knrios) 117.

Baalsamin 116.

Barbelognosis (nach dem koptischen Apokr. d. Joh. u. Irenaeus I 29, 2103·4. 330. 377.

Barnabas, Brief d.; Quellen d. Briefes 2732; Cehre v. Geist 266; Gebrauch υοπ κύριος 272 f.; κύριος im A.C. = Jesus 273; Eintragung von nais u. vios in A. T. liche Texte 2731; Gleich= stellung von Christus und Gott 304; Doketismus 322; das neue Gesetz 369; Geschichte Jesu von B. verwandt 370; Weltrichtertum Jesu 372. — f. Stellenregister.

Barnascha 12f.

Baruch, Offenbarungsengel 2583.

Baruchapotalypse, sprische 158 (Adamstheologie).

βασιλεύς, Bezeichnung Gottes 3601. Basilides 227. 2391. 2551. 256. 258

(Menschlichkeit Jesu). Basilidianer 177. 2391.8. 2408. 2452. 246. 257 (Taufe Jeju). 336 (Tauffeit). Basilidianer (Basilides) nach hippolyt

210°. 242. 258°. 259°. Batanaia, Inschriften 116. Behnesa, Logien von 2551.

Bekehrung d. Paulus 143.

Bekenntnis zum Menschenschn 22; zum Knrios 101. 280 ff.; nach dem Jo-hannes-Evangel. 282; nach den Pastoralbriesen 354; Christus Vorbild der δμολογία 3543.

Betlehem, Seier d. Geburt 336.

Bild Christi, Kult 316.

Bildzauber 151. 425; dämonischer 403. Bischof, Kultbeamter 340 f. 354.

Bitns, Prophet 2104. Blut s. akpa.

Bluttheologie 289.

Braut: Achamoth Braut d. Soter 249; die Kirche u. Christus 3525.

Brautgemach, Saframent 2492.8.

Βριμώ 334.

Bruder (Schwester), Bezeichnung i. d. Musterien-Relig. 153.

Bythos b. d. Valentinianern 1899. 377.

Caesar (Knrios) 110. — (Soter) 295. Caesarea (Dionnsostult) 336.

Caesarea Philippi 211. 81. Caligula (Knrios) 112. 2294. Canones d. Apostel 2822.

Celfus 112 (Wanderpropheten in Sprien): 332 (hadesfahrt); 68 (παις δεού); 277 (über Exorzisten); 2915 (Kreuzes= mustif); 3055 (Begriff des Gottes= sohnes); 314 (Gottheit Christi); 391 (Logos)

χααμοῦ 3338. χαβάρ 3338, 3378,

Chaldaica Oracula 140. 1842 (Paral= Iele zu Phil. 26). 2101.

χαμαρᾶ 3338, 335.

χαρακτήρ 242. Charis 2048.

Charitinnen u. Hermes 383; u. Logos bei Philo 389.

χοικός b. d. Gnostifern 240.

Χριστιανοί 1002.

Χριστιανός (ισμός) 27411.

Christenverfolgung, Dämonenwerk 403. Xpiorós Messiastitel 3f. 20.

Χριστός 'Ιησους bei Paulus 94.

Christusmystif 148 ff. 1505. 156ff. 197ff. Chrysipp 381.

χωρείν (είς θεόν) 416. 4164.

Cicero 201 (Somnium Scipionis). 384. Claudius, Kaiser (Knrios) 112. — 165

(Attistult in Rom)

Cornelius Cabeo 3365 (Vorwort XI). Cornutus (ελληνική δεολογία) 381. 3838. 389f.

Corpus animale, spiritale 240°.

Cosmas f. Kosmas. Cyrill v. Jerusalem (ü. Epiflese) 285².

Dababneh, Inschrift 1154. Dämonen, Austreibung der Dämonen durch Jesus 80; Kampf des Christus mit den Dämonen 161 f. 2924; Mythos von der Besiegung d. Dämonen durch den Heros 250 f.; Theorie d. Apologeten ü. d. Dämonen 402f. 410; Tod des Sofrates 395; Hertunft d. D. 4031. - s. Exorzismus (im Namen Jesu).

Damastios 150. 425 (Attisfult). —

1662 (Adonis, Osiris).

Damastus, Inschrift 116; Dionnsostult 336.

Davidssohn 2. 4f. 20.

Dekas der Valentinianer 189. Demetrios Poliortetes 111. 299.

Demiurg b. d. Gnostifern 259. 260. 2603, im Poimandres 168.

Dendera, Tempelinschrift 385. δεσπότης, δεσπότις, δέσποινα 113. deurepos dess (309) 391f. 411f. Dezember d. 25; Sest der Geburt 335. Diaton, Kultbeamter 340f. 3441. 354. Dialog im Johannesevangelium 193. διδαχή, διδασκαλία (Pastoralbriefe) 354. Didache, Zwölfapostellehre 354f.; über Geistesträger 265; Knriostitel 272; trinitarische Taufformel 277; Eucharistie 284; Abendmahlsliturgie 285 f.; Bischöfe und Diakone 354; Eschatos logie 362; Sündenbekenntnis 365; Logia Jesu 370. - f. Stellenregister. δικαιωθήναι 3632. Dio Chrysostomos 1572. Diodor 384.

Diognet, Brief 682 (παις δεού). 3153. Dionnsos, wunderbare Geburt und Dionnsos-Legende 332-337; Dionnssortult, Weinwunder 75; Kyrios= titel 113. 117 (= Dusares); Leiden und Tod 165ff.; Derwandlungen 2551; Epiphanie am 5./6. Januar 332: wunderbare Geburt 333; Dionnsos im "Religionsgespräch am Bof d. Sassaniden" 3345; Derehrung in Palaestina 336; Müngen in Phonizien 336; identisch mit Judengott 3365. — s. Dusares.

Divi filius 1823. Divus Augustus 111.

Doteten, Dotetismus 191 f. 195. 210<sup>3</sup>. 256 f. 260. 321 ff. 322<sup>3</sup>. 427<sup>2</sup> (ü. Dogma v. d. wunderb. Geburt).

Dominus ac Deus 301. Domitian 112. 1128.

δόξα, δοξάζειν, δοξασθήναι 1881. 2038.

Dorologie 286. Dreiteilung d. Menschen b. d. Valen= tinianern 241.

Dritte Tag 27-31. 862.

Dualismus b. Paulus 136f.; Paulus u. Johannes 220 f.; Gnosis 222 f., im Parsismus 223; anthropologischer bei Paulus u. d. Gnosis 242.

Dujares 113. 117. (Knrios); 189 (Mo-nogenes); 333 (identija mit Dionn-jos; Rulflegende von Petra und Elusa); 3373 (Morgenstern, Sohn der Allât).

Ebioniten 25ff. 69. (Gebrauch von παῖς θεοῦ). Ebionitenevangelium 3191, 326. Edem, Aeon 241. Che, Pauli Stellung zur 235. εϊδωλον 1506. είκών 11. ομοίωσις (Αδαπ) 432. 441. είκών (ζῶσα τοῦ Διός) 1506. 181.

Einzug Jesu in Jerusalem 211. 52. 88. Eftlesia, Aeon 376. Ettlesiastiter 243. Efstase, ekstatische Frömmigkeit 132. 134. 154. (Paulus); 138 (Philo); 199. Ekstatiker (Paulus) 133. Eleusinische Musterien (u. d. Naassener= predigt) 334. Elis, Dionnsostult, Weinwunder 75. 332. El-Kargeh, Inschrift 112. Elfesaiten 25. Elohim, Reon in Justins Gnosis 241. Elusa, Kult d. Dusares 333. Elxai 25. Empedofles 4248. έναργής (ἐπιφάνεια) 111. 181. Engel d. gnostischen Seele 249. Engelfult 120f. Engellehre d. Paulus 235f. **ἔνωσις τοῦ θεοῦ 419.** Entwickelung b. Irenaeus 4348. — s. Evo= lution. Epheserbrief 351 ff.; Verhältnis 3. Kolosserbr. 3532.

είναι εν Χριστφ 142 ff. 268.

Epiklese 285.

Epittet 1871.

επιφαίνειν, επιφάνεια 111. 181. 299. επιφανής 299. 430. Epiphanes S. d. Karkokrates 316.

Epiphaniassest 751. 327. Epiphanie des Dionysos 751. 332f.

êπιστήμη, Mutter d. Logos 390. Epoptie 199. 2038 (bei Paulus). 2064. 210<sup>4</sup>. 213.

Erbsündenlehre 158. 443. ερχόμενος, δ 51. 14. 83. Erde, jungfräuliche 435.

ĕργα im Johannesevangelium 193. Erlöser im Kampf m. d. Dämonen 250f.;

d. Dielgestaltige 2551.

Erlösung b. Paulus 135 f. 162 ff.; b. Paulus u. Johannes 221 f.; i d. Gnosis 227. 245 ff. (Gnosis u. Paulus); b. Irenaeus 433. 448.

Erlösungsmythos 161. 233. 277 ff. 402. Erlösungsreligion (einseitige) 174. 233. 246. 262.

έρμηνεία (=Hermes) 382. ξρυμα (=Hermes) 381. 389.

Eschatologie, jüdisch christliche 362. 445 (Irenaeus=Paulus).

Eschatologie u. Knriostult 125. 214. Esmun 165.

ἔσω ἄνθρωπος 133 f. IV. Esra Menschensohnvision 15. 161.

181; Tod d. Messias 27; παιs nicht

viòs deov 66; Adamstheologie 158; Gott Schöpfer u. Richter 361.

V. Esra 3576.

Eorws, Bezeichnung f. Gott 831. 176. Ethik, Einfluß d. Judentums 366. Ethik 368 ff.; Jesu b. Justin 395. εὐαγγέλιον 491. 298.

Eucharistie 283-285; in d. paulinischen Gemeinden 101; bei Paulus 147; in der Didache 284; bei Ignatius bei Irenaeus 423. 4231; 344f.; fleischliche Auffassung 266; Licht= erscheinung b. d. Euch. 1998; Cogos= epiflese 2851.

Eusebius (Textform v. Mt. 2819) 282.

Eva u. Maria 435.

Evangelien, spnoptische 40-47. 191 f. 196. 371.

Evangelium, vierfaches 421.

Evolution u. Refapitulation b. Irenaeus 438. 440ff.

Excerpta ex Theodoto 371 (hadesfahrt);  $210^4$  (Soter =  $\phi \bar{\omega}_S$ );  $233^2$  (Kanon);  $237^2$ .  $238^1$ .  $239^2$  (Anthropologie);  $240^3$  (eigentümliche Anthropologie); 2411. 2. (Pneumatiker, Pfnchiker) 2451 (spiritualistische Erlösung); 2492 (himmlische Che); 253. 2532. 2541-2-4-(Christologie); 279. 2801. 281 (Taufe, Dersiegelung); 294 (Gebrauch von Knrios und Soter); 3772 (Logos). f. Stellenregister.

έξηγεῖσθαι, έξηγητής 205. 421. έξήγησις τ. εν Περσ. πραχθ. 3345.

€ξομολόγησις 340<sup>4</sup>.

Exorzismus 104. 276. 280<sup>1</sup>. 281. 403. 404.

Exorzismusformel u. Taufinmbol 40311.

Sall Adams J. Sündenfall.

Satum, Bekämpfung d. Lehre b. d. Apologeten 405.

Sesttage 31; jüdische und christliche 367. Seuer, als göttliche Materie 209.2101.3. Sinsternis 208 ff.

Firmicus Maternus 342 (habesfahrt); 169 (Attis (?) Lied); 200. 2104. 3351

(χαῖρε νέον φῶς).

Fleisch (σάρξ) bei Paulus 130 ff.; 1412; im Johannesevangelium 197; bei d. Gnostikern 240ff; im nach= apostolischen Zeitalter 263; bei Ig= natius 266; in der Eucharistie 266. 323; Sleisch Christi b. Irenaeus 428 f. 4441.

Freiheit d. Menschen 404. 410. 4221.

438<sup>2</sup>. 440.

Freunde (biloi) Jesu 187. 219.

Fürbittengebet in jüd. u. christl. Liturgie 367.1

Gabriel 377.

Gadara, Besessener von. 53.

Galatien, 113.

Gamaliel II Rabban 73.

γάμος ίερός 249. 352 5.

Gastfreundschaft (φιλοξενία) 341. Gathas, hnpostasentheologie 378.

Gebet zum Knrios u. im Namen d. K. 102. 285; Gebet 3. Gott i. d. Apg. 2702; Gebet gemeinsam u. laut ge= sprochen 340.

Gebote, Christi u. Gottes 369.

Geburt, wunderbare 329-337; nicht bei Paulus 183; wunderbare Geb. b. d. Gnostikern 259 ff. (wie durch einen Kanal 261). - Irenaeus 4272; Aufnahme i. d. Bekenntnis 2831. 330; Jungfräuliche Geburt d. Lichts 2104. 334.

Geburtslegenden 55. 3374.

Gedankenlesen (Wirkung d. Geistes)

Geist; populare Vorstellung 127; bei Paulus 128 ff. 135. 141. 172; bei Philo 137f.; im Johannesevangelium 196 f.; bei d. Gnostikern 237 ff. (= διάκονος b. δ. Βαβίλιδ. 257); 3u= rücktreten der populären und der paulinischen Anschauung im nach= apostolischen Zeitalter 263ff; Geist in den Pastoralbriefen, bei Barnabas, Ignatius etc. 266; Spetulationen d. Apologeten 379; bei Irenaeus 446; Beift u. Sohn d. beiden hände G's. 431.

Geist u. Eschatologie 125. 214.

Geist u. Kanon 265. 379.

Geist u. Knrios 145.

Geist u. Logos 3314. 3794.

Geist u. Offenbarung (alttestament= liche) f. πνεῦμα προφητικόν.

Geist u. Saframent 197. 265 f.

Geist u. Sohn (Gen. 126) 2442. 431.

Geist u. Tradition 93. Geist u. Weisheit 3798.

Geist u. Wort i. Joh.=Evang. 2068. Gemeinde, Leib Christi 152; vaos 106.

Gemeindegebet s. Gebet.

Gemeindegebet, römisches (I. Klem. 59.) 365.

Gemeindeglaube d. Apologeten 392. 411; d. Irenaeus 422.

γένος διαφέρον 238.

γένος ξένον 238.

Gerafa f. Gadara.

Geschlecht, d. dritte 357.

Gesetz, Lehre des Paulus 234; e. selb= ständige Poteng 161.

Gesetz, d. neue 361.

Gesetze, menschliche, Dämonenwerk 403.

Gesetzgeber, Christus 368f.

Gestirne, Götter 201. 225; Damonis sierung b. d. Gnostikern 224f.; Gest. u. Seelen der Menschen 226; aπόρροιαι d. Geft. 2382.

Glaube 174-180; Glaube = feste über= zeugung 175; bei Philo 175f; in d. hermetischen Schriften 177; bei Paulus 178f.; im Johannesevange= lium 207; bei Irenaeus 4201; Glaube an Christus 123. 174. 178; an den Sohn (Joh.: Evang.) 1896. 1905.

Glaube u. Glaubensbekenntnis 123.

179.

Glaube u. Sündenvergebung 178.

80f. Gleichnis-Theorie d. Markus (γινώσκειν, γνωρίζειν) 60 f.

yvwois in d. hermetischen Schriften 139f; im Joh.=Evang. 207f.; bei Irenaeus 420, 4211.

Gnosis, Gnostizismus 222-263; (Hadesfahrt); Gnosis und Paulus 140. 232-244; Gn. u. Apologeten 407; Irenaeus 414, 430, 432, 447; Anthropologie 140. 237ff.; Taufmythos 257ff. 327. 329; Gn. u. A. Test., Judentum 231. - j. Apelles Bar= belognosis, Baruch, Basilioes, Basis lidianer, Doketismus, Epiphanes, Excerpta ex Theodoto, Gnostiker, helena, herakleon, Justin, Karpos krates, Karpokratianer, Kerinth, frates, Karpotratianer, Marcion, Markosier, Menander, Na=

assener, Ophiten, Peraten, Prodikos,

Prodizianer, Ptolemaios, Satornil,

Sethianer, Simon Magus, Valentin,

Valentinianer. Gnosis, judendristliche 26f. 256.

Gnosis und Magie 2463.

Gnostiker bei Irenaeus I 30: 256<sup>1</sup>. 258 f. 259<sup>8</sup>. 377<sup>1</sup>; bei Epi= phanius 26: 255<sup>1</sup>. 260<sup>1</sup>; des Plotin 247<sup>2</sup>.

Göttermutter 167. f. Mater Deum.

Göttersöhne 182.

Gott, d. Christus auferweckt 1233.

Gott =heiland 229.

Gott, d. leidende u. sterbende u. s. Kult 165 ff. 29.

Gott, der Neue 228 f. 313.

Gottesdienst täglicher 338, u. s. Be= deutung f. d. driftliche Leben 338-342; jüdischer und dristlicher 365f.; bei Irenaeus 423. Gottesknecht 85. Gottesmnstik bei Paulus 157; Johannes 215.

Gottesnamen 359f.

Gottesschau 198-203. 419. 424, 4301. Gottheit Christi 301-317; bei Paulus (?) 185; bei Johannes 190; Irenaeus

Gottheit u. Weltrichtertum 301. Gottmensch, bei Irenaeus 414. 426.

Grab, d. leere 77 f.

gratia u. natura (Irenaeus) 441. Grazien 389.

Habdala 3671.

Habesfahrt 32-40. 161. 2501. 402. 4361. hände, d. beiden Gottes 431 f.

Baerese, Dämonenwerk 403.

Haeretiker, Sernhalten vom Gottesdienst 341. 344; in d. Pastoralbriefen 354. haggada 25. 2442.

Hauran s. Auranitis.

Hebdomas 224.

hebräerbrief 346-349; 178. (Glaubens= begriff); 271 (κύριος); 282 (Bekennt= nis); 364(Sündenvergebung). - f. apxnyós. f. Stellenregister.

hebraerevangelium 24 (Menschensohn); 97. 3191 (κύριος); 2613. 325 (Tauf-

bericht); 3413 (Agape). Hegesipp 17. 175 (Menschensohn); 831 (Bekenntnis des Jakobus); 3711 (Autorität d. herrenworte).

heilsgeschichte bei Irenaeus 441. heilungen, im Namen Jesu 104. 276. Geilungswunder, antike 72f.

heimarmene bei Paulus 236f.; in der Gnosis 224f.; bei d. Apologeten 405. 405°. — 1. Satum.

Hekataios 384. Hefate Knria 114. Helena Unria 117f. helios Knrios 113.

henochbuch, äthiopisches 1208 (Engellehre); 402.

henochbuch, äthiop. Bilderreden 2. 15f. (Menschensohn); 181.

Henochbuch, slavisches 762. 2442. 4363. Herakleon 1177. 294 (Soter); 227 (Dualismus); 2391.2. 2411. 2423 (Anthropologie); 2498 (Sakrament d. Brautgemachs); 3772 (Logos).

Herafles=Sandan 165. Heraklit b. Justin 396.

Hermas, Hirt d., jüdische Quellen; jü= disches Material 361. 369; über d. Geist 267; kupios und deós 273; Name Jesu 274; Adoptianismus 3278; zweite Buße 355. 364; Christus das neue Geseth 369; Gebote Christi 369. stellenregister.

Hermes 150.

Hermes=Logos 381 ff. Mus 1513, 388, hermes v. Pselfis (Knrios) 1146.

Hermes-Thot 388.

hermesgebete 150. hermetischer Schriftentreis, Alter desselben 1391 XI; Knrios 118f.; supras naturale Psnchologie 138f.; Gnosis 140; Anthroposmythos 168. 170; Erlösungsmythos 247f.; Glaubensbegriff 177; Licht und Leben 211f.; Hermes 388; Logos 3881; Dergottung 424 f. — f. Afflepios, Κόρη κόσμου, Poimandres, Stobaios, Zosimos. — s. Stellenregister.

Hermopolis 384.

herodot über Dersiegelung 2782.

Herrenworte, ihre Autorität 370; ihre gottesdienstliche Bedeutung 371; bei Justin 370. 395. 412.

Berg, ägnptisches, Darstellung 385 (f. Ibis)

Hibil-Ziwâ 2501.

Hierapolis 116. 2782 (Sitte der Versiegelung)

Hilarienfest 30. 169. 425. - f. Attis.

Himmelfahrt d. Kreuzes 291.

himmelfahrt d. Seele 248. 251. himmelfahrt f. Jesaia.

Himmelspförtner 372.

hipparch (Astronom) 201.

hippolnt 448f.;  $35^{1}$  (H. u. ägnptische Kirchenordnung vgl. 2862); 688 (παῖς θεοῦ); 2548 (über valentinianische Schulen); 2862 (Dorologie in c. Noetum); 4262 (Vergottung)

Hochzeit d. Soter u. d. Sophia 253. Brautgemach, lepòs γάμος.

Höllenfahrt 251

Hoherpriester Jesus (Hebräerbr.) 346f. Hoherpriester-Cogos 389.

Horapollon 385.

horos 3841, 3855, 390 («Kosmos); 3904

(d. ältere u. jüngere horos).

Hvareno 110. Hngieia 381. 389. finliker 241. 253

hnmnen f. Orphische f.

hapostasen=Spekulation 378f. hapsistos, Beiwort Gottes 3601.

Hystaspes 403.

Jahvename a. Jesus bezogen 122. Jakhos 336s. Jakobus=Brief 356ff.; Sohn Gottes=

Titel 681. 3201, Knrios 273; d. neue Geset 3613. — f. Stellenregister.

Jamblichus 1691.

Januar, 6. s. Epiphaniasfest.

Jao 3365.

latpós Bezeichnung Jesu 296. 2963.

Ibis 385 f. s. Herz.

Jesaia, Himmelfahrt, d. 154 (Menschenjohn); 401. 2501 (Abstieg d. Erlösers); 762 (himmlische Kleider); 1213 (Engelverehrung); 3313. — f. Stellenregister

Jesus Sirach 360; (Beziehungen zu Mt.1125ff. 341. 391. 59. 622. - J. Stellen-

register.

Jeubücher, koptische 231<sup>1</sup>. 280<sup>1</sup> (Taufe). Jezer ha=Ra (u. ha=Tob) 2671.

Ignatius 342-346. 373 f.; Habesfahrt 36; Doketismus 192. 321; Pneuma= titer 264; Gebrauch von Knrios; Soter 271. 294; Name Jesu 274; Bekenntnis 283; Blut Christi 390; 311 f.; Gottheit Christi 306. Sleisch in d. Eucharistie 323; Sündens vergebung 363; Gebote Christi 369; Logos 375. — s. Stellenregister.

ίλασμός, Ιλάσκεσθαι 2918. ίλαστήριος δάνατος 89. illuminari 151. 4257.

illustrari, illustratus 1998.

Johannes-Aften 255<sup>1</sup>, 2916, 315<sup>3</sup>, 329<sup>2</sup>, 3558. 3752. — f. Stellenregister.

Johannes-Apotalypse 300 f. vgl. 355; Titel Sohn Gottes 681; Knrios 2735; Christen δούλοι δεού 1873; Wort Gottes 2052; Selbst-Kanonisierung des Buches 2651; Dersiegelung 2782; Hymnologie 287. 289; Camm u. Braut 352<sup>5</sup>; Logos 375. — s. Stellen= register.

Johannes=Apokryphon, koptisches 210sf. 231<sup>1</sup>. 247<sup>2</sup>. 248<sup>1</sup>. 259<sup>8</sup>. 377.

Johannes Briefe und Evangelium 186-222; g. den Dofetismus 256. 321; Knriostitel 268; Glauben a. d. Na= men 2758; Gebote Christi u. Gottes 369. 369<sup>1</sup>

Johannes = Briefe 186-222; gnostischen Taufmythos 258; Gottheit Christi 301 f.; Sündenvergebung 363. 365; Gebote Gottes und Christi 3691; Christus als Vorbild 370; Cogos 375; II. III. Joh. am Anfang. d. joh. Lit. 369.— s. Stellenregister.

Johannes-Evangelium 186-222; Menichensohn 23f. 187f.; κύριος 97. 186f.; Sohn Gottes 188ff.; Jesus-bild u. s. Bedeutung 192ff. 207; J. u. Jesus 222; J. u. Paulus 217ff.;

J. u. d. Apologeten 407; J. u. Irenaeus 419f. 428; Bekenntnis 282; Gebet im Namen Jesu 286<sup>1</sup>; Fleisch in d. Eucharistie 323; Taufe Jesu 329; antijudische Polemit 3576; Sun= denvergebung 363; Weltrichtertum Jesu 372; Logos 375. 391. 393. 398. — s. Stellenregister.

Johannes der Täufer 57. 85. Johannestaufe = Wassertaufe 1275.  $129^{4}$ .

Johannes Damaszenus 3338. 3373.

Josephus 112. 1182. 1651.

Irenaeus 412-449; Quellen f. Bericht ü. d. Gnostiker 259. 2611; Hades: fahrt 32. 322; ü. d. vierfache Evange= lium 1961; ü. II. Kor. 44 2341; ü. I. Kor. 15 2352. 445f.; Brautge= mach der Valentinianer 2493; Juden= 318f.; neutestamentliche dristen Opfer 3411. - f. Stellenregifter.

| 3rrfehrer f. Haeretiker. | 3fis 114 (Khria v. Philae); 1154 (3. | Resakemis); 118 f. (Khria); 165 f. | 295 f. 3841. 390 (= Phhis).

Isismnsterien (Apulejus, Metamors phosen XI) 170°. 177°. 199f. 425. Judasbrief, Gebrauch von Knrios 271;

Sohn Gottes 3201. Judenchristentum 25f. — 318 (Gott= heit Christi; 3182 (b. Justin); f. Gno= sis, judendristliche.

Judendristliche Evangelien 2582. 325 s. Ebioniten=Bebräer=Evang.

Judentum (der Diaspora u. Christentum) 356-368; messianische Vorstellungen 1ft.; Glaube 123. 174; J. bei Johannes 221. 357; Polemit g. d. Gottheit Christi 318; Dionysosver-ehrung (?) 336. 336<sup>5</sup>; Sündenvergebung 362; Judentum der Diaspora u. dristl. Apologetik 375; hnpostasen= spekulation 378 f. — s. Abba, Gnosis judendristliche, Gottesdienst, hab-bala, haggada, Kiddusch, Liturgie, Mar, Mediltha, Mischna, Rabba, (Schemoth=); Rabbi, Septuaginta, Schechina, Snnagoge, Talmud, Targum.

Julian, Kaiser (Rede a. d. Göttermutter) 167. 170.

Justin 390ff.; Unterschied von Apologie und Dialog 3072; ü. jüdische Messianologie 28; hadesfahrt 32; Weissagungsbeweis 87. 2731. 401; Exorzismus 277; Gottheit Christi 307 ff.; 316; Taufe Jesu 326. 329; wunderbare Geburt 331; Gottes= dienst d. Christen 3664, Worte Jesu 370; Christus als Cehrer 370. 3706; Geist=Logos 3794; Hermes=Logos 383; Logos im A. T. 3922; Exorzismus= formel 40311; Schöpfer d. Rekapitu= lationstheorie (?) 432. — s. Stellen= register.

Justin, Märtyreraften d. 3592. Justin, Gnostiter 241. 2583. 2597.

Kana, hochzeit v. 75. Kanatha, Inschr. 116. Kanon 2332. Kanon u. Geist 379; s. Herrenworte. Karpofrates 245. 2583. Karpotratianer 2782 (Versiegelung); 316. Karpos, Martyrium 3053. 4262. Katechismus, ethischer (Didache) 355. 3601. καθαρίζειν, καθαρισμός 2921.

Katharsis 2058. 2064. Kaulakau (Knrios u. Soter) 1177. Kehle, Thot Kehle d. höchsten Gottes 385. Kephr Havar, Inschrift 116. Kerinth 258. 3774.

Kerngma s. Petrus.  $K\tilde{\eta}\rho\nu\xi = \text{Logos } 389.$ Kiddusch 3671.

Kirche bei Paulus 152; i. Epheserbrief 351 f.; i. d. Pastoralbriefen 353; K. u. Christus, Mythos 3525; K. u. Syna= goge 356 ff.; präexistent 357.

Kirchenordnung, ägnptische, hadesfahrt 35; παις θεού 683; Dorologie 2862; Agape 3413; s. hippolnt.

Klassen, verschiedene unter d. Menschen 139. 242.

Kleinasien, Gebr. von Kyrios 114. Klemens v. Alexandria, hadesfahrt 33<sup>1. 4.</sup>; ü. Philo als Neupythagoraeer 137<sup>2</sup>, abhängig von Philo 137<sup>2</sup>; ü. d. vierte Evangelium 1962; Epoptie 200. 2002. 2104. 335; gegen Marcion 224; Gnostifer 246, 2498; Hermes= Cogos 3911; Beurteilung d. hellen. Philosophie 3991; Glaube u. Gnosis

410 vgl. 448 f. — s. Stellenregister. Klemens von Rom, I. Klemens 350 f. 356-374; Gemeindegebet [59f.] 269. 285 f. 365; ü. d. Geist 266; ev Xpigra 268; δεσπότης u. κύριος 269; δνομα auf Gott bezogen 2762; Sohn Gottes 3201; Spuren der Liturgie 350; Schöpfung 359; Gottvaterglaube 359. 3594; Ethik 360; Sündenvergebung 364f.; Gebote Christi 368; Christus als Vorbild 370; Worte Jesu 370. s. Stellenregister.

II. Klemens, eine römische homilie 304. 355; ü. d. Geist 266; kupios 272; Gott und Christus 303; Sohn Gottes 3201; Worte Jesu 370; Weltrichter-tum Jesu 372. — s. Stellenregister. Klementinen f. Pseudoflementinen. Kleopatra 112.

κοινωνία i. δ. Eucharistie 284. 288. 423;

κοινωνία θεοῦ 423. 426.

Kolosserbrief, Derhältnis 3. Epheserbr. 351 f. 3532. — s. Stellenregister.

Komana 113.

Konfliftsgeschichten bei Markus 42°. 71. Konstitutionen d. Apostel 68. (nais

θεοῦ); 340°f. (Liturgie).

Konstitutionen, Epitome (παις δεού) 683. Koptisch gnostische Schriften s. Jeu; JohannesApokryphon; Pistis Sophia.

Kore 189. 333.

Κόρη Κόσμου 118<sup>1</sup>. 386<sup>2</sup>.

Kosmas v. Jerusalem 2104. 334. Kosmologie b. d. Apologeten 393.

κόσμος (Johannesevangelium) 221. Krankenheilungen Jesu 71. 80.

Kreuz, ägnptisches, u. im Mithraskult  $290^{4}$ .

Kreuz (Mnsterium) 290 f. 355 s. 418. 435.

Kreuzesinschrift 56.

Kreuzestod Christi, Rätsel d. Kr. 19. Kampf m. d. Mächten 161. s. Opfer= tod=Tod.

Kronos (Knrios) 116.

Kultheroen 101.

Kultname Jahves a. Christus über=

tragen 107.

Kultus, f. Bedeutung 100 ff. 145 ff. 190. 268-287. 338 ff. 342 ff. 403 f.; Kultus u. Geist 129; übergang ins Geistig= Persönliche 149ff. 179. 422. s. Doro= logie, Eucharistie, Gebet, Name, Safra= ment, Taufe.

κυριακόν (δεῖπνον) 101; κυρ. ἡμέρα 105; κυριακός im Regententult 112.

κύριος Sprachgebrauch 94-99. 108-118. 258-274; Sinn des Titels 99-108. 118ff.; k. i. d. johanneischen Schriften 186; к. und deós bei Paulus 1201. 180. bei Justin 308.

κυριολογείν 308.

Cabnrinth d. kleine 2876. 303. 4148. Cactantius, hadesfahrt 342.

Camm Gottes 85.

λαμπηδών 242.

Ceben 203ff.; ewiges C. (u. Vergottung) 204. 416 f.; ewiges C. i. d. Gegenwart 208. 214; Leben u. Licht. s. Licht. Cehre, reine bei Ignatius 344<sup>8</sup>; β. διδαχή. Cehrer, Jesus 370. 421f.

Leib d. neue, pneumatische bei Paulus 132. 235; bei d. Gnostikern 235. 240. 2402; (vgl. σωμα άγγελικόν, corpus spiritale); d. wunderbare Christi b. d. Gnostikern (s. σώμα κατ' οίκονομίαν) 240°. 253. 257. 260.

Leidensgeschichte 43. 52 ff. 70.

Licht 208-211, Licht und Ceben 211-213; Licht Terminus für rettende Gottheiten 210f. 2104. ous - véov (Mnsterientult) 200. 2102. 3351. 337; Licht, wunderbare Geburt 334f.

Lichtaffekte b. d. Musterienweihe 199.

Cichtmensch 2372.

Liturgie d. Abendmahls 350. 3511.

Citurgie, jüdische 3671.

Citurgie, spätere firchliche 28418. 2862. 340<sup>3</sup>.

Livia (Knria) 112.

Logia 41. 45 f. 57 f. s. Herrenworte.

λογική θυσία, λατρεία 3871.

Logos im vorapologetischen Zeitalter 375-378; religionsgeschichtliche her= funft 378-390; herübernahme d. Logosgedankens b. d. Apologeten 390-394; Tragweite der Idee 394 ff. · Logos bei d. Valentinianern 189. 259. 376f.; i. d. Oden Salomos 3764.; bei Irenaeus 414. 431. Logos und Seele bei Philo 1381; Logos u. Mn= sterienwort bei Philo 2061; bei Jo= hannes 205 f., vgl. 386 f.; Logos = Pneuma 3314. 3794; Polemik gegen d. Logos in d. hermetischen Literatur 3881; Nus und Logos bei Philo 3881. val. Hermes, Thot.

λόγος ενδιάθετος, προφορικός 3764. 386.

 $386^{1}$ .

λόγος μορφωθείς 411.

λόγος σπερματικός 396. 398. 406. 409. Cogostheologie, altertümliche Justin) 313. 376. Cucian 72°. 73. 316°. (nach

Lucifer (Morgenstern) 3378.

Lukas; wunderbare Geburt 330; Sün= denvergebung 365; s. Lukasevange= lium, Apostelgeschichte.

Cutasevangelium 44.63.96. — s. Stellen=

Cutios, δούλος der Atargatis 116. Endus, Johannes, de mensibus 3365 (Judengott), 3821. 390.

λύειν 2917.

λύτρον, λυτροῦν, λύτρωσις 2917.

macrobius 169 (Adonistult); 3821.390. Märtnrerfult 316..

Magie u. Gnosis 2463. Maia, Mutter d. Hermes 382. 390. μακάριος, Beiname Gottes 3601. Mattabaeer II. IV. 360. Makkabaeerzeit 89. Malta, Adonistult 302. Manda d' Baje 38 (Böllenfahrt). Mandäer 2501. Mani, göttliche Derehrung 3171. Manichäimus 1683. 2108. 2551. 3171. Manifestus Deus 111. 181. 299. 429 f. ξπιφανής. Mar (Mara, Maran) (= Knrios?) 98f. Maranatha 98f. 108 (Didache); 107<sup>1</sup>. Marcion (Marcioniten) Habesfahrt 33; 223<sup>1</sup>. 224. 227. (Dualismus); 228. 228<sup>6</sup>. 229 (d. neue Gott) 232 (fosmologische Grundlage 6. Snitems, Marcion u. Paulus, vgl. 448); Kanon 2332; Dotetismus 256; Irrationalis= mus 387; quid novi 448. Marduf 1651. Mari 99. Maria, Sormel diá und and (ek) Mapias 2601; Maria u. Eva 435; s. wunder= bare Geburt. Mark Aurel 1573. Markosier 2043. 2851 (eucharistische Epiflese); 227 (Dualismus); 241 (Anthropologie); 2493 (Saframent d. Brautgemachs); 2801 (Taufe); 2811 (Taufformel). Markusevangelium 41 ff., Tendeng d. Taufberichts 325. - f. Stellenregister. Marnas (Knrios) 116. Martyrien, s. Apollonius, Karpos, Justin, Paulus, Petrus, Pionius, Polnfarp. Martyrium, Bedeutung d. 89; Martyrium u. Pneuma 241. Mater deum (domina) 1142. Matthaeus 63 (Messiasbogmatik); 96 (κύριος); 330 (wunderbare Geburt). f. Stellenregister. Medilta 3. Erod. 2028 121. Meldisedet 347f. Melito v. Sardes 310 ff. (Gottheit Christi); 34 (hadesfahrt); 258 f. (Taufbericht). Melkart v. Thrus 165. 1651. Memra 379. Menander 2286. Menschensohn 6-16; im Judentum 2. 24f.; bei Paulus 94f. 159; Paulus und Irenaeus 421; Johannesevangelium 187f.; Gnosis 256; veränderte

Bedeutung b. Ignatius 330; Ire=

naeus 4141. 428.

Menschensohndogmatik 16-24. 28; Erhöhung 17; Weltrichtertum 18. 214; Parusie 17. 184; Präexistenz 19; Bekenntnis zum M. 22. Menschheit Jesu, b. Irenaeus 426ff. Mercurius=Sermo 382. Messianologie, judische 2. 66 (Sohn Gottes). Messias ben Joseph 28. Messias i. Judentum 1 ff. Messias, d. leidende u. sterbende 27. Messiasgedante bei Jesus 211. Messiasgeheimnis 79ff. μεταμορφούσθαι 2038 Methodius, Adamstheologie 437. Midas, Wunder des 722. Min von Koptos (Knrios) 115. Minucius Felix 3964. 3991. 4004. Mischna u. mündliche Aberlieferung 3581. — s. Stellenregister. Mithras (Knrios) 1173. Mithrastult 2782, Kreuzeszeichen 2904. Mithrasliturgie 1178, 1411, 149, 1702. 425. Modalismus 312. 314. 3202. 430. Monogenes 189. 333 (Beiname d. Dusares). uovos, Beiname Gottes 3601. Monotheismus 358f. Montanisten 2424. 3168. Morgenstern 3373; s. Dusares. Mutter b. d. Gnostifern 243. 248ff.; Jesus u. d. Mutter 2541 s. Mater. Mystagoge 612. 153f. 2493; Jesus b. Irenaeus 421. Myste 61°. 249°. Musterienfrömmigkeit 612. 149. 199. Musterienweihe 199; 2064 (Aufstieg); 205 f. 386 (Bedeutung des Kultwortes); Vergottung 424f. Mnsterienwort u. Logos 386f. Mnstif f. Christusmystif. f. Gottesmnstif. Mustifer, aristofratisches Selbstbewußtsein 153. Mythologie bei Paulus 161; in der Gnosis 140; Mythos u. Historie bei d. Gnostikern 247; Erlösungsmathen der Gnostiter 247ff.; bei Irenaeus 436.

Maassener (Naassenerpredigt) 331 (Hadessfahrt); 166 ff. 170. 2472 (der Ieisdende u. sterbende Gott); 2104 (φωστήρ τέλειος); 2381. 2392-3 241 (Anthropologie); 2451 (Erlösung); 255. 2561 (Urmensch); 334. 3771 (wunderbare Geburt); 384. 3843 (Cogos).

Name, Anrufung d. Namens Jesu 100 ff. 274 f.; im Johannesevan-gelium 1905; bei d. Valentinianern 259; Name und Geist 1275; N. im Zauberwesen 150; Dämonenaus= treibung im Namen J. 403; f. Eror= zismus Gebet im Namen; Taufe im Namen: ovoua.

Naturen, zwei in Chr. 429.

Naturwissenschaft und Theologie 408. Mazaräer (= ener) 25. 69 (παῖς δεοῦ). Nagos, Weinwunder 75. Neb = Kyrios 114.

Nephotes, Cekanomantie 2382.

Mero 112, 1178 (Knrios); 2954 (Soter) 385

Neuplatonismus 136; s. Jamblichus, Endus, Macrobius, Plotin, Porphy=

Neupythagoräismus 1372. 209; xpvoã ἔπη 424.

Nitodemus, Evangelium 34 (Hadesfahrt).

Mitotheos 2104.

Noet 3212.

Nubien, Inschriften 114.

Mus bei Paulus 133; Philo 138; in d. hermetischen Schriften 139; bei d. Gnostikern 237ff.; Taufe m. d. Mus 140; Mus, Gott 168; Seelenführer 2083. 248: N. (wh kai dos 2121; =Hermes 3862; Nus und Logos (bei Philo und in d. hermet. Schrif= ten) 3881.

Nymphon 2498.

οχύρωμα = Hermes 389.

Oden f. Salomo.

Offenbarung u. Geist 265; Offenbarungstheorie bei d. Apologeten 399. 409; bei Irenaeus 414. 431.

Offenbarung f. Johannes. οἰκοδομή, οἰκοδομεῖν 106.

οίκονομία, trinitarische 3202; σώμα κατ' οίκονομίαν 2402. 253.

δμοίωμα 163°. 183°. 428. 444.

δμοούσιος 239. 244.

öνομα Gebrauch i. d. Apg. 2702. 2762. im I. Klemens 2762. - f. Name.

Opfertheorie, in d. Urgemeinde 89; bei Paulus 160f.; bei Paulus u. Johannes 320; im nachapostolischen Zeitalter **288 ff.**; bei Irenaeus 418 ff. Ophiten 2104. 2372. 2382.

Oracula f. Chaldaica.

Oracula f. Sibyllina.

δρατικοί ἄνδρες, δρατικόν γένος 138. 202. Origenes 34 (Hadesfahrt); 66 (Sohn

Gottes i. Judentum); 121° (Engel= verehrung); 285f. (Gebet gu Gott u. Christus); 339 (täglicher Gottes= dienst).

Orphica, Fragm. 2392.

Orphifer 189.

Orphische Hymnen 18911. 295f. 3834. Osiris Todestag 30; der leidende u. sterbende Gott 165f.; = Urmensch, Adonis Attis 168; kúpios 115. 118f.; = Adonis (Aion) = Dionnsos 3341; = Logos 390. j. Adonis Anthropos,

Osiris=Isis Musterien 169f.

Ostersonntag 31.

Ovid 299.

οὐσιώδης (in d. hermetische Schriften) 1397. Ornrrhindus Papyri 1152.

παῖς δεοῦ 68 f. 19. 66. 68<sup>2</sup>. 273<sup>1</sup>. Pan, Sohn d. Hermes — Cogos 3821.

πανάγιος ∫. ἄγιος. πανεπόπτης Beiwort Gottes 3601. Pannychis 327. 333 f. 336.

παντοκράτωρ 3601.

Papyrus v. Dêr Balyzeh 3591 s. Orgr= rhinchus P.; Zauberpapyri.

Paradies 435. Paraklet 196.

Pastoralbriefe 353 f.; über Geist u. fleisch 266; κύριος 271;. σωτήρ 299; Bekenntnis 282; reine Cehre 354; Weltrichtertum Jesu 372.

Parusie d. Menschensohnes 12; im Re-

gentenkult 2984.

Parsismus, Eschatologie 30; Dualis= mus (persischer u. gnostischer) 222 f. s. Ahura Mazda, Ameshas Spentas, Angra Mainnu, Gathas, Hvarend, Spent=Armaiti, Dohumano.

πατήρ, im I. Klemens 3594. πατήρ της άληθείας 1899. 376.

Paulus 125-186; Reise nach Damaskus 92; P. u. d. Urgemeinde 92; P. Pneumatiker 128; Pneuma u. Tradition 93; Person Jesu 143f. 191.; Paulus u. Johannes 217ff.; Paulus u. d. Gnosis 233 ff. 262. 4465. 447; Paulus u. Ignatius 266. 345 f.; P. u. d. Apologeten 407; P. u. Irenaeus 418. 421. 442-449; habesfahrt 40; Auferstehung 76. 792. 235; Stellung 3um Geset 234; boje Engelmächte 235 f.; Mitsterben u. Mitauferstehen mit Chr. 162-172. 251; Text d. Abendmahlsworte 2882; über das fleisch Christi 322.

Paulus von Samosata 302. Daulusatten 2821. 3138. 3224. 3311. Paulusbriefe, ihr Wert 94. - f. Stellenregister. Dege, wunderbare Geburt 3345. Peraten 2382. 2451. 2571 3774. Peregrinos Proteus 3168. Perle (Thomasakten 111) 38. 2501. Dessimismus, anthropologischer d. Paulus 135. 141; d. Gnosis 222ff.; in der Stoa 1372. Petra, Kult d. Dujares 333. Petrus 201; P. Jakobus, Johannes bei Mrf. 741 I. Petrus. Caufhomilie 355. 3551; Sohn Gottes 681. 3201; κύριος 271; βοff= nung 362. 373. - f. Stellenregister. II. Petrus. Gebrauch von kupios 271; Sohn Gottes 3201. - f. Stellenregister. Detrusaften 1998. 2551. 279 (Versiege= lung). 2794 f. 2972. 315. 3292. 3311.8. 3553. — s. Stellenregister. Petrus=Evangelium Hadesfahrt 33; κύριος 97. — s. Stellenregister. Petrus, Kerngma d., 121 (Engelver= ehrung); 3571 (d. dritte Geschlecht); 3591 (Glaube a. d. Schöpfergott); 370 (νόμος καὶ λόγος); 391. 393. 398 (Cogos). Petrus=Martnrium 2551. — s. Stellen= register. Petrus=Paulus=Akten 3663. Phanes 165. Philae s. Isis. Philo, Allgemeines 137; Pneumalehre u. Anthropologie 138. 3992; über d. Glauben 175 ff.; Glaube u. Wissen 4101; Seltenheit d. Weisen 1765; φίλος θέοῦ 1871; Astronomie u. Gottes= schau 202; Zermonialgeset 361; Mnsterienwort-Logos 3868. 2061; Logos 380ff. 383. 389f. - f. Stellen= register. Philosophie, im Urteil d. Apologeten 415; bei Irenaeus 398 ff. 408f. Photylides 4241. φῶς (φῶς νέον) j. Licht. φωτίζεσθαι 151. φωτισμός 199. 1992. Dhrenes = hermes 3862. Pilgerin, aquitanische 335. Pionius, Aften, 3081. 3592. 378. Pistis Sophia 741. 3292 (Verklärung); 2108 (Lichttheologie); 2311. 2372 (Lichtmensch); 2481. 252 (himmlische hochzeit); 252. 2544 (Wesen Jesu); 2575 (himmelfahrt am 15 Tybi); 2801 (Taufe).

Planetenmächte (Gnosis) 224. Planetensphäre 247; s. Heimarmene. Plato (Platonismus) u. Paulus 1331. 134. 136f.; Derehrung d. Gestirne 200; Dualismus 222; Gnosis u. Pl. 224. 2241. 245f. 248; bei Justin 396; über Hermes u. Pan 3828; Timaios 3901 Plinius an Trajan 201, 287, 302, 338. Plotin, u. d. Gnosis 223f. 226 s. Gnos stiker d. Plotin. Plutard, Gebrauch von kupios 115; Osiris=Mythos 166; Apollo=Dionysos 167; ἀπόρροια 2382; der Gott der Juden 3365; über d. Parsismus 3782; Cogos 3832. 3. 390. Pneuma s. Geist. πνεύμα Bezeichnung für d. Gottheit 209. πνεῦμα und πνοή 399. πνεῦμα προφητικόν 265. 3795. Pneumatiker, Paulus als 93. 132; Pneumatiker u. Mystagoge 154ff.; Pn., Pinchifer, Hylifer 241. 242; Dneumat, Wesenheit d. Erlösers 253. Pneumatische Christologie 319f. 323. Poimandres (Corpus Hermeticum ed. Parthen) 1682; (Alter d. Snstems); 1708; **247**7. (Erlösungsmythos); **3**771. 3862. 388. 4164; f. Hermetischer Schrifstenkreis. — f. Stellenregister. Polykarp, Märthrer 112 (kúpios). Polyfarp, Philipperbrief, Dofetismus 191; Gebrauch von kúpios 272; Sündenvergebung 366; Worte Jesu 3707; Jesus als Vorbild 370; Welt= richtertum Jesu 372. — s. Stellenregister. Polykarp Martyrium, Dozologie 286; Märtnrerverehrung 316. Polymorphie d. Erlösers 2551, 2563. Porphyrios 3821; über d. Logos 384. 3843 Poseidonios v. Apameia 1372, 201, 381. Prädestination 220 (bei Paulus u. Johannes); 243. Präexistenz d. Seelen 171; s. Menschen= sohn, pneumatische Christologie. Dräeristenzidee 324. Predigt, driftliche und judische 367. Presbyter d. Irenaeus 33 (Hadesfahrt): 2332 (Kanon); 312 (Christologie); 430. 4301. Priene, Inschrift von 2294 298. Priesterverehrung b. d. Christen 3168. Prodicianer 227. 2391. proficere 4261. 439. προκόπτειν 4391. Prophet, d. wahre 3191.

Propheten, Autoritäten d. Wahrheit b. Apologeten 400, 409 f. Prophetenkult d. Montanisten 3163.

προσκυνείν, προσκύνησις f. Anbetung. προσφορά 2928.

Prudentius über d. Attiskult 1494. 425. Pseudoklementinen 25f. (Urmensch); 2103 (Lichttheologie); 2551 (Der= wandelungen d. Simon); 281 (Caufformel); 3153 (Götter im A. C.); 3191 (d. wahre Prophet); 3834 (hermes=Logos); 4031 (Damonen); 4053 (gegen d. Satum); 4368 (Teufel u. Adam). — s. Stellenregister.

ψυχή ψυχικός bei Paulus 131f. (passim, besonders 1412); bei den Gnostifern 1371. 240 ff. 447; 264 (I. Petrus). Psądifer 241. 253; Jesus d. Erlöser; d. Psądifer 253.

Psychopomp, Hermes=Logos 389.

Ptah 3855.

Ptolemaeer 110.

Otolemaios Soter 294.

Ptolemaios III Euergetes 296. Ptolemaios IV Philopator 1114. 295.

Ptolemaios V Epiphanes 111. 299.

Otolemaios XIII 112.

Ptolemaios, Altronom 201.
Ptolemaios Valentinianer, Ptolemaeer
210<sup>8</sup>. 253<sup>1</sup>; Brief an Flora 117<sup>2</sup>.
239<sup>8</sup>. 294.

Pythagoräische Brüderschaften 424 (Unteritalien).

Rabba, Schemoth 3581. Rabbi, Titel 993. ραντίζειν, ραντισμός 2921. Raphia, Dionnsoskult 336.

recapitulare 4343.

Regententult 110ff. 293ff. 430.

Reich Christi 182. 64. 3726.

Reich Gottes, gegenwärtiges 58. Refapitulation und Evolution bei I. 440ff.

Refapitulationstheorie d. Irenaeus 432.

Rhe (Rha) 385.

Rom, Gemeinde in 93-155; Taufbefenntnis 283; Gemeindegebet 365. Roma Dea 111.

Rosette, Inschrift von 111. 1144. 181. 299.

Sabazios (Knrios) 114. Saframent, bei Paulus 129. 146f. 172 (Vergeistigung d. S.); im Jo-hannesevangelium 197; in d. her= metischen Schriften 140; bei der Gnosis 140. 231. 2492 (S. d. Brautgemachs). 251; bei Ignatius 343ff.; Ignatius und Paulus 346; in d. Pastoralbriefen 354; der Didache 354. Irenaeus 423. 445; Saframent u. Geist 265 f.; s. Amtsweihe, Brautgemach, Eucharistie, Nymphon, Taufe.

Salomos, Oden 36 (Hadesfahrt); 1535 (d. relig. Sührer); 2103 (Licht= theologie); 251 (das Ich der Oden); 2511 (himmel= u. höllenfahrt); 298 (Soterglaube); 290 (Kreuzeszeichen); 3764 (Logos). — s. Stellenregister.

Salomo, Pfalmen, Messiasvorstellung 2. Salomo, Sapientia 87. 2092. 2382. 360.

f. Stellenregister.

Samaritaner, Eschatologie.

Sanguis, Trauertag 30. 169; f. Attis= fult.

Sapientia J. Salomo.

σαρκικοί b. d. Gnostitern 241,

Sarrazenen, Sest d. jungfräulichen Ge= burt 335.

σάρξ f. Sleifch.

Satornil 2272. 243. 256.

Saturnus (dominus) 1166. Schechina 379.

Scheintod=Heilung 73. Schemoth f. Rabba.

Schöpfer= und Erlösergott 230, 432,

Schöpfung und Erlösung 221. 437. 448.

Schöpfungsbericht, mosaischer (u. plato= nischer) 244.

Schöpfungsglaube 359 (I. Klemens).

Schriftverlesung 367. Schuldgedanke bei Paulus 172; b. Irenaeus 419.

Schweigen, heiliges 3881. Sebafte, Kaisertag 1129.

Seele, am Leichnam 30; S. Logos u. Leib b. Philo 1381; mit den Gestirnen verwandt 201. 226; Hochzeit d. Seele 249; s. Anthropologie Psnche.

Seleuziden 110.

Seneca 1765. (ü. d. Weisen); 201. (astronomische Grömmigkeit).

Septuaginta, Knriostitel 108. 118. — s. Stellenregister unter A. C.

Seraphimgesang i. d. Liturgie 350; i. d. jüd. Liturgie 3671.

Serapion, Euchologion 3261.

Serapis 101; 115 (Unrios, Tisch des Herrn Serapis). 118 f. 1496. 165. 295f. (Soter).

Sermo = hermes 382.

Sethianer 210<sup>8</sup>, 240<sup>1</sup>, 245<sup>1</sup>, 257<sup>1</sup>, 259<sup>7</sup>,  $377^{4}$ .

Sibylle 403. Sibyllina, Oracula, 33<sup>2</sup> (Hadesfahrt); 357<sup>1</sup>. 432<sup>1</sup>. Sige, Aeon 375. 387.

Simon Magus 117ff. (Knrios); 237<sup>3</sup>. 255<sup>1</sup>. 305.

Simonianer 117f. 316.

Sirach, f. Jesus.

Skeptizismus und Offenbarungsthes ologie 3964. 399. 409.

Skythopolis, Dionnsoskult 336.

Sociale Zürsorge und Kultus 341. 344<sup>2</sup>. Sohn Gottes 65 ff. 6<sup>1</sup>; S. Gottes bei Paulus 181 ff. (Verhältnis zum Vater 181. S. G. u. kópos 183); im Joshannesevangelium 188f.; Sohn Gottes — Gott 304 f.; 416<sup>3</sup>; S. G. u. wunderb. Geburt 330; Verhältnis v. Vater u. Sohn 312. 320. 429 f. (Irenaeus); Sohn und Söhne Gottes bei Irenaeus 416.

Sohn u. Dater im Mnsterienwesen 612. 387.

Sohnesgottheit 182.

Soknopaios (κύριος) 1154. Sokrates b. Justin 395 f. 398.

σῶμα ἀγγελικόν 240², πνευματικόν f. Ceib; σῶμα κατ' οἰκονομίαν f. οἰκονομία.

Somnium Scipionis 201. Sonnenheros 38<sup>2</sup>. 250 f.

Sonntagsfeier 31.

Sophia 2452; Sophia und Chriftos 254. 258 f. 259. 2613; S. Mutter d. Cogos 389.

Sophia Prunifos 227; β. Achamoth. Soter 293 ff.; bei δ. Valentinianern 117. 210<sup>4</sup> (= φως). 249. 254. 259.

σωτηρία 213.

Speisungswunder 75. Spenta-Armaiti 378.

σπέρμα 2152 (Wiedergeburt). 238.

σπερματικός 242. 248; [. λόγος.

σφραγίς (Taufe) 278 f.; f. Versiegelung.. σπινδήρ 237 f. 242.

Ssabier, harranische 2382.

Stammbaum Jesu 55.

Stifterkult b. d. Philosophen 316.

στίγμα 278.

Stoa 1372-3. (bei Philo); 167 (Weltperisoben); 209 (Bezeichnung der Gottheit); 359. 3613. 380. (Cogos); 387 (Allegorese); 396 (b. Justin); s. Chrysipp, Cornutus, Epiktet, Poseidonios, Seneca.

Stobaios Eklogai ü. d. Weisen 175.; s. Hermet-Schriften. — s. Stellenregister. Stoisch-platonischer Idealismus 408. Streitgespräche Jesu 42°. 71. Subordinatianismus b. Irenaeus 4313.

Sühnegedanke 289.

Sündenfall 437f. 440f.; j. Erbjünde. Sündenvergebung 362-366. 136. 174 (Paulus); 220f. (Johannes); 364f. (Klemens); 419 (Irenaeus); Sündenvergebung und Erlöfung 174. 222.

Sündlosigkeit d. Erlösers u. Doketismus

256.

Supranaturalismus bei Paulus 130. 133. 135. 158ff; in d. hermetischen Schriften 139; bei Johannes u. Paulus 220; in d. Gnosis 230; bei Irenaeus 448.

Symmon d. neue Theologe 1505. Symmachus 25.

Synagoge, Gebet 285. 365; Gottes= dienst 367; S. u. Kirche 358.

Syrien, Gebrauch des Titels kúpios 116, Heimat (?) d. Ekstase 2644.

Cacitus 3365.

Tag, d. dritte 27ff.

Tag d. Menschensohnes 12. 188.

Talmud24(Menichenjohn); 73(Wunder); 982 (Titel Mar); 120 f. (Engelkult); f. Stellenregister.

Cammuz 165. 3358.

Targum 121 (Engelkult); s. Stellen=

register.

Tatian 379°. Logos u. Geist; 390 ff. passim; 405 besondere Anthropologie; 433 ff. über Adam; s. Stellenregister. Taufbekenntnis, altrömisches 189. 190°.

283. 331¹.

Taufbericht i. d. Evangelien 56 f. 324 f.

Taufe, chriftliche, im Namen Jefu 101.

277; Geistestaufe 127⁵; Initiationssatt 171; Lichterscheinungen bei d. T.

199³. — T. bei Paulus 146; in den hermetischen Schriften (T. m. d. Nus)

140; Taufe als σφραγις 278 f.; Däsmonenbefreiung 280¹; T. u. Sündensvergebung 364.

Caufe Jeju 56f. 65. 67. 88; bei ben Gnostifern 254f. 254<sup>3</sup>. 257ff.; bei Irenaeus 423<sup>3</sup>. 428.; im Bekenntnis 283<sup>1</sup>; dogmatische Bedeutung 324ff.

Taufe d. Johannes 57.

Caufformel, trinitarische 265 f. 277.

280<sup>2</sup>. **281**.

Taufstimme 664. 692; Cutas Cod D. u. Hebräerevangel. 325.

Tauffnmbol u. Exorzismus 403<sup>11</sup>. Tauftag (6. Januar) 239<sup>3</sup>. 327.

Taurobolien 1494. 425.

τέλειος, -ον 239<sup>2.8</sup>,

τέλειος λόγος 2398.

τελειότης 2398, 347. Teos Insel, Weinwunder, Dionnsos= fult 75. 332.

Tertullian 390 ff. passim.; 448 f.; Hades= fahrt 371; über Marcion 228 f. 397; I. Kor. 15 2352; d. Titel Gott 3152; Agape 3413; Geburt Jesu a. d. Geist 3314; Modalismus 3202; Logos im A. C. 3942; das Zeugnis der Seele 396 f.; einseitiger Rationalismus

407. — f. Stellenregister.

Testament, Altes, bei Paulus 135. 141. 234; bei d. Gnosis 231. 262; Gottesschau 198; Licht 209; Der-siegelung 278°; Soter (Goël) 297; Ethik 360; Cogos im A. C. 393°.

Testamente, die beiden 439.

Testament d. Patriarchen 1091. 2671. Teufel 435. 436. 4384; Uberliftung d. Teufels 4361.

δαυμάζειν (im Sinn fultischer Verehrung) 31418.

Themistics 1778. Theodotion Da 7<sup>18</sup>. 15<sup>1</sup>. Theologia physica 408. θεοκρασία μυστική 166. θεολογείν 287. 308.

Theophilos, Apologet 3798 (Geist u. Weisheit); (Pneuma=Cogos) 3801-2. 3861 (λόγος ενδιάθετος); 390 ff. passim. - f. Stellenregister.

deds Ableitung des Namens von deiv, deãodai 201; deós und κύριος bei Paulus 109. 1201; bei Justin 308; θεός μηδ δ θεός 3064.

θεός τοῦ αίῶνος τούτου 234. 444.

Thomasatten, Hadesfahrt 35; Hymnen 2311; Derfiegelung 2791; Caufe, Caufformel 280. 281; Eucharistie 284; Cogos 3776. — s. Stellenregister.

Thora, Aneignung durch die "Heiden" 3581.

Thot 381 ff.; • Logos 390. Thoth v. Pnubs (κύριος) 1146. Thrazien, Knriostitel 113 Thnien, Selt 333. dvola 2928, i. d. Eucharistie 341. Tiberius 112. Timaios, Schöpfungsmythos 244.

τιμωρός δαίμων 139. Tiridates 1178. Tobitbuch 360.

Tod Christi, mustische Bedeutung 159ff.

Tod Christi, f. Opferiod.

Todestag Jesu 314; J. u. Adams 4354. Totengericht, ägyptisches 385.

Trachonitis, Inschriften 116.

Tradition u. Pneuma 93. Trias, Dater, Mutter, Sohn 182. Trinitarische Sormel f. Taufformel. Tum 385. Typhon 167, 390.

Überlieferung d. Evangelien, mündliche 415.

Übermensch, religiöser 156. viodesia-Vergottung 418.

ύψωθηναι 1881. Unio mystica 151. 201. 226.

Unsterblichkeit s. adavaola. Unteritalien s. Pythagoräer. Unwissenheitssünden 3641.3

Urgemeinde, palaestinenstiche hellenistische 92-125; Urgem. palaest. u. Paulus 92f. 135f.

Urmensch 25. 28. 159. 168. 247. 2551. 436; s. Adam, Anthropos.

Valentin, 1535; alter Bericht d. Ire-naeus I 11. 2596; Fragmente 2311; Dualismus 227; Anthropologie 2391. 2408. 2428; Logos 397.

Dalentinianer, anatolijcher u. italijcher Sweig 2543; Gebrauch d. Knriostitels 117ff. 237. 2393-3. 2403. 241. 243f.; Gebrauch v. Monogenes 189; Sichttheologie 2104; Kanon 2333; Erlöjungsgedante 245. 246; Weltanschauungsformel 2452; Brautgemach 2498; Erlösungsmythos 248ff.; der Erlöser und Jesus 252 f.; Christo= logie 259 f., wunderbare Geburt 260. 330. 4272; Titel Soter 294; Logos 376 f. 3794. Varro 382.

Dater im Himmel 65.

Dater und Sohn, Derhältnis 181 ff. 218. 429; s. Sohn. Dater und Sohn im Mnsterienwesen 612. 387.

Datername f. Gott 64; s. πατήρ. Daterunser 652.

Denus von Elusa 3378; in Bethlehem

Vergottungsideal i. d. hellenistischen Frömmigkeit 149ff. 424f.; durch Gottesichau 198ff.; bei Irenacus 415. 417. 419f. 429.

Verhör Jesu vor d. Hohenpriester 53. Verhör Jesu vor Pilatus 55.

Derflärungslegende 74. 3292

Dernunft b. d. Apologeten 394ff.

Dersiegelung, allgemeine relig. Sitte 278; f. σφραγίς, Caufe. Viktor v. Rom 328.

206<sup>3</sup>.

Vohumano 378. Volk, das neue 356 f. Vorgeschichte d. Cebens Jesu 56 f. 65. 127<sup>5</sup>. s. Caufbericht. Vulgärchristentum 191.

Wahrheit, im Johannesevang. 208; Eigentum d. Thot 385. Wanderpropheten, sprische 112. Weise, d. griechische 136f.; als Sührer 153: Seltenheit d. Weisen 176. Weisheit, hadesfahrt 341. 391; in Gen. 126 2442; Weisheit, Spekulation b. d. Apologeten 379; = Geist 3798. Weisheit f. Salomo. Weissagungsbeweis 82ff.; b. d. Apologeten 400f. Welt, Sohn Gottes 390. 3912. Weltanschauungsformel 2452. Weltheiland 111. Weltrichtertum Gottes 362. Weltrichtertum Jesu 372; s. Menschen= Weltrichtertum u. Gottheit Jesu 301. Weltschöpfung b. Iren. 431; f. Schöp= fungsglaube. Wiedergeburt 2152. Wort, weltschöpferisches (= Bermes= Thot) 383. 386 f.; (fultisches W.) 10; . Logos, Mnsterienwort. Wort und Geist im Johannesevang. Worte Jesu im Johannesevang. 193.
205 f.; s. Herrenworte.
Wunder Jesu 70 ff.; erst nach der Taufe 258.

Kévn yvwos 227.
Xenokrates 1663.

Tägarenkult s. Regentenkult.
Jauberglaube 150f. (Hermesgebete);
386.

Zauberglaube 150f. (Hermesgebete); Zauberpapyrus, großer Pariser 1141. 1153. 2382. Mimaut 1535. Lenden W 385 f. Brit. Mus. XLVI 1495. Condon CXXI 1141. Condon CXXII 61. Zauberwort 386. Zebedaidenbitte 211. Zeitalter, goldenes 111. Zemach, Messiastitel 14. Zeus, kúpios 113. 116; Vater d. hermes 382. 390. 30e, Aion 376. ζῶν (θεός) 3601. Jorn (Góttes) 160°. 161. Zosimos 169°. 240°. 245°. 246°. **25**5°. Junge, Junge d. Tum. 385. Zwischenreich bei Irenaeus. Zwölfapostellehre s. Didache.

## Verlag von Vandenhoed & Ruprecht in Göttingen

# D W. Bousset

Professor der Theologie an der Universität Göttingen

hauptprobleme der Gnosis. 1907. VI, 398 S. 12 mt.

Theolog. Jahresbericht 27. Bd.: "Einen der wertvollsten Beiträge zur Erfenntnis des religiösen Begriffsmaterials der Gnostiker hat uns B. geschenkt". (E. Preuschen.) — Am Schluse der Aussührungen heißt es: "Ref. möchte diesen Bemertungen deistigen, daß ihm harnack's Besprechung des B'schen Buches den Ansichten des Verf. nicht gerecht zu werden scheint. B. hat nicht über die "hauptprobleme der christlichen Gnosis" geschrieben, wie H. als Titel unterstellt. Auf der andern Seite geht H. doch wohl zu weit, wenn er meint, der Titel hätte lauten sollen: "Nachweise und Vermutungen zur Aushellung der späteren Geschichte der babylon. u. persischen Religion". Dazu hängen doch die von B. behandelten Fragen zu nahe mit der christlichen Entwicklung zusammen. B. hat nun einmal den "kirchengeschichtlichen Sattor" mit Bedacht zurückgestellt und mußte das tun, wenn er seinen Iwest erreichen wollte. Wenn H. aber Klage darüber sührt, daß die gnostischen Sossen des nurückselnschen Erschen werden, so ist doch fraglich, ob das, wenigstens soweit die "Urprobleme" in Betracht kommen, zutrifft." (G. Krüger.)

E. Buonaiuti, Rivistal storica crit. delle scienze teol. IV, 3, 08: "Das Buch Boussets ist ohne Zweisel der ernsteste und reichste Versuch, der gemacht ist, um im orientalischen Synkretismus und besonders in der Welt babylon Religiosität die Adern der Tradition und des Gedankens auszuspüren, aus dem die bizarre Theodicee und Anthropologie der Gnosis hervorgegangen ist. Es bedeutet unzweiselhaft einen Meisenstein in der Entwicklung dieser Untersuchungen und setzt die Abhängigkeit der Gnosis nicht etwa von realistischen, auf die dristliche, eschatologische Ersahrung angewandten Strömungen der griechischen Philosophie, sondern aus den Richtungen des orientalistischen Synkretismus, außer aller Diskussion."

"The expository Times" 1908 July. "Der Verfasser besitzt in hohem Maße die Sähigkeiten der Kritik und Einsicht, ohne die es sehr gefährlich ist, im Cabyrinth der Gnosis zu wandern. Die Klarheit der Gedanken und Spracke, die in all seinen Schriften ein so bemerkenswerter Zug ist, ist in diesem Buche besonders willkommen. Oft beseitigt er eine Schwierigkeit durch nichts anderes als eine schlichte, ordentliche Darstellung der Taksachen... Bei seiner Erklärung vieler Details der gnostischen Theorie bleibt zweisellos Manches Konjektur; aber es ist schwierig den Schluß umzustoßen, daß B. seine Hauptsätze beweist."

Aus: Krit. exeg. Kommentar über das N. T., begr. v. H. A. W. Mener: Die Offenbarung Johannis. von der 5. Auflage an neu bearb. v. W. Bousset. 6. Auflage. 1906. IV, 468 Seiten. 8 Mf.; flor. 9,60 Mf.

Der Brief an die Galater Die Briefe an die Korinther in: Die Schriften d. Neuen Testas ments, neu übersetzt und für die Gegenwart erklärt. Hrsg. von Joh. Weiß, 8. – 20. Tsd. 2 Bde. 14 Mt.; Inwd. 17 Mt.; Hldr. 19,60 Mt.

Die Mission und die sogenannte religionsgeschichtliche Schule. Vortrag. 80 Pfg.

## Verlag von Vandenhoek & Ruprecht in Göttingen

# Forschungen zur Religion und Literatur des Alten und Neuen Testaments

herausgegeben von

Prof. D W. Bousset in Göttingen und Prof. D Dr. H. Gunkel in Gießen; von Heft 14 an in Verbindung mit

Prof. Dr. H. Ranke in Heidelberg und Prof. Dr. A. Ungnad in Jena.

### Neutestamentliche Beiträge:

- Gunkel, Prof. D. H.: Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des Neuen Testaments. 2. unveränd Aufl. 1910. (F., 1. H.) 2 *M*
- Heitmüller, Prof. Lic. W.: "Im Namen Jesu". Eine sprach- und religionsgeschichtliche Untersuchung zum NT., speziell zur altehristlichen Taufe. (F., 2. H.) 1903. 9 %
- Weiß, Prof. D Johannes: Die Offenbarung des Johannes. Ein Beitrag zur Literatur- und Religionsgeschichte. 1904. (F., 3. H.) 4,80 M
- van den Bergh van Eysinga, Pd. Dr. G. A.: Indische Einflüsse auf evangelische Erzählungen. Mit einem Nachwort von Prof. Dr. Ernst Kuhn. 2. Aufl. 1909. (F., 4. H.) 3,60 %
- Wrede, Prof. D. W.: Das literarische Rätsel des Hebräerbriefs. Mit einem Anhang über den liter. Charakter des Barnabasbriefes. 1906. (F., 8. H.) 2,60 %
- Bousset, Prof. D W.: Hauptprobleme der Gnosis. 1907. (F., 10. H.) 12 M
- Müller, Dr. G. H.: Zur Synopse. Untersuchung über die Arbeitsweise des Lk. u. Mtth. und ihre Quellen. 1908. (F., 11. H.) 2.40 %
- Pohlenz, Professor Dr. M.: Vom Zorne Gottes. Eine Studie über den Einfluß der griechischen Philosophie auf das alte Christentum. 1909. (F., 12. H.) 5 %
- Bultmann, Lic. Rud.: Der Stil der paulinischen Predigt und die kynischstoische Diatribe. 1910. (F., 13. H.) 3,40 %
- Dibelius, Lic. Dr. M.: Die urchristliche Überlieferung von Johannes dem Täufer. 1911. (F., 15. H.) 4,80 %

#### Neue Solge.

- Böhlig, Oberlehrer Lic., H.: Die Geistestultur von Tarsos im augusteischen Zeitsalter mit Berücksichtigung der paulinischen Schriften. Mit 8 Abbilden. (S., N. Ş. 2. H.) 1913.
- Maner, Dr. Hans Helmut: über die Pastoralbriefe (I. u. II. Timotheus- und Titusbrief). (F., N. F. 3. H.) 1913. 2,80 %

Ein ausführlicher Prospekt über sämtliche Hefte der "Sorschungen" kostenfrei.

Ende Ottober 1913 wird erscheinen:

# Griechisches Neues Testament

Text mit kurzem Apparat

# (Handausgabe)

von Herm. Freiherrn von Soden

1913. XXVIII, 436 Seiten 4,20 Mk.; geb. 5 Mk.

"Neben der großen Ausgabe bietet diese weiteren Kreisen den dort von mir hergestellten und gerechtsertigten griechischen Text der neutestamentlichen Schriften mit einem abgekürzten Apparat, aus dem der Leser des Textes sich instruieren kann, auf Grund welchen Materials und nach welchen Grundsäßen der Text hergestellt ist, welche Lesarten mit den in den Text aufgenommenen im Lauf seiner älteren Teschichte ernstlich konkurriert haben, wie (nach meinen Ergebnissen) die Texte der drei großen Rezensionen aus dem Ansang des 4. Jahrhunderts aussahen und auf welcher Vorgeschichte deren Schöpfer ihren Text aufgebaut haben.

Diese Handausgabe ist geeignet, das Interesse für die Geschichte des neutestamentlichen Cextes, die keineswegs eine Kette von Zufälligkeiten und Willkürlichkeiten, sondern eine wirkliche Geschichte ist, verbreiten zu helsen. Möge der Apparat die Leser des Cextes mit der Zuversicht erfüllen, daß sie auf sicherem Boden stehen."

Im Sommer 1913 ist vollendet worden:

### Die Schriften des Neuen Testaments

# in ihrer ältesten erreichbaren Textgestalt

hergestellt auf Grund ihrer Textgeschichte

von Herm. Freiherrn v. Soden.

Dr. theol. u. Professor an der Univ. Berlin.

II. Teil: Text und Apparat nebst Ergänzungen zu Teil I.

XXVIII, 908 Seiten. Lex. 8°. Mit 2 Lesezeichen zum Apparat. 1913.

Dorher ift erichienen und in unfern Derlag übergegangen:

I. Teil: Untersuchungen. I. Abt.: Die Textzeugen (XVI, 704 S.). II. Abt.: Die Textformen. A. Die Evangelien (S. 705—1648). III. Abt.: Die Textformen. B. Der Apostolos mit Apokalypse (S. 1649—2203).

Preis des gesamten Wertes geh. 70 M; geb. 86 M

Einzelpreis des II. Teils (Text mit Apparat): geh. 32 M; geb. 36 M

Kostenfrei ein ausführlicher Prospett mit einer nicht in das Wert aufgenommenen Darlegung über die Gesamtanlage dieses Lebenswertes des Verfassers.

# Kritisch=exeg. Kommentar über das Neue Testament

begründet von H. A. W. Mener

#### Neue Bearbeitungen:

Die Apostelgeschichte. Von der 5. Auflage an neu bearbeitet von D H. H. Wendt, o. Professor in Jena. (Des Gesamtwerkes III. Abtlg. – 9. Aufl.) 1913. Preis geh. 8 N; geb. 9,20 N

Die Briefe Petri und Judä. Völlig neu bearbeitet von Professor D. Rud. Knops. (Des Gesamtwerkes XII. Abtlg. – 7. Aufl.) 1912.
Geh. 6,40 M; geb. 8 M

Der erste Korinther:Brief völlig neu bearbeitet von D Johannes Weiß, Prosessor der Theologie zu Heidelberg. (Des Gesamtwerkes V. Abt. – 9. Ausl.) 1910 XLVIII, 388 S. Cex. 8°

Geh. 9 M; in Halblederband 10,60 M

Die Thessalonicher=Briefe. Völlig neu bearbeitet von D Ernst v. Dobschütz, o. Prosessor an der Univ. Sträsburg i. E. (Des Gesamtwerkes X. Abt. – 7. Ausl.) 1909 X, 320 S. Leg. 8°.

Geh. 6,40 M; in halblederband 8 M

### Gesamtübersicht:

| I. 1. Ev. Matthäi, v. Bernh. Weiß 1910. 10. Aufl. Mt. 7.50 geb. 9.—                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| -2. Ev. Marci u. Lucae, v. B. u. J. Weiß 01. 9. Aufl. " 8 geb. 9.50                                                                                                                                     |
| II. Ev. Johannis, v. B. Weiß 1902. 9. Aufl. " 8. – geb. 9.50                                                                                                                                            |
| III. Apostelgesch., v. h. h. Wendt 1913. 9. Aufl. " 8. – geb. 9.20                                                                                                                                      |
| IV. Römerbrief, v. B. Weiß 99. 9. Aufl. " 8. – geb. 9.50                                                                                                                                                |
| V. 1. Korintherbrief, v. J. Weiß 10. 9. Aufl. " 9.— geb. 10.60                                                                                                                                          |
| VI. 2. Korintherbrief, v. G. Heinrici 1900. 8. Aufl. " 6.20 geb. 7.70                                                                                                                                   |
| VII. Galaterbrief, v. S. Sieffert 99. 9. Aufl. " 5. — geb. 6.50                                                                                                                                         |
| VIII/IX. Gefangenschaftsbriefe, v. E. Haupt 1902. 7. u. 8. Aufl. " 9. – geb. 10.50                                                                                                                      |
| Daraus einzeln: Einleitung 1.60; Kolosser u. Philemon 3. –;                                                                                                                                             |
| Epheser 3.60; Philipper 2.80                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                         |
| X. Thessalonicherbr., v. E. v. Dobschütz. 09. 7. Aufl. Mt. 6.40 geb. 8                                                                                                                                  |
| X. Thessaloniderbr., v. E. v. Dobschütz . 09. 7. Aust. Mt. 6.40 geb. 8.—XI. Timotheus u. Titus, v. B. Weiß . 1902. 7. Aust. " 5.80 geb. 7.30                                                            |
|                                                                                                                                                                                                         |
| XI. Timotheus u. Titus, v. B. Weiß 1902. 7. Aufl. " 5.80 geb. 7.30                                                                                                                                      |
| XI. Timotheus u. Titus, v. B. Weiß 1902. 7. Aufl. " 5.80 geb. 7.30 XII. Briefe Petri u. Judae, v. R. Knopf . 12. 7. Aufl. " 6.40 geb. 8. — XIII. Hebräerbrief, v. B. Weiß 97. 6. Aufl. " 5.40 geb. 6.90 |
| XI. Timotheus u. Titus, v. B. Weiß 1902. 7. Aufl. " 5.80 geb. 7.30 XII. Briefe Petri u. Judae, v. R. Knopf . 12. 7. Aufl. " 6.40 geb. 8. — XIII. Hebräerbrief, v. B. Weiß                               |

### Vorzugspreis

### bei gleichzeitigem Bezuge der 16 Bände:

85 Mt. (statt Mt. 107,30), solide gebunden 103 Mt. (statt Mt. 129.90).

### Verlag von Vandenhoed & Ruprecht in Göttingen

Die Geisterwelt im Glauben des Paulus, Von Lic. Dr. Martin Dibelius, Privatdozent a. d. Universität Berlin. 240 S. gr. 8°.

D. Wernle in der Dtich. Litztg. 1910, 46: "Der Verfasser der "Cade Jahves" bietet uns hier eine Untersuchung des paulinischen Geisterglaubens, die man hinsichtlich ihrer Verbindung exegetischer Exaktheit, religionsgeschichtlicher Kenntnisse und Methode und feinen Verständnisses für die Eigenart paulinischer Frömmigkeit geradezu vorbildlich nennen darf."

### Der Vergeltungsgedanke bei Paulus von G. p. wetter. Eine Studie zur Religion des Apostels. 1912. IV, 200 S.

Theol. Literaturbericht 1912, 11: "Wir sind es gewohnt, bei Paulus das Nachwirken jüdischer Vorstellungen konstatiert zu sehen, die seine christlichen Anschauungen hemmen oder durchtreugen. Auf den ersten Blid scheint die vorliegende Arbeit gang in diesen bekannten Geleisen zu gehen. Aber näheres Studium zeigt nicht nur den Zusammenhang mit modernsten Strömungen, sondern auch eine originelle Auffassung des Problems. . . . Man wird der Arbeit das Cob eindringenden Sorichens nicht versagen können. . . . Die Aufgabe eines lebensvollen Verständnisses des P. tritt uns wirkungsvoll nahe."

D. Sam. Fries in Aftonbladet v. 15. 12. 1912: "Der Verfasser verfügt über bedeutende Gelehrsamkeit, Scharffinn und Kombinationsvermögen und hat meiner Ansicht nach viel neues Licht auf die religiöse Dorstellungswelt des Apostels geworfen."

### Die Schichten im vierten Evangelium. Don Prof. D. H. H. Wendt.

1911. IV 11. 158 S. gr. 8°.

Durch die neuen Arbeiten Wellhausens, Spittas und Schwarg' ist die Einheitlichkeit des Johannes-Textes wieder in Frage gestellt worden, und damit gewinnen auch die Studien H. Wendts, der schon 1900 in seinem Buche "Das Johannes-Evangelium" in die gleiche Richtung gewiesen hat, erneutes Interesse. In obiger Schrift, die fein alteres in unferm Derlage erschienenes Buch nicht antiquiert, sondern erganzt, sett sich der Verfasser mit den genannten und anderen Autoren auseinander und zeigt, wieweit er mit ihnen zusammengeht, und weshalb er doch in wichtigen Beziehungen von ihnen abweichen muß.

Eine Ubersegung des Evangeliums, in der die verschiedenen Schichten durch besondere Schriftarten kenntlich gemacht sind, erhöht den Wert des Buches.

Hohe Aktualität hat jest das Anfang 1910 erschienene Buch:

### Das Johannesevangelium als Quelle der Geschichte Jesu. Von Dr. Fr. Spitta, Professor in Strassburg. 1910. XLVII,

466 S. Lex. 8°. Geh. 15 M; geb. 16 M

Theologie der Gegenwart V, 4: "Die erste Stelle unter den Arbeiten zur Johanneischen Frage nimmt ohne Zweifel die großzügig angelegte Unterstuchung von Spitta ein. Sie verdient, wie alle seine Arbeiten, die höchste Beachtung, nicht bloß wegen der überaus felbständigen Auffassung der Dinge und der Gründlichkeit in der Behandlung des Materials, sondern vor allem, weil er hier, wie in allen seinen Arbeiten, durchaus positive Iwede verfolgt und auch wirklich zu bemerkenswerten positiven Resultaten gelangt. Schon der Titel läßt erfennen, daß er auf Grund seiner Sorschungen das Johannes-Evangelium als Quelle der Geschichte Jesu zu werten vermag: ein angesichts der landläufigen Beurteilung des Evangeliums von liberaler Seite her höchst erfreuliches Ergebnis."

# Verlag von Vandenhoed & Ruprecht in Göttingen

In unserem Verlage beginnen als neues Unternehmen zu erscheinen:

# Handbücherzud.Schriftend.A.u.N.Testaments

Junächst wird Ende Oktober 1913 ausgegeben:

# Das Urchristentum

Don

# D Johannes Weiß

Geheimem Kirchenrat und Professor der Theologie

Jn Lex. 8°. — 1. Hälfte (Der vollständige Band wird voraussichtlich Frühjahr 1914 vorliegen und 15 Mf. kosten)

Dieses in sich selbständige Werk bildet zugleich den 2. Band einer Gesamtdarstellung der Anfänge des Christentums, die Joh. Weiß unter dem Titel "Jesus und das Urchristentum" veröffentlichen wird.

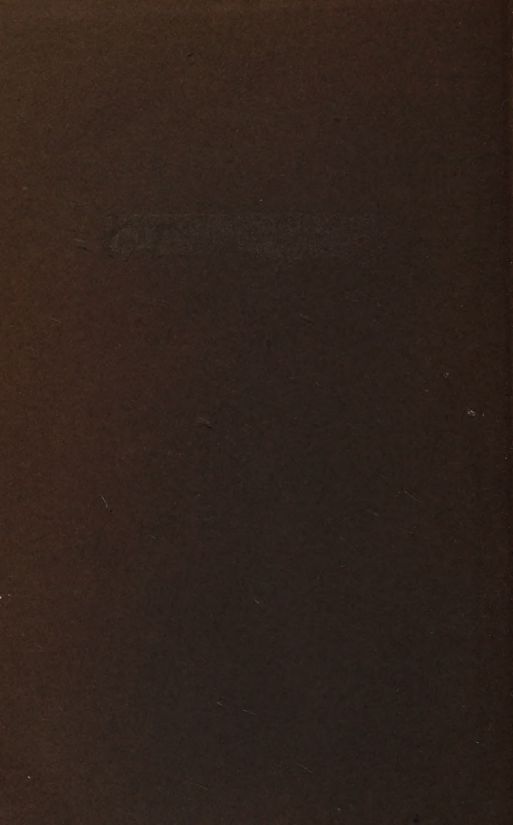
### Näheres im Sonderprospette

Synoptische Tafeln zu den drei älteren Evangelien mit Unterscheidung der Quellen in vierfachem Sarbendruck von Prof. D. Joh. Weiß in heidelberg. 1913. Preis 50 &

Durch Hervorhebung der Quellen durch vier verschiedene Sarben, die so gewählt sind, daß sie auch bei fünstlichem Lichte sich sicher unterscheiden lassen, wird die Komposition der drei älteren Evangelien in überraschender Weise anschaulich gemacht.

Das Messiasgeheimnis in den Evangelien. Zugleich ein Beitrag zum Verständnis des Markusevangeliums. Von weil. Prof. D W. Wrede. 2. Auflage 1913. geh. 8 1; geb. 9 16





DATE DUE

BT 198 •B7

Bousset, W.
Kyrios Christos.



